Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 8

Artikel: Welchen Einfluss hat die religiose Erziehung auf den Charakter des
Menschen?

Autor: [s.n.]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411524

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

aufzutreten. Sie wollen es nicht ldnger
ansehen, «wie unsere Bischéfe unter
der scheinbar selbstverstindlichen
Voraussetzung, fiir alle Katholiken zu
sprechen, Erklarungen abgeben, die
von der Oeffentlichkeit als Stellungnah-
me des katholischen Volksteils gewer-
tet werden». Den Bischofen miisste
doch bekannt sein, dass ein grosser
Teil auch der Katholiken die konfessio-
nelle Ausrichtung der Hauptschulen
ablehne. Auch miisse sich die kirch-
liche Obrigkeit die Frage gefallen las-
sen, ob sie das Elternrecht tiberhaupt
respektiere, wenn sie versuche, {iber
den Elternwillen zu verfiigen.

Das ist nun tats#chlich ein kraftvolles
Wetterleuchten in der-Stunde der Fin-
sternis, aber ganz anders, als es sich
der Papst dachte, als er vom Wetter-
leuchten sprach. In einem erstaun-
lichen Crescendo geht hier die Rebel-
lion innerhalb der Kirche iiber die Un-
sicherheit und auch liber den Zweifel

weit hinaus. Die 15 katholischen Pad-
agogikprofessoren haben sich von ihrer
Bindung an die Kirche schon so weit
gelést, dass sie es wagen, ihre Bi-
schéfe zurechtzuweisen. Sie stellen
sich also in dieser speziellen Frage der
Zusténdigkeit nicht mehr unter, son-
dern iiber ihre Bischofe.
Das alles aber sind Zeichen der Zeit,
Anzeichen einer langsam sich durch-
setzenden Auflehnung, die gewiss die
Leitung der Romkirche mit Schmerzen
und Sorgen, uns aber mit allerlei Hoff-
nungen erfiillen. Im Herbst 1967 wird in
Rom die erste Sitzung des am Konzil
beschlossenen Bischofsrates stattfin-
den. Vorsorglicherweise sind die Trak-
tanden bereits festgelegt worden, ein
halbes Jahr voraus — und wir wundern
uns heute durchaus nicht, unter den
vordringlichsten dieser Traktanden zu
finden: «Die Gefahren, welche den
Glauben bedrohen.»

Omikron

Welchen Einfluss hat die religiose Erziehung auf den

Charakter des Menschen?

Notizen aus zwei Gruppengesprachen

I

Eine religidse Erziehung bewirkt Ein-
schriankung der eigenen Initiative. Hin-
ter dem Glauben, den man uns vermit-
telt, steckt Autoritit, die von uns Ge-
horsam verlangt und uns in die Stellung
des Untergebenen dringt. Die religitse
Erziehung fiihrt den Menschen dazu,
die Probleme nicht auf der Ebene zu

|6sen, wo sie sich stellen. Es entsteht

so eine Verschiebung der Probleme in
eine ganz andere Welt. Statt sich nach
realen Méglichkeiten umzusehen, wen-
det sich der Gldubige im Gebet an
einen Vater im Himmel, der ihm helfen
soll. )
Viele Eltern erahnen den ungiinstigen
Einfluss, den Religion und Kirche auf
die Entwicklung des heranwachsenden
Menschen ausiiben. Sie bestehen des-
halb nicht unbedingt auf religiéser Er-
ziehung. Aber die fortschrittliche Hal-
tung muss auch ins Gefiihl tibergehen,
sonst sagen die Kinder spater, dass sie
zwar nicht in die Kirche gehen muss-
ten, aber dennoch starke religiése Ge-
fiihle in sich tragen.

Das Verheerendste an der Religion ist,
dass sie nur die eigene Richtung aner-
kennt. Toleranz ist bei Religidsen fast
nicht méglich. Was hat aber die Into-

72

leranz fur Auswirkungen? Sie gipfelt
in Gewalt, Unduldsamkeit, Fanatismus.
Dennoch gibt es z. B. auch fortschritt-
lich gesinnte Menschen, die auf der
Linken ké&mpfen und dennoch sich mit
der Kirche verséhnt wissen méchten.
Die Religion hat die ldngere Tradition
und gibt vor, Ethos und «das Gute»
ganz allgemein zu vertreten, weshalb
auch sozial aufgeschlossene Menschen
gelegentlich meinen, sich ihr zuwenden
zu missen.

Das Gefiihl der Abhingigkeit, das in
der Religion eine wichtige Rolle spielt,
stammt historisch gesehen aus einer
Zeit, wo der Mensch noch wenig Wis-
sen um sich selbst hatte. Er war durch
die Naturgewalten beeindruckt und ge-
fahrdet: er personifizierte diese in der
Gottheit, um sich die Naturgewalten
glinstig zu stimmen. Auch wenn der
Mensch nicht mehr in die Kirche geht,
nicht mehr glaubt, verbleibt er miteinem
Gefiihl der Abhingigkeit, der Grund-
stimmung, unfdhig zu sein und nichts
von sich aus machen zu konnen. Die

Gefihlshaltung unterscheidet den ech-
ten Atheisten vom Religiésen: der
Atheist hat die gefiihlsmissige Ueber-
zeugung, dass der Mensch zustidndig
ist fiir eine Aenderung der Welt.

Das Gefiihl, dass alles nach einem un-
erforschlichen Ratschluss Gottes ge-
schieht, kommt in einem mit «Gebet»
betitelten Gedicht von Eduard Mérike
zum Ausdruck, worin es heisst: «Herr,
schicke, was du willst, / Ein Liebes oder
Leides!/Ich bin vergniigt, dass beides/
Aus deinen Hinden quillt.» Es wird uns
gelehrt, dass keine Nuss vom Baume
fallt, ohne dass dort oben es jemand so
wolle. Diese fatalistische Einstellung
verkennt die wahre Situation und geht
an der Tatsache vorbei, dass Probleme
von Menschen geldst werden kénnen
und sollen.

Die Religion ist intolerant, weil sie
Schwarz-Weiss-Malerei betreibt, streng
unterscheidet zwischen Gut und Bése:
der Mensch wird durch Zwang in dieses
System hineingedringt und handelt
dann ebenso intolerant wie er es an
sich erfahren hat. Diese Intoleranz
Ubertragt sich auch auf alle anderen
Geschehnisse.

Das Gefiihl der Abhingigkeit kénnte
als Gemeinschaftsgefiihl erlebt wer-
den. Tatsdchlich sind wir voneinander
abhdngig, doch wird dieser natiirliche
Zug zum andern Menschen hin in der
religiésen Erziehung abgelenkt und das
Gemeinschaftsgefiihl wird stark redu-
ziert. Der religiése Mensch hat dauernd
Angst, beurteilt und auf einem Irrtum
ertappt zu werden.

Der Einfluss der Religion auf die Kultur
ist z. B. von den sozialen Bewegungen
unterschétzt worden. Auch ist es nicht
richtig, vom «atheistischen Osten» zu
sprechen. Die Religion ist beispiels-
weise auch im nachrevolutioniren
Russland noch wirksam.

Der Auserwihltheitsanspruch, das Sen-
dungsbewusstsein hat z. B. in der
christlichen Religion verheerende Aus-
wirkungen gehabt; man denke an die
Eroberungskriege zur Zeit des Colum-
bus; Azteken und Indianer wurden
buchstéblich niedergemacht und ausge-
rottet aus religiésem Fanatismus. Der
Nichtgldubige, der Andersglidubige wird

Was haben sie denn eigentlich getan zum Wohle der Menschheit, die Manner des
Krieges? Nichts. Was haben sie erfunden? Kanonen und Gewehre. Das ist alles. Der
Erfinder des Schiebkarrens, hat er nicht mehr fiir die Menschheit getan durch diese
einfache und praktische Idee, ein Rad mit zwei Balken zu verbinden, als der Erfinder

der moderneren Befestigungen?

Guy de Maupassant



dem Glaubigen als Schreckgespenst
vorgemalt.

Die Religionen haben auch dazu ge-
dient, die Massen zu manipulieren. Auf
dem Umweg iiber die Religion wird der
Mensch eingespannt in Systeme, die
auf reflexartigen Gehorsam der Massen
angewiesen sind. Mit dem religiésen
Lebensgefiihl fiihrt man die Menschen
in den Krieg.

Eine Kursteilnehmerin, die ohne Reli-
gion erzogen wurde, kam in einem Kin-
derheim mit der Religion in Beriihrung.
Der Pfarrer als Persénlichkeit machte
Eindruck auf sie, und sie fand, dass die
Kirche ein Ort sein kénnte, wo man sein

Wenn Gott nicht stirbt

Dem Gerede vom lebenden, vom ster-
benden oder gar schon toten Gott kon-
nen wir, wie bereits gesagt, nicht viel
Sinn abgewinnen. Sind wir doch iiber-
zeugt, dass dieser Christengott, wie
Zeus und andere Gotter auch, nur Vor-
stellungsgegenstand ist, dass ihm keine
an sich seiende Realitidt zukommt. So
hatten wir denn den schmucken blauen
Kartonband aus dem Verlag Friedrich
Reinhardt in Basel als ein rein christ-
lich-internes Anliegen ruhig seinem
Schicksal iberlassen koénnen, wenn
nicht die christliche Interpretation die
kleine Schrift heute als besonders be-
deutsam fiir die heutige religiése Lage
und Diskussion uns vor Augen stellte
und wenn nicht aus unseren eigenen
Reihen schon der Wunsch gedussert
worden wire, ich méchte mir doch das
Buch einmal ansehen und dariiber be-
richten. So sei's denn!

Der Titel verrit nicht viel vom eigent-
lichen Anliegen des Buches. Es geht
dem Verfasser nicht darum, den Leser
sachte vom Christentum abzulésen, um
ihn dann am Schluss nur um so stérker,
nur um so inniger, wenn auch auf neuer
Grundlage, dem Christenglauben aufs
neue zu verbinden und zu verpflichten.
Das Buch steht nicht im Dienste christ-
licher Apologetik; ich habe mich nach
abgeschlossener Lektiire gewundert,
dass einige christliche Interpreten das
Buch in diesem Sinne missverstehen
konnten. In seinem Grundanliegen er-
reicht das Buch nicht eine Verstiarkung,
eher eine Schwichung des Christen-
glaubens; es nihert sich von aussen
her unseren eigenen Positionen; dar-
um wollen wir es genauer ansehen.

Der Verfasser Bernhard Martin ist Pfar-

Abhingigkeitsgefiihl anbringen kénnte.
Doch der Pfarrer, als halber Tiefenpsy-
chologe, gab ihr zu verstehen, dass das
Eintiben des religidsen Gefiihls nicht
mehr mdglich sei, wenn die Eltern un-
terlassen hitten, es dem Kind in den
ersten Lebensjahren zu vermitteln.
Dass es auf diesem Wege der katholi-
schen Kirche gelingt, ihre Opfer schon
im zarten Kindesalter auf das Erlebnis
der Holle vorzubereiten, zeigt das Bei-
spiel einer Gespielin eines 10jihrigen
Buben. Sie muss in den Religionsunter-
richt gehen, wihrend andere Kinder
spielen. Sonst kommt sie in die Hélle.
-ice

rer der protestantischen Kirche in
Genf; als Mensch sicher iiberaus sym-
pathisch und von erfrischender Aufrich-
tigkeit. Stark ist in ihm der Trieb zur
Introversion; daher auch sein lebendi-
ges Interesse an der Psychologie, be-
sonders an der Tiefenpsychologie eines
C. G. Jung; daher auch seine erstaun-
liche Fahigkeit, sich in diesen Tiefen-
dimensionen der Menschenseele nicht
nur auszukennen, sondern auch die hier
ubliche, mit Psychologie gesittigte
Sprache mit erstaunlicher Sicherheit,
teilweise auch mit bestechender Klar-
heit und Schodnheit zu handhaben.

Pfarrer Martin ist in schwerer seelischer
Bedridngnis. Seine Gemabhlin hat lange
unter einer unheilbaren Geisteskrank-
heit gelitten und ist ihr auch erlegen.
Dazu kommt ein weiteres, fiir den Pfar-
rer besonders schmerzliches Erlebnis:
Er macht die Entdeckung, dass sein
Christenglaube gegeniiber all dem Un-
heil dieser Welt schwach und miide
wird. Eifrig experimentiert er nun am
Gottesbegriff herum. Er trennt genau
das im menschlichen Subjekt ablaufen-
de, also rein psychisch-immanente Got-
teserlebnis von dem, was dieser Chri-
stengott an sich, ganz abgesehen von
allem menschlichen Erleben, sein miiss-

te; und kommt zum Schluss: «Gottes
Existenz ist nicht abhingig von dem,
was ich von ihr wissen kann. — Gott
hdngt nicht von mir ab, noch von mei-
nem vermeintlichen Wissen, noch von
meinen Vorstellungsversuchen, noch
von irgend etwas, was von mir kommt.
Erist, kurz und gut! Der ganze Rest,
alles, was ich mir, sei es mittels meines
menschlichen Denkens oder meiner
Theologie oder selbst der Bibel, fabri-
ziere, alles das muss sterben! Man
muss Gott téten, auf die Gefahr hin,
daran zu sterben. Ich muss meinen Gott
téten, sonst stirbt noch Gott, der wahre
fiir mich, und das, das verméchte ich
nicht zu ertragen.» Ob er wollte oder
nicht, die Glaubensfrage, die Frage -
nach seinem persdnlichen Glauben,
tauchte fortwahrend an die Oberfliche
empor. War er im Begriff, den Glauben
zu verlieren? Nun schossen die Zwei-
fel, die Fragezeichen von allen Seiten
nur so auf und wuchsen um ihn herum
in einem spdttischen und zugleich ver-
wirrenden Reigen — zumal auch seine
Gemeindeangehoérigen just zu dieser
Zeit von ebendenselben Zweifeln an
ihrem Glauben gequilt wurden und von
ihm, dem in seinem Glauben auch
schon unsicher gewordenen Pfarrer,
Hilfe und Stdrkung im Glauben holen
wollten. So wird er Zweifler und Sucher.
Noch wagt er es nicht, seinen Pfarrkin-
dern seine eigenen Glaubensnéte zu
bekennen und zu sagen: «Ich weiss es
auch nicht.»

Aber trotz all seinem Zweifeln und Su-
chen — an der Existenz des wahren,
des an sich seienden Gottes und an
seinem wahren Gottesglauben will er
unter allen Umsténden festhalten. Im
Raum, in der Kammer, im Gefédngnis
dieses Gottesglaubens bleibt er gefan-
gen. Immer wieder geht er bis an die
Grenzen dieser Glaubenskammer; er
betastet und beklopft die Wande und
findet vorderhand keinen Ausweg.
Seine Zweifel sind doch nicht stark
genug, um die Wande dieser von ihm
selbst geschaffenen Glaubenskammer
zu zerbrechen und durch die Winde

In der Fortbildung des Ehrgeizes gibt es keine dusserste Grenze. Es ist interessant zu
beobachten, wie sowohl im Mérchen wie in der Wirklichkeit sowie im iiberhitzten See-
lenleben des eitlen Menschen die Steigerung des Strebens nach Macht in eine Art
Gottheitsideal miinden kann. Man braucht oft nicht lange zu forschen, und man
findet, dass sich solch ein Mensch — wie in den schwersten Fillen dieser Art — ent-
weder direkt so benimmt, als ob er ein Gott oder an Gottes Stelle wire, oder dass er
derartige Wiinsche und Ziele hat, bei deren Erfiillung er geradezu ein Gott ware. Diese
Erscheinung, das Gottdhnlichkeitsstreben, ist der dusserste Punkt der bei
ihm auch sonst vorhandenen Neigung, iiber die Grenzen seiner Personlichkeit hinaus-
zugreifen. Gerade in unseren Tagen wird dies ausserordentlich oft offenbar.

Alfred Adler

73



	Welchen Einfluss hat die religiöse Erziehung auf den Charakter des Menschen?

