
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 8

Artikel: Welchen Einfluss hat die religiöse Erziehung auf den Charakter des
Menschen?

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411524

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411524
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


aufzutreten. Sie wollen es nicht länger
ansehen, «wie unsere Bischöfe unter
der scheinbar selbstverständlichen
Voraussetzung, für alle Katholiken zu

sprechen, Erklärungen abgeben, die
von der Oeffentlichkeit als Stellungnahme

des katholischen Volksteils gewertet
werden». Den Bischöfen müsste

doch bekannt sein, dass ein grosser
Teil auch der Katholiken die konfessionelle

Ausrichtung der Hauptschulen
ablehne. Auch müsse sich die kirchliche

Obrigkeit die Frage gefallen
lassen, ob sie das Elternrecht überhaupt
respektiere, wenn sie versuche, über
den Elternwillen zu verfügen.
Das ist nun tatsächlich ein kraftvolles
Wetterleuchten in der Stunde der
Finsternis, aber ganz anders, als es sich
der Papst dachte, als er vom
Wetterleuchten sprach. In einem erstaunlichen

Crescendo geht hier die Rebellion

innerhalb der Kirche über die
Unsicherheit und auch über den Zweifel

weit hinaus. Die 15 katholischen
Pädagogikprofessoren haben sich von ihrer
Bindung an die Kirche schon so weit
gelöst, dass sie es wagen, ihre
Bischöfe zurechtzuweisen. Sie stellen
sich also in dieser speziellen Frage der
Zuständigkeit nicht mehr unter,
sondern über ihre Bischöfe.
Das alles aber sind Zeichen der Zeit,
Anzeichen einer langsam sich
durchsetzenden Auflehnung, die gewiss die
Leitung der Romkirche mit Schmerzen
und Sorgen, uns aber mit allerlei
Hoffnungen erfüllen. Im Herbst 1967 wird in

Rom die erste Sitzung des am Konzil
beschlossenen Bischofsrates stattfinden.

Vorsorglicherweise sind die
Traktanden bereits festgelegt worden, ein
halbes Jahr voraus — und wir wundern
uns heute durchaus nicht, unter den
vordringlichsten dieser Traktanden zu
finden: «Die Gefahren, welche den
Glauben bedrohen.»

Omikron

Welchen Einfluss hat die religiöse Erziehung auf den
Charakter des Menschen

Notizen aus zwei Gruppengesprächen

Eine religiöse Erziehung bewirkt
Einschränkung der eigenen Initiative. Hinter

dem Glauben, den man uns vermittelt,

steckt Autorität, die von uns
Gehorsam verlangt und uns in die Stellung
des Untergebenen drängt. Die religiöse
Erziehung führt den Menschen dazu,
die Probleme nicht auf der Ebene zu

lösen, wo sie sich stellen. Es entsteht
so eine Verschiebung der Probleme in

eine ganz andere Welt. Statt sich nach
realen Möglichkeiten umzusehen, wendet

sich der Gläubige im Gebet an
einen Vater im Himmel, der ihm helfen
soll.
Viele Eltern erahnen den ungünstigen
Einfluss, den Religion und Kirche auf
die Entwicklung des heranwachsenden
Menschen ausüben. Sie bestehen deshalb

nicht unbedingt auf religiöser
Erziehung. Aber die fortschrittliche
Haltung muss auch ins Gefühl übergehen,
sonst sagen die Kinder später, dass sie

zwar nicht in die Kirche gehen mussten,

aber dennoch starke religiöse
Gefühle in sich tragen.
Das Verheerendste an der Religion ist,
dass sie nur die eigene Richtung
anerkennt. Toleranz ist bei Religiösen fast
nicht möglich. Was hat aber die Into¬

leranz für Auswirkungen? Sie gipfelt
in Gewalt, Unduldsamkeit, Fanatismus.
Dennoch gibt es z. B. auch fortschrittlich

gesinnte Menschen, die auf der
Linken kämpfen und dennoch sich mit
der Kirche versöhnt wissen möchten.
Die Religion hat die längere Tradition
und gibt vor, Ethos und «das Gute»

ganz allgemein zu vertreten, weshalb
auch sozial aufgeschlossene Menschen
gelegentlich meinen, sich ihr zuwenden
zu müssen.
Das Gefühl der Abhängigkeit, das in

der Religion eine wichtige Rolle spielt,
stammt historisch gesehen aus einer
Zeit, wo der Mensch noch wenig Wissen

um sich selbst hatte. Er war durch
die Naturgewalten beeindruckt und
gefährdet: er personifizierte diese in der
Gottheit, um sich die Naturgewalten
günstig zu stimmen. Auch wenn der
Mensch nicht mehr in die Kirche geht,
nicht mehrglaubt, verbleibt ermit einem
Gefühl der Abhängigkeit, der
Grundstimmung, unfähig zu sein und nichts
von sich aus machen zu können. Die

Gefühlshaltung unterscheidet den echten

Atheisten vom Religiösen: der
Atheist hat die gefühlsmässige
Ueberzeugung, dass der Mensch zuständig
ist für eine Aenderung der Welt.

Das Gefühl, dass alles nach einem un-
erforschlichen Ratschluss Gottes
geschieht, kommt in einem mit «Gebet»
betitelten Gedicht von Eduard Mörike
zum Ausdruck, worin es heisst: «Herr,
schicke, was du willst, / Ein Liebes oder
Leides!/Ich bin vergnügt, dass beides/
Aus deinen Händen quillt.» Es wird uns
gelehrt, dass keine Nuss vom Baume
fällt, ohne dass dort oben es jemand so
wolle. Diese fatalistische Einstellung
verkennt die wahre Situation und geht
an der Tatsache vorbei, dass Probleme
von Menschen gelöst werden können
und sollen.

Die Religion ist intolerant, weil sie
Schwarz-Weiss-Malerei betreibt, streng
unterscheidet zwischen Gut und Böse:
der Mensch wird durch Zwang in dieses
System hineingedrängt und handelt
dann ebenso intolerant wie er es an
sich erfahren hat. Diese Intoleranz
überträgt sich auch auf alle anderen
Geschehnisse.

Das Gefühl der Abhängigkeit könnte
als Gemeinschaftsgefühl erlebt werden.

Tatsächlich sind wir voneinander
abhängig, doch wird dieser natürliche
Zug zum andern Menschen hin in der
religiösen Erziehung abgelenkt und das
Gemeinschaftsgefühl wird stark reduziert.

Der religiöse Mensch hat dauernd
Angst, beurteilt und auf einem Irrtum
ertappt zu werden.

Der Einfluss der Religion auf die Kultur
ist z. B. von den sozialen Bewegungen
unterschätzt worden. Auch ist es nicht
richtig, vom «atheistischen Osten» zu

sprechen. Die Religion ist beispielsweise

auch im nachrevolutionären
Russland noch wirksam.

Der Auserwähltheitsanspruch, das Sen-
dungsbewusstsein hat z. B. in der
christlichen Religion verheerende
Auswirkungen gehabt; man denke an die

Eroberungskriege zur Zeit des Colum-
bus; Azteken und Indianer wurden
buchstäblich niedergemacht und ausgerottet

aus religiösem Fanatismus. Der

Nichtgläubige, der Andersgläubige wird

Was haben sie denn eigentlich getan zum Wohle der Menschheit, die Männer des
Krieges? Nichts. Was haben sie erfunden? Kanonen und Gewehre. Das ist alles. Der
Erfinder des Schiebkarrens, hat er nicht mehr für die Menschheit getan durch diese
einfache und praktische Idee, ein Rad mit zwei Balken zu verbinden, als der Erfindet
der moderneren Befestigungen? Guy de Maupassant

72



dem Gläubigen als Schreckgespenst
vorgemalt.
Die Religionen haben auch dazu
gedient, die Massen zu manipulieren. Auf
dem Umweg über die Religion wird der
Mensch eingespannt in Systeme, die
auf reflexartigen Gehorsam der Massen
angewiesen sind. Mit dem religiösen
Lebensgefühl führt man die Menschen
in den Krieg.
Eine Kursteilnehmerin, die ohne Religion

erzogen wurde, kam in einem
Kinderheim mit der Religion in Berührung.
Der Pfarrer als Persönlichkeit machte
Eindruck auf sie, und sie fand, dass die
Kirche ein Ort sein könnte, wo man sein

Wenn Gott nicht stirbt

Dem Gerede vom lebenden, vom
sterbenden oder gar schon toten Gott können

wir, wie bereits gesagt, nicht viel
Sinn abgewinnen. Sind wir doch
überzeugt, dass dieser Christengott, wie
Zeus und andere Götter auch, nur
Vorstellungsgegenstand ist, dass ihm keine
an sich seiende Realität zukommt. So
hätten wir denn den schmucken blauen
Kartonband aus dem Verlag Friedrich
Reinhardt in Basel als ein rein
christlich-internes Anliegen ruhig seinem
Schicksal überlassen können, wenn
nicht die christliche Interpretation die
kleine Schrift heute als besonders
bedeutsam für die heutige religiöse Lage
und Diskussion uns vor Augen stellte
und wenn nicht aus unseren eigenen
Reihen schon der Wunsch geäussert
worden wäre, ich möchte mir doch das
Buch einmal ansehen und darüber
berichten. So sei's denn!

Der Titel verrät nicht viel vom eigentlichen

Anliegen des Buches. Es geht
dem Verfasser nicht darum, den Leser
sachte vom Christentum abzulösen, um
ihn dann am Schluss nur um so stärker,
nur um so inniger, wenn auch auf neuer
Grundlage, dem Christenglauben aufs

neue zu verbinden und zu verpflichten.
Das Buch steht nicht im Dienste christlicher

Apologetik; ich habe mich nach
abgeschlossener Lektüre gewundert,
dass einige christliche Interpreten das
Buch in diesem Sinne missverstehen
konnten. In seinem Grundanliegen
erreicht das Buch nicht eine Verstärkung,
eher eine Schwächung des
Christenglaubens; es nähert sich von aussen
her unseren eigenen Positionen; darum

wollen wir es genauer ansehen.
Der Verfasser Bernhard Martin ist Pfar-

Abhängigkeitsgefühl anbringen könnte.
Doch der Pfarrer, als halber Tiefenpsychologe,

gab ihr zu verstehen, dass das
Einüben des religiösen Gefühls nicht
mehr möglich sei, wenn die Eltern
unterlassen hätten, es dem Kind in den
ersten Lebensjahren zu vermitteln.
Dass es auf diesem Wege der katholischen

Kirche gelingt, ihre Opfer schon
im zarten Kindesalter auf das Erlebnis
der Hölle vorzubereiten, zeigt das
Beispiel einer Gespielin eines 10jährigen
Buben. Sie muss in den Religionsunterricht

gehen, während andere Kinder
spielen. Sonst kommt sie in die Hölle.

-ice

rer der protestantischen Kirche in

Genf; als Mensch sicher überaus
sympathisch und von erfrischender Aufrichtigkeit.

Stark ist in ihm der Trieb zur
Introversion; daher auch sein lebendiges

Interesse an der Psychologie,
besonders an derTiefenpsychologie eines
C. G. Jung; daher auch seine erstaunliche

Fähigkeit, sich in diesen
Tiefendimensionen der Menschenseele nicht
nur auszukennen, sondern auch die hier
übliche, mit Psychologie gesättigte
Sprache mit erstaunlicher Sicherheit,
teilweise auch mit bestechender Klarheit

und Schönheit zu handhaben.

Pfarrer Martin ist in schwerer seelischer
Bedrängnis. Seine Gemahlin hat lange
unter einer unheilbaren Geisteskrankheit

gelitten und ist ihr auch erlegen.
Dazu kommt ein weiteres, für den Pfarrer

besonders schmerzliches Erlebnis:
Er macht die Entdeckung, dass sein
Christenglaube gegenüber all dem Unheil

dieser Welt schwach und müde
wird. Eifrig experimentiert er nun am

Gottesbegriff herum. Er trennt genau
das im menschlichen Subjekt ablaufende,

also rein psychisch-immanente
Gotteserlebnis von dem, was dieser
Christengott an sich, ganz abgesehen von
allem menschlichen Erleben, sein müss¬

te; und kommt zum Schluss: «Gottes
Existenz ist nicht abhängig von dem,
was ich von ihr wissen kann. — Gott
hängt nicht von mir ab, noch von meinem

vermeintlichen Wissen, noch von
meinen Vorstellungsversuchen, noch
von irgend etwas, was von mir kommt.
Er i s t kurz und gut! Der ganze Rest,
alles, was ich mir, sei es mittels meines
menschlichen Denkens oder meiner
Theologie oder selbst der Bibel,
fabriziere, alles das muss sterben! Man

muss Gott töten, auf die Gefahr hin,
daran zu sterben. Ich muss meinen Gott
töten, sonst stirbt noch Gott, der wahre
für mich, und das, das vermöchte ich
nicht zu ertragen.» Ob er wollte oder
nicht, die Glaubensfrage, die Frage
nach seinem persönlichen Glauben,
tauchte fortwährend an die Oberfläche

empor. War er im Begriff, den Glauben
zu verlieren? Nun schössen die Zweifel,

die Fragezeichen von allen Seiten
nur so auf und wuchsen um ihn herum
in einem spöttischen und zugleich
verwirrenden Reigen — zumal auch seine
Gemeindeangehörigen just zu dieser
Zeit von ebendenselben Zweifeln an
ihrem Glauben gequält wurden und von
ihm, dem in seinem Glauben auch
schon unsicher gewordenen Pfarrer,
Hilfe und Stärkung im Glauben holen
wollten. So wird er Zweifler und Sucher.
Noch wagt er es nicht, seinen Pfarrkindern

seine eigenen Glaubensnöte zu
bekennen und zu sagen: «Ich weiss es
auch nicht.»

Aber trotz all seinem Zweifeln und
Suchen — an der Existenz des wahren,
des an sich seienden Gottes und an
seinem wahren Gottesglauben will er
unter allen Umständen festhalten. Im

Raum, in der Kammer, im Gefängnis
dieses Gottesglaubens bleibt er gefangen.

Immer wieder geht er bis an die
Grenzen dieser Glaubenskammer; er
betastet und beklopft die Wände und

findet vorderhand keinen Ausweg.
Seine Zweifel sind doch nicht stark

genug, um die Wände dieser von ihm
selbst geschaffenen Glaubenskammer
zu zerbrechen und durch die Wände

In der Fortbildung des Ehrgeizes gibt es keine äusserste Grenze. Es ist interessant zu
beobachten, wie sowohl im Märchen wie in der Wirklichkeit sowie im überhitzten
Seelenleben des eitlen Menschen die Steigerung des Strebens nach Macht in eine Art
Gottheitsideal münden kann. Man braucht oft nicht lange zu forschen, und man
findet, dass sich solch ein Mensch — wie in den schwersten Fällen dieser Art —

entweder direkt so benimmt, als ob er ein Gott oder an Gottes Stelle wäre, oder dass er
derartige Wünsche und Ziele hat, bei deren Erfüllung er geradezu ein Gott wäre. Diese
Erscheinung, das Gottähnlichkeitsstreben, ist der äusserste Punkt der bei
ihm auch sonst vorhandenen Neigung, über die Grenzen seiner Persönlichkeit
hinauszugreifen. Gerade in unseren Tagen wird dies ausserordentlich oft offenbar.

Alfred Adler

73


	Welchen Einfluss hat die religiöse Erziehung auf den Charakter des Menschen?

