Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 8

Artikel: Stunden der Finsternis und des Wetterleuchtens!
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411523

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411523
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Satz: «Erst war der Geist Gott, dann
wurde er zum Menschen und jetzt wird
er gar noch zum Pébel!»

Fiir Nietzsche ist die christliche Reli-
gion der Weg zur Dekadenz. Die Erhal-
tung jedes Lebenunwerten ist ihm wi-
der die Natur. Nur wer sich dem natiirli-
chen Lebenskampf stellen kann, taugt
zum Menschen. Also ist nicht die Milde
und die Demut gegentiiber dem Feinde
erstes Prinzip, sondern der Kampf auf
Leben und Tod. Der Kampf ist das Na-
tiirliche und nicht die Unterwerfung.

Trotz dieser «wilden» Aspekte ist die
Lehre Nietzsches voll Moral und Ethik.
Neue Grundsitze und eine neue Moral
hat er aufgesetzt, um den neuen Men-
schen, den «Uebermenschen» zu for-
men. Einen Menschen, natirlich und
ohne Fehl; d.h. ohne widernatiirliche
Sexualmoral und Religion. Nietzsche
kommt hier, im Gegensatz zu Schopen-
hauer, nicht zum Selbstmord, sondern
zu einem positiven Resultat: dem ge-
meisterten Leben! Diese Tatsache ist
dusserst wichtig, denn hier erscheint
nicht nur der Kritiker, sondern der Bau-
meister fir das Neue, Bessere!

Nietzsche wurde zu Lebzeiten verlacht
und wird heute noch, vor allem von der
religisen Seite her, stark kritisiert.
Trotzdem ist sein Einfluss auf die Phi-
losophie gross und unverkennbar. Ich
mochte hier nur auf Camus, den franzo-
sischen Existenzialphilosophen, und auf
den englischen Humanismus hinwei-
sen. In der Psychologie ist er mit Freud
zusammen der Begriinder einer neuen
Sexualmoral. Sein Jasagen zur Welt
wie sie ist, «ohne Abzug, Ausnahme
und Auswahl», war der Ausgangspunkt
fiir verschiedene wirkungsvolle Den-
ker.

Worin liegt nun die Bedeutung der Phi-
losophie Nietzsches fiir uns Freiden-
ker? Unter anderem in seiner Bejahung
des Lebens. Das Leben ist nicht nur
verformbar, es ist gerade durch diese
Eigenschaft lebenswert. Das Anerken-
nen des Kampfes (auch zwischen Gut
und Bose) ist die wichtigste Bedingung.

Eine grosse Portion Nihilismus ist die
Grundlage dieser Erkenntnisse. Aller-
dings darf der Kampf nicht beim Sieg
stehenbleiben, die Weiterentwicklung
ist die ndchste Stufe. Die Lehre vom
Uebermenschen und vom Willen zur
Macht ist die metaphysische Ausfor-
mung in das Wesen des Seins. Dem
Freidenker wird somit der Schliissel in
die Hand gegeben eine Ethik aufzu-
bauen, unabhingig von Gott und der
christlichen Moral.

Eine weitere grosse Bedeutung fiir den
Freidenker liegt in Nietzsches Begriin-
dung der Verwerfung des Géttlichen
und jeder Religion. Besonders seine
Haltung gegeniiber der abendlindi-
schen Religion gibt auch heute noch
jedem Theologen ernsthafte Probleme,

an denen er nicht vorbeikommen kann.
Es lohnt sich, Nietzsches Argumente
genauer unter die Lupe zu nehmen
(siehe «Menschliches, Allzumenschli-
ches; die Morgenrdte; die frohlichen
Wissenschaften»). Das Verlegen aller
Werke in ein (irgendwie verstandenes)
Jenseits und die metaphysischen An-
nahmen derselben, welche ihre Voraus-
setzungen sind, sind durch die Zerglie-
derung ihrer Herkunft und Entstehung
unglaubwiirdig geworden. Was uns
nach dieser Einsicht bleibt, ist lediglich
die faktische Welt und ihre Realitit.

Somit dirfte die Bedeutung Nietzsches
fur uns Freidenker klar sein. Die Aus-
einandersetzung mit seinem Denken
diirfte sicher jedem etwas Brauchbares
bieten. Albert Anderes

Stunde der Finsternis und des Wetterleuchtens!

Welch vorziigliche Formulierung, um
den bedrohlichen Gehalt einer Stunde
zum Ausdruck zu bringen! Visionen tau-
chen auf, unheimlich diistere Bilder
von El Greco und Mathis Griinewald.
Wem ist diese vorziigliche Formulie-
rung gelungen? Dem Papst Paul VI.
Und was will er in dieses beingstigen-
de Zwielicht hineinstellen? Die Lage
der Romkirche in der gegenwirtigen
Stunde! Wie sollen wir uns das erklé-
ren? Den immer seridsen «Basler
Nachrichten» Nr. 149/1967 entnehmen
wir die folgende Meldung aus Rom:

Vor dem Plenum der italienischen Bi-
schofskonferenz beklagt sich der Papst
mit ungewdhnlichem Nachdruck dar-
tiber, dass einige katholische Gelehrte
in ihren Schriften die Grundlehren der
Rombkirche in unverantwortlicher Weise
anzweifeln. Wie Epidemien breiten sich
die Irrtimer aus. In diesem Zusammen-
hang spricht er von der Stunde der Fin-
sternis und des Wetterleuchtens.

Textlich gibt die Meldung nicht mehr
her, aber sachlich reicht sie aus zur
Feststellung: Dass weite Kreise auch
der Romkirche unsicher werden, das

Es wird behauptet, dass wir alle schlecht wiren, wenn wir nicht an der christlichen Reli-
gion festhielten. Mir scheint, dass die Menschen, die daran festgehalten haben, zum
grossten Teil ausserordentlich schlecht waren. Es ist eine merkwiirdige Tatsache: je
stirker der religiose Glaube und je tiefer die dogmatische Ueberzeugung eines Zeit-
alters war, desto grosser ist die Grausamkeit und desto &drger sind die Zustédnde gewe-
sen. In den sogenannten Zeiten der Glaubenstreue, als die Menschen an die christliche
Religion in ihrem ganzen Umfang wirklich glaubten, gab es die Inquisition mit ihren
Foltern, gab es Millionen ungliicklicher Frauen, die man als Hexen verbrannte, wurden
alle Arten von Grausamkeit gegeniiber einer Unzahl von Menschen geiibt im Namen

der Religion.

Bertrand Russel

haben wir hier wiederholt schon aus-
gesprochen. Aber diese Zweifel katho-
lischer Gelehrter an den Dogmen der
Kirche, die gehen nun an Gefahrlich-
keit fiir die Kirche offenbar tiber die
Unsicherheit noch hinaus. Diese Zwei-
fel setzen schon eine gewisse Loslo-
sung und Unabhingigkeit von der Kir-
chenlehre voraus.

Es kommt aber sehr bald noch schlim-
mer! Dass man sich in Deutschland in
der Schulfrage — hier die eng an die
Kirche gebundene Konfessionsschule,
dort die allgemein christliche Simultan-
schule! — nicht einig ist, wissen wir.
Dass die katholischen Eltern von dem
ihnen zustehenden Elternrecht fleissig
Gebrauch machen, in der Abstimmung
dann aber oft gegen die Kirchenbehor-
den und fiir die etwas freiere Simultan-
schule stimmen, nehmen wir mit Ge-
nugtuung zur Kenntnis. Ergénzend be-
richtet hierzu die «National-Zeitung» in
ihrer Nummer 162:

In Nordrhein-Westfalen, dem gréssten
der Bundeslinder, wirft der Schul-
kampf besonders hohe Wellen. Die hier
zustiandigen Bischdfe der Romkirche
setzen sich mit Wucht fiir ihre Konfes-
sionsschule ein und lehnen alle ande-
ren Lésungen energisch ab. Aber just
diese Zustdndigkeit wird ihnen heute
cbenso energisch abgesprochen. 15
Professoren  einer p#dagogischen
Hochschule, notabene alle 15 der Rom-
kirche zugehérig, sprechen in einem
offenen Brief den Bischéfen ganz ein-
fach das Recht ab, in politischen und
kirchenpolitischen Fragen als Lehrer

71



aufzutreten. Sie wollen es nicht ldnger
ansehen, «wie unsere Bischéfe unter
der scheinbar selbstverstindlichen
Voraussetzung, fiir alle Katholiken zu
sprechen, Erklarungen abgeben, die
von der Oeffentlichkeit als Stellungnah-
me des katholischen Volksteils gewer-
tet werden». Den Bischofen miisste
doch bekannt sein, dass ein grosser
Teil auch der Katholiken die konfessio-
nelle Ausrichtung der Hauptschulen
ablehne. Auch miisse sich die kirch-
liche Obrigkeit die Frage gefallen las-
sen, ob sie das Elternrecht tiberhaupt
respektiere, wenn sie versuche, {iber
den Elternwillen zu verfiigen.

Das ist nun tats#chlich ein kraftvolles
Wetterleuchten in der-Stunde der Fin-
sternis, aber ganz anders, als es sich
der Papst dachte, als er vom Wetter-
leuchten sprach. In einem erstaun-
lichen Crescendo geht hier die Rebel-
lion innerhalb der Kirche iiber die Un-
sicherheit und auch liber den Zweifel

weit hinaus. Die 15 katholischen Pad-
agogikprofessoren haben sich von ihrer
Bindung an die Kirche schon so weit
gelést, dass sie es wagen, ihre Bi-
schéfe zurechtzuweisen. Sie stellen
sich also in dieser speziellen Frage der
Zusténdigkeit nicht mehr unter, son-
dern iiber ihre Bischofe.
Das alles aber sind Zeichen der Zeit,
Anzeichen einer langsam sich durch-
setzenden Auflehnung, die gewiss die
Leitung der Romkirche mit Schmerzen
und Sorgen, uns aber mit allerlei Hoff-
nungen erfiillen. Im Herbst 1967 wird in
Rom die erste Sitzung des am Konzil
beschlossenen Bischofsrates stattfin-
den. Vorsorglicherweise sind die Trak-
tanden bereits festgelegt worden, ein
halbes Jahr voraus — und wir wundern
uns heute durchaus nicht, unter den
vordringlichsten dieser Traktanden zu
finden: «Die Gefahren, welche den
Glauben bedrohen.»

Omikron

Welchen Einfluss hat die religiose Erziehung auf den

Charakter des Menschen?

Notizen aus zwei Gruppengesprachen

I

Eine religidse Erziehung bewirkt Ein-
schriankung der eigenen Initiative. Hin-
ter dem Glauben, den man uns vermit-
telt, steckt Autoritit, die von uns Ge-
horsam verlangt und uns in die Stellung
des Untergebenen dringt. Die religitse
Erziehung fiihrt den Menschen dazu,
die Probleme nicht auf der Ebene zu

|6sen, wo sie sich stellen. Es entsteht

so eine Verschiebung der Probleme in
eine ganz andere Welt. Statt sich nach
realen Méglichkeiten umzusehen, wen-
det sich der Gldubige im Gebet an
einen Vater im Himmel, der ihm helfen
soll. )
Viele Eltern erahnen den ungiinstigen
Einfluss, den Religion und Kirche auf
die Entwicklung des heranwachsenden
Menschen ausiiben. Sie bestehen des-
halb nicht unbedingt auf religiéser Er-
ziehung. Aber die fortschrittliche Hal-
tung muss auch ins Gefiihl tibergehen,
sonst sagen die Kinder spater, dass sie
zwar nicht in die Kirche gehen muss-
ten, aber dennoch starke religiése Ge-
fiihle in sich tragen.

Das Verheerendste an der Religion ist,
dass sie nur die eigene Richtung aner-
kennt. Toleranz ist bei Religidsen fast
nicht méglich. Was hat aber die Into-

72

leranz fur Auswirkungen? Sie gipfelt
in Gewalt, Unduldsamkeit, Fanatismus.
Dennoch gibt es z. B. auch fortschritt-
lich gesinnte Menschen, die auf der
Linken ké&mpfen und dennoch sich mit
der Kirche verséhnt wissen méchten.
Die Religion hat die ldngere Tradition
und gibt vor, Ethos und «das Gute»
ganz allgemein zu vertreten, weshalb
auch sozial aufgeschlossene Menschen
gelegentlich meinen, sich ihr zuwenden
zu missen.

Das Gefiihl der Abhingigkeit, das in
der Religion eine wichtige Rolle spielt,
stammt historisch gesehen aus einer
Zeit, wo der Mensch noch wenig Wis-
sen um sich selbst hatte. Er war durch
die Naturgewalten beeindruckt und ge-
fahrdet: er personifizierte diese in der
Gottheit, um sich die Naturgewalten
glinstig zu stimmen. Auch wenn der
Mensch nicht mehr in die Kirche geht,
nicht mehr glaubt, verbleibt er miteinem
Gefiihl der Abhingigkeit, der Grund-
stimmung, unfdhig zu sein und nichts
von sich aus machen zu konnen. Die

Gefihlshaltung unterscheidet den ech-
ten Atheisten vom Religiésen: der
Atheist hat die gefiihlsmissige Ueber-
zeugung, dass der Mensch zustidndig
ist fiir eine Aenderung der Welt.

Das Gefiihl, dass alles nach einem un-
erforschlichen Ratschluss Gottes ge-
schieht, kommt in einem mit «Gebet»
betitelten Gedicht von Eduard Mérike
zum Ausdruck, worin es heisst: «Herr,
schicke, was du willst, / Ein Liebes oder
Leides!/Ich bin vergniigt, dass beides/
Aus deinen Hinden quillt.» Es wird uns
gelehrt, dass keine Nuss vom Baume
fallt, ohne dass dort oben es jemand so
wolle. Diese fatalistische Einstellung
verkennt die wahre Situation und geht
an der Tatsache vorbei, dass Probleme
von Menschen geldst werden kénnen
und sollen.

Die Religion ist intolerant, weil sie
Schwarz-Weiss-Malerei betreibt, streng
unterscheidet zwischen Gut und Bése:
der Mensch wird durch Zwang in dieses
System hineingedringt und handelt
dann ebenso intolerant wie er es an
sich erfahren hat. Diese Intoleranz
Ubertragt sich auch auf alle anderen
Geschehnisse.

Das Gefiihl der Abhingigkeit kénnte
als Gemeinschaftsgefiihl erlebt wer-
den. Tatsdchlich sind wir voneinander
abhdngig, doch wird dieser natiirliche
Zug zum andern Menschen hin in der
religiésen Erziehung abgelenkt und das
Gemeinschaftsgefiihl wird stark redu-
ziert. Der religiése Mensch hat dauernd
Angst, beurteilt und auf einem Irrtum
ertappt zu werden.

Der Einfluss der Religion auf die Kultur
ist z. B. von den sozialen Bewegungen
unterschétzt worden. Auch ist es nicht
richtig, vom «atheistischen Osten» zu
sprechen. Die Religion ist beispiels-
weise auch im nachrevolutioniren
Russland noch wirksam.

Der Auserwihltheitsanspruch, das Sen-
dungsbewusstsein hat z. B. in der
christlichen Religion verheerende Aus-
wirkungen gehabt; man denke an die
Eroberungskriege zur Zeit des Colum-
bus; Azteken und Indianer wurden
buchstéblich niedergemacht und ausge-
rottet aus religiésem Fanatismus. Der
Nichtgldubige, der Andersglidubige wird

Was haben sie denn eigentlich getan zum Wohle der Menschheit, die Manner des
Krieges? Nichts. Was haben sie erfunden? Kanonen und Gewehre. Das ist alles. Der
Erfinder des Schiebkarrens, hat er nicht mehr fiir die Menschheit getan durch diese
einfache und praktische Idee, ein Rad mit zwei Balken zu verbinden, als der Erfinder

der moderneren Befestigungen?

Guy de Maupassant



	Stunden der Finsternis und des Wetterleuchtens!

