
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 8

Artikel: Nicosia - die grosse Verlegenheit!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie lesen in dieser Nummer...

Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr. 8 50. Jahrgang Aarau, August 1967

Quelle gewaltiger Freude
Nach langen innerkirchlichen Debatten
hat nun Papst Paul VI. zum Zölibat,
der Ehelosigkeit der katholischen Priester,

Stellung genommen und mit ihr
einen nicht unbeträchtlichen Teil des
katholischen Klerus und darüber hinaus
weite Kreise der Oeffentlichkeit
enttäuscht. Unter den katholischen Geistlichen

verzeichnet man seit Jahren eine
«Zölibatskrise», wie der katholische
Theologe Edward Schiliebeeck und

viele Bischöfe den bestehenden
Zustand genannt haben. An die 60 000
katholische Priester haben in den letzten
Jahren ihre Klöster oder Pfarreien
verlassen, um sich zu verheiraten. Nur 3000

von ihnen äusserten dabei den Wunsch,
als Laien der katholischen Kirche weiter

anzugehören, was ihnen durch
besondere Dispense ermöglicht wurde,
die andern brachen gleichzeitig auch

mit der Kirche selb?-., traten zum Teil
in Aufsehen erregender Weise zu
anderen Konfessionen über oder wurden

sogar Atheisten. Fortschrittliche
Kirchenfürsten wie der holländische
Kardinal Altrink leisten der Bewegung
gegen den Zölibat Schützenhilfe mit der
Feststellung, dass im Neuen Testament
keine einzige Stelle die Ehelosigkeit
der Priester fordere. Der Apostel
Petrus, nach katholischer Lehre der erste
Papst, war verheiratet, in der Bibel wird
seine Schwiegermutter erwähnt. Der

Zölibatszwang hat sich in der katholischen

Kirche erst im 12. Jahrhundert
durchgesetzt, wurde aber auch nachher
von vielen Geistlichen mit Konkubinen,
«Pfarrersköchinnen» usw. mehr oder
minder elegant umgangen. In den USA
und in Holland hat sich mehr als die
Hälfte der katholischen Priester gegen

den Zölibatszwang ausgesprochen, von
der Bevölkerung der Deutschen
Bundesrepublik anlässlich einer Umfrage
73% im katholischen Bayern sogar
76%.
Und nun macht der Papst deutlich, dass
die Kurie in der Zölibatsfrage nicht
nachgeben will. Er nennt den Zölibat
einen «kostbaren Edelstein» und eine
«Quelle gewaltiger Freude», meint «Jesus

sei sein ganzes Leben lang im
Stand der Jungfräulichkeit geblieben»
(woher weiss der Papst das so genau?)
und bemerkt, der Zölibat sei nicht
gegen die menschliche Natur, denn der
Geschlechtstrieb sei nicht alles im

«Die grauenvolle Katastrophe von Ni-
cosia war eine von Gott beschlossene
Sache, und wir armseligen Menschen
haben nichts daran herumzurätseln!»
So ungefähr lasen wir es in den «Basler

Nachrichten», und bereits haben wir
in Nr. 6 des «Freidenkers» unserem starken

Befremden über diese Deutung
Ausdruck gegeben. Wir hielten damals
diese Deutung für einen Einzelfall, für
eine Ausnahme, und haben deshalb die
Frage nach den Konsequenzen einer
solchen Einstellung nur leicht gestreift.

Die grosse liturgisch-ökumenische
Gedenkfeier im Basler Münster hatte
etwas mehr Gewicht; sie nötigt auch

uns, auf das Problem kurz zurückzukommen.

Sieben gottgläubige Konfessionen

waren dort vertreten und haben,

jede auf ihre eigene Weise, ihrem

Die Bedeutung Nietzsches für die
freigeistige Philosophie

Stunde der Finsternis und des
Wetterleuchtens!

Welchen Einfluss hat die religiöse
Erziehung auf den Charakter des
Menschen?

Wenn Gott nicht stirbt

Menschen. Dass er aber neben anderem

nun einmal da ist, wird auch Paul
VI. nicht leugnen können und wollen.
Die gewaltsame Unterdrückung eines
dem Menschen eingeborenen Naturtriebs

ist aber eben doch naturwidrig
und unmenschlich. Der Papst stellt
lediglich in Aussicht, dass bei der
Rekrutierung junger Geistlicher künftig noch
vorsichtiger verfahren werden solle.
Aerzte und Psychologen sollen sie vor
Ablegung des Zölibatsgelübdes
examinieren. Diese Untersuchungen und
die Stellung der Kurie zum Zölibat
überhaupt dürften nun allerdings sich
auf den von katholischer Seite an sich
schon als ungenügend beklagten
Priesternachwuchs recht negativ auswirken.

Was uns nur recht sein kann!
Walter Gyssling

Schmerz über die Grösse der Katastrophe

und ihrem Beileid mit den Angehörigen

der Opfer angemessenen
Ausdruck gegeben. Einige wenige unter
den Kirchenmännern haben es aber
auch gewagt, sich der bei dieser
Gelegenheit bedrängenden Gottesfrage
zu stellen und zu zeigen, wie sie sich,
just als gut Gottgläubige, die
Zusammenhänge zwischen ihrem Gott und der
Katastrophe zurechtlegen. Zwei
Dominanten dieser Bemühungen nehmen
unser Interesse ganz besonders in

Anspruch:

1. «Unser Gott ist über alles Menschliche

so weit hinaus und erhaben, dass
wir als Menschen keine Zusammenhänge

zu erkennen vermögen; dass wir,
mögen die Fragen jetzt noch so dringlich

sein, auf alle Antwort verzichten

Nicosia - die grosse Verlegenheit!

69



Worte sind und bleiben leerer Schall, auch mit Lippenbekenntnissen kann der Weg zur
Hölle gepflastert sein. Persönlichkeiten werden nicht durch schöne Reden geformt,
sondern durch Arbeit und eigene Leistung. Albert Einstein

müssen.» Rein menschlich verstehen
wir diesen Verzicht. Wir sind ihm
bereits bei der Flugkatastrophe von Hum-
likon begegnet und haben ihn dort als
die einzig verständliche Stellungnahme
gewürdigt. Im Basler Münster war es

vor allem Kirchenratspräsident Pfarrer
Sigrist, der diese Variante derTröstung
vertrat. «Das menschliche Leben steht
überhaupt nicht in unserer Hand. Es ist
ein Lehen Gottes, wir haben darüber
keine Gewalt. Der Mensch und seine
Zeit gehört Gott. Darum gibt es auf die
Frage nach dem Warum dieses schweren

Leides nur die eine Antwort: Gott
hat gerufen — der Gott, der weiss, was
er tut, auch wenn wir armen Menschen
es nicht wissen.» Aber auch Pfarrer
Sigrist rechnet mit irgend einem
ursächlichen Zusammenhang von
Katastrophe und Gott, denn der allwissende
und alles vorauswissende Gott hatte
zum mindesten doch ein Wissen von
dem, was bevorstand, und dieser Gott
hat gerufen. Auf alle anderen Deutungen

und Antworten verzichtet dieser
Redner und sagt ganz schlicht: «Wir
wissen es nicht!»
Mag dieser Verzicht noch so verständlich

sein, er stellt doch den Gläubigen
vor die beunruhigende Frage: «Wenn

Gott sich so weit vom Menschen
entfernt hält, dass seine Diener und Künder

ihre völlige Ratlosigkeit eingestehen

müssen — wo bleibt da noch Raum,

wo bleibt da noch eine Möglichkeit,
sich diesem allgütigen Gott als einem ¦

Vater anzuvertrauen, wie es uns das
Neue Testament so angelegentlich zur
Pflicht macht? Was soll uns denn da
noch das Gerede von der kindlichen
Geborgenheit des Menschen in der
allumfassenden Vatergüte Gottes? Es

sind leere Worthülsen, die uns nichts
mehr zu sagen vermögen.»
2. Noch bedenklicher steht es um die
zweite Dominante. Dem Rabbiner blieb
es vorbehalten, sie zu vertreten mit den
Worten: «In Schmerzen und Leid reifen

wir Menschen heran; darum haben
wir das Unglück entgegenzunehmen
als Geschenk Gottes für die menschliche

Bewährung und den Aufstieg zu

innerer Grösse.» (Nach dem Referat
der «Basler Nachrichten».) Haben wir
richtig gehört und richtig verstanden?
Alles Unglück, auch Nicosia, muss vom
Menschen als Geschenk Gottes ver¬

standen und entgegengenommen
werden? Wir können die Frage nicht
unterdrücken, sie muss ausgesprochen
werden: «Und die grausame Vernichtung
der sechs Millionen Juden im Dritten
Reich — soll die nun also ebenfalls als
Geschenk Gottes verstanden und

entgegengenommen werden?» Hier haben
wir es nicht mehr mit leeren Worthülsen,

wohl aber mit recht eigentlich
sinnwidrigen und unverständlich gewordenen

Worten zu tun.
Wir stehen hier vor einem uralten Motiv

der Aussprache zwischen Gott und
Mensch; als solches ist es wohl in allen
theistischen Religionen anzutreffen. Zu
dieser Aussprache wird der Mensch

gezwungen, wenn das Schicksal gar zu

unbarmherzig auf ihn einschlägt (Jaspers

spricht hier von den Grenzsituationen

des Lebens). Dann sucht der
Mensch in der Aussprache den Weg zu
seinem Gott; er strauchelt unter den
Schicksalsschlägen und muss sich an
etwas festhalten. Er kann, wie Hiob, mit
seinem Gott hadern; er muss, wenn er
an der Allmacht Gottes festhalten will,
Ursache und Schuld am Unglück
seinem Gott auf die Schultern legen; er
kann versuchen, diese Belastung seines

Gottes zu ertragen; er kann aber
auch einsehen, dass er von diesem
seinem Gott eigentlich nur das weiss und

aussagen kann, was er, der Mensch,
vorher seinem Gott angedichtet hat,
und dann muss er bekennen: «Ich bin
aufs Maul geschlagen und weiss hier
nichts mehr zu sagen!» Alle drei Wege,

so schmerzhaft sie sind, sind dem
gläubigen Christen immerhin noch erträglich;

ganz unerträglich ist ihm nur der
eine Gedanke, sich die reale Existenz
seines Gottes in Frage stellen zu lassen

und damit seinen Glauben an die
reale Existenz seines Gottes preisgeben

zu müssen. Mit dieser Möglichkeit
kann und will er gar nicht rechnen, und
hier, in der Seinsfrage nach Gott hin,
hier duldet er nicht den geringsten
Abstrich, nicht den leisesten Zweifel.
Ganz anders der Diesseitsmensch
unserer Zeit! Einen real seienden, aber
ausserweltlichen Gott hat er sich ganz
aus dem Sinne geschlagen. Er hat nun
den Kopf und die Hände frei, um mit
dem realen Unglück allein sich
auseinanderzusetzen. Die zusätzlichen Sorgen

des Gottgläubigen, Unglück und
Gott in ein tragbares Verhältnis zueinander

zu bringen, kann er sich ersparen.

Mit der Abwehr des realen
Unglücks an sich hat er immer noch der
Mühen genug. Aber niemand kann es
ihm verwehren, sich über die Ausflüchte

und Auswege einer streng theistischen

Religion wie der christlichen sich
seine ganz eigenen Gedanken zu
machen; hoch und heilig beteuert sie, dass
der Gottesglaube allein imstande sei,
dem Menschen Trost, Halt, Sicherheit
und Geborgenheit auch im schwersten
Leid zu geben; kommt dann das Leid,
so brechen alle diese Beteuerungen in

sich selbst zusammen, und die Künder
dieses Gottes haben nichts anderes zu
verkünden als «Ich weiss auch nichts
und schweige!» oder, wenn er doch
spricht, nur solche Worte zu sagen, die,
wegen ihres Widersinnes, dem
Menschen von heute nichts mehr zu sagen
vermögen. Omikron.

Die Bedeutung Nietzsches für die freigeistige
Philosophie

Friedrich Nietzsche, geboren 1844 als
Sohn eines Pfarrers, wurde nach dem
Besuch der Universitäten Bonn und

Leipzig noch vor der Promotion als
Professor der Philosophie nach Basel
berufen. Hier erregte er bald Aufsehen
durch Seine neue Auffassung der
griechischen Kultur. Er sah die Griechen
nicht nur als Volk der heiteren appollini-
schen Kunst, derTugendderBesonnen-
heit und des sokratischen Vernunftsdenkens,

sondern auch als Schöpfer
der Tragödie, die den Kampf des
Menschen gegen ein zerschmetterndes

Schicksal darstellen. Von hier aus gleitet

Nietzsche hinüber zur Philosophie.
Nietzsche erkennt messerscharf die
Heuchelei einer falschen Moral und

Ethik, besonders derjenigen der
christlichen. Er geht bei der Ablehnung Gottes

bis ins Letzte. Seine Aussprüche
stempeln ihn als einen der gründlichsten

Kritiker jeder Religion. Seine

Sprache ist hier mehr die eines
Schriftstellers als die eines Philosophen. Die

Losung «Gott ist tot» ist der Grundstein

seines Denkens und wird noch

unterstrichen durch den bekannten

70


	Nicosia - die grosse Verlegenheit!

