
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 7

Buchbesprechung: Forschung und Lebensordnung mit und ohne Teilhard de Chardin :
Band 3

Autor: Omikron

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


stehen bleiben. Der Offenbarungslehre

aller kirchlichen Dogmatik fällt
dieser Entscheid natürlich schwer;
nicht nur die biblische Schöpfungsgeschichte,

auch die Behauptung von
der Absolutheit der Christenlehre werden

durch die wissenschaftlich fixierte
Altersbestimmung der Menschheit
widerlegt. Was besagen schon zwei
Jahrtausende christlicher Geschichte

gegen 15—20 Millionen Jahre der
Menschen- und Religionsgeschichte
überhaupt? Der innere Zwang zur allgemein

zeitlich-historischen Relativie¬

rung auch der Kirchengeschichte und
der Kirchenlehre ist übermächtig.
Ueber kurz oder lang werden die
Kirchen auch in dieser Frage, wie in so
vielen andern Fragen vorher, den
Boden unter den Füssen verlieren, werden

durch gewagte Interpretationen
und Kompromisse zu retten suchen,
was von ihrer Lehre noch gerettet
werden kann — und werden schliesslich

doch besserer Einsicht gehorchen

und zugeben müssen, dass sie
sich, wie in so vielen anderen Fragen
auch, geirrt haben. Omikron

Ein Buch erregt Aufsehen

Unter dem sich nachträglich als nur zu

berechtigt erweisenden Titel «Wirbel
um ein Buch» hat unser Mitarbeiter
Eugen Pasquin in der Märznummer des
«Freidenkers» den Roman des Winter-
thurer Pfarrers Robert H. Oehninger
«Die Bestattung des Oskar Lieberherr»
besprochen. Seiner eigenen recht
negativen Meinung über das Buch hat er
loyalerweise Zitate aus anderen
Rezensionen gegenübergestellt, die sich
sehr positiv über den Roman äussern.
Dieser ist inzwischen Gegenstand von
Diskussionen in einem Zürcher
Kleintheater geworden, bewegt also wohl
mehr wegen seines ungewöhnlichen
Inhalts als wegen seiner eigentlichen
literarischen Qualitäten gewisse
intellektuelle Kreise. Das Buch ist
wahrscheinlich ein Erstlingswerk des
Verfassers, wofür seine geringe Erfahrung
in der literarischen Rückblendetechnik
spricht und auch Oehningers Neigung
zur Ueberbetonung des kolportagehaften

Elements bei der Entwicklung der
Fabel. Fraglos ist es ein Bekenntnisbuch,

das sich der Autor von der Seele
schreiben musste, und als solches ein

Protest gegen die Verquickung seines
kirchlichen Amts mit der faustdicken
Heuchelei unserer Gesellschaft, vor
allem ihrer kleinstädtischen und
dörflichen Milieus. Unser Rezensent, dem
ersichtlich das Kolportagemässige des
Romans nicht lag und wohl am
allerwenigsten die geradezu groteske
Schilderung einer weltlichen Abdankungsfeier,

hat es anscheinend nicht übers
Herz gebracht, den Roman bis zu
seinem bitteren Ende zu lesen. Und so ist
ihm eine Ungenauigkeit unterlaufen,
die bei dieser Gelegenheit
gerechtigkeitshalber gerne korrigiert sei.
Oehninger lässt seinen Romanhelden

schliesslich nicht wieder, wie unser
Rezensent annahm, ins Pfarramt
zurückkehren. Was aus ihm wird, bleibt
ungesagt, wenn er auch zunächst an
seiner weltlichen Journalistentätigkeit
festhält. Nach genauer Lektüre des
Buches fragen wir uns, ob sein Verfasser
wohl jemals einer weltlichen
Abdankungsfeier beigewohnt hat? Und des
weiteren: wie man ein derartiges Buch
schreiben und Pfarrer bleiben kann.
Vielleicht kann man das als empfindsamer

Mensch nur, wenn man sein
Bewusstsein gleichsam spaltet und Zweifel

wie Unmut literarisch abreagiert.
Aber ist das eine befriedigende
Lösung? W. G.

Buchbesprechung

Forschung und Lebensordnung mit und
ohne Teilhard de Chardin. (Terra Nova,
Veröffentlichungen der Keyserling-Gesellschaft,

Band 3), 107 Seiten, Ernst
Reinhardt Verlag, München und Basel.
Kart. Fr. 10.-.

Von den drei ersten Bändchen der
«Veröffentlichungen der Keyserling-
Gesellschaft für freie Philosophie»
(Sammlung Terra Nova) sind die beiden

ersten Bände bereits besprochen
worden, Band 1 von W. G. in Nr. 3,

Band 2 von Dr. Hans Titze in Nr. 4 des
«Freidenkers». Heute und hier werfen
wir einen Blick auf Band 3:
«Forschung und Lebensordnung mit und

ohne Teilhard de Chardin».
Der Verpflichtung, bei dieser Gelegenheit,

wenn auch im Vorbeigehen nur,
unsere eigene Stellungnahme zu dem

Philosophen Keyserling darzustellen,
wissen wir uns gänzlich enthoben, aus
zwei Gründen: Dr. Titze hat das in sei¬

ner Besprechung des zweiten Bandes
bereits ausgezeichnet besorgt. Zum
andern: Der dritte mir vorliegende
Band handelt ausschliesslich von Teilhard

de Chardin T) und lässt den
Grafen Keyserling sowie dessen
Philosophie vollständig ausserhalb der
Betrachtung. Mit T. und mit der durch ihn

aufgeworfenen Problematik ist ja auch,
wie wir sehen werden, für Arbeit hinreichend

gesorgt.
Um was geht es hier? Gegen den
Materialismus und besonders gegen dessen

streng mechanistisch gebundene
Kausalität hat sich immer wieder
Widerstand erhoben. Immer wieder wurde
versucht, die streng kausale und
womöglich noch quantitativ determinierte
Gesetzmässigkeit des Geschehens
aufzulockern oder gar zu durchbrechen.
Immer wieder wird auch heute noch

versucht, in das gnadenlos harte
Geschehen der mechanistisch gebundenen

Kausalität die Elemente der Freiheit,

der Spontaneität einzuführen.
Menschenseele und Menschengeist sollen
aus ihren funktionalen Bindungen an

den Organismus herausgelöst, sie sollen

frei und ungebunden der Physis

von aussen her gegenüber- und

entgegentreten. Diese Bemühungen müssen
nicht immer und nicht überall, sie können

aber sehr wohl da und dort zur
Ablehnung der Naturwissenschaft und in

ein religiöses Bekenntnis führen. Auf
alle Fälle ist die Ueberwindung des

mechanistischen Weltbildes die
unbedingte Voraussetzung für alle irgendwie
christlichen Deutungen des
Weltgeschehens.

Die hier vorliegenden Vorträge stellen
sich alle in den Dienst dieser
antimechanistischen Tendenzen. Doch das sei

dankbar anerkannt — die Uebergänge
und Ausgänge in den Christenglauben
hinein fehlen fast ganz. Nur im Vortrag
des katholischen Fundamentaltheologen

Heimo Dolch drängen sie sich dem

Leser auf. Die anderen Vorträge gehen
dieser Frage behutsam aus dem Wege
und begnügen sich damit, das
mechanistische Weltbild so aufzuweichen, so

auszuweiten, dass darin, ohne jeden
Uebergang zur Konfession, Freiheit
und Spontaneität noch ihren Platz
finden können. Allen diesen Vorträgen
geht es weniger um Ausbruch aus der
Naturwissenschaft als um Synthese und

Einbau. Die meisten Vorträge liegen
auf hohem Niveau. Die Lektüre ist auch
für den in diesen Fragen Wohlgeschulten

ein Genuss. Besonders haben es

uns angetan die beiden Hauptvorträge;

64



Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der Freigeistigen Vereinigung
der Schweiz, Zürich, Postcheck-Konto 80 - 48 853.

auf diese kommen wir deshalb kurz
zurück:

1. Prof. Dr. Pascual Jordan, Ordinarius
für theoretische Physik in Hamburg,
sprach über «Der Mensch als
Naturwesen»; dieser Titel ohne Fragezeichen;

darin liegt schon eine Art
Bekenntnis. Zwei Dinge in Jordans Vortrag

sind es, die wir gerne und dankbar

nicht nur registrieren, sondern auch
anerkennen:
a) In seinen früheren Schriften, besonders

in seinem Buch «Der gescheiterte
Aufstand» (1956) sprach Jordan offen
als Mitglied der evangelischen Kirche
und als Christ. Als überzeugter Christ
hat er die in der Mikrophysik scheinbar
akausal gewordene exakte
Naturwissenschaft ausgewertet zu einem
Ausbruchsversuch aus dem Käfig der
mechanistisch-kausalen Determination
und zu einem Uebergang in den christlichen

Glauben. Mit dem Wegfall der
durchgehenden kausalen Determination,

so meinte damals Jordan, sei die
Türe zur Entscheidungsfreiheit und

Spontaneität wieder geöffnet, der Weg
in die christliche Glaubens- und
Freiheitslehre wieder frei gemacht worden.
Von allen diesen christlichen Auswirkungen

ist der vorliegende Vortrag völlig

frei. Am Glauben an Freiheit und

Spontaneität im Naturgeschehen hält
Jordan durchaus fest, aber er holt sie
in den Bereich der Wissenschaft, auch
in den Bereich der exakten
Naturwissenschaft herein — ohne jeden Brük-
kenschlag zum christlichen Glauben
hin. Er will wohl die diesseitig-immanenten

Möglichkeiten des
Naturgeschehens und der Naturwissenschaft
ausweiten und bereichern; mit alledem
aber will er, wenigstens hier im Vortrag,
einer Rechtfertigung und einer Begründung

des Christenglaubens auch von
der modernen Naturwissenschaft her
in keiner Weise dienstbar sein. Fast
scheint es, dass der für uns so erfreuliche

Verzicht eher auf nunmehr bessere

Einsichten als auf blosse Oppor-
tunitätsberechnungen zurückzuführen
sei, denn —

b) Jordan gibt im Eingang zu seinem
Vortrag einen ganz vorzüglichen Ueber-
blick über die Entwicklung der modernen

Wissenschaft von der Mikro- und

Quantenphysik an über die Biologie
hinaus bis in die neuesten astrophysi-
kalischen Einsichten hinein. Er hält sich
dabei streng an die Gesetze der
Evolution und ordnet den Menschen als
Naturwesen so überzeugend in das

grosse diesseitige Naturgeschehen ein,

dass ein Brückenschlag zum Christenglauben

hinüber nicht nur für den
Leser, sondern sicher auch für den
Vortragenden selbst aus dem Bereich realer

Möglichkeiten und Ueberlegungen
völlig ausscheidet.
2. Prof. Dr. Ernst Benz; im Vortrag
selbst nennt er sich einen protestantischen

Theologen; von Beruf ist er
Ordinarius für Kirchen- und Dogmengeschichte

an der Universität Marburg —

und die religionswissenschaftlich weite
Fassung seines Lehrauftrages wirkt
sich denn auch überaus erfreulich nicht
nur in seinem Vortrag, sondern in allen
seinen neueren Schriften aus. Soweit
ich diese Schriften kenne, wage ich das
Urteil: Benz steht einer monistisch-
phantheistischen Deutung des
Weltgeschehens, einer Selbstoffenbarung
Gottes in der Natur näher als der
biblisch-dogmatischen Schöpfungslehre.
Nun aber sein Vortrag! Er ist wohl der
beste in dem kleinen Sammelband, der
uns heute zur Besprechung vorliegt.
Seine Vorzüge:
a) Auf wenigen Seiten gibt er ein
zuverlässiges und überaus eindrückliches
Bild von dem heftig umstrittenen Jesuiten

T., von seinem Bildungsgang, von
seinen grossen wissenschaftlichen
Leistungen und Verdiensten, von seinen
weltanschaulichen Grundüberzeugungen

und von seinen tiefgehenden
Differenzen zur Dogmatik der Romkirche.
Die Romkirche hält zäh an ihrem Anti-
Evolutionismus fest; trotzdem wagt T.

den Versuch, die ganze christlich
verstandene Heilsgeschichte in die
kosmische Evolution einzuordnen, die
christliche Heilsgeschichte auf die
Gesamtentwicklung des Lebens, ja des
Kosmos hin auszudehnen und
auszurichten. Damit distanziert er sich von
der christlichen Dogmatik, hält aber in

Einzelheiten noch am christlichen
Glauben und an der christlichen
Terminologie fest; er hält fest an der
Achsenstellung des Menschen innerhalb
der Gesamtevolution und hält fest am
Gottesgedanken; nur steht sein Gott
nicht mehr im christlich verstandenen
Himmel ausserhalb der Welt; sein Gott
liegt auch nicht in der Natur drin
verborgen wie bei Benz; sein Gott liegt
als Endziel der Entwicklung, als Punkt

Omega, am Ende und Abschluss des
irdischen Entwicklungsprozesses. Die
Romkirche hat natürlich diese unchrist-
lich-widerchristlichen Elemente im
Schaffen Ts. deutlich erkannt; sie hat
sofort, mehr in Abwehr als im Angriff,
dementsprechend reagiert; sie hat T.
nicht nur in seinem Leben, sie hat ihm
nach seinem Tode noch, in der Frage
der Drucklegung seiner Schriften, mit
ihrem Widerstand hart zugesetzt.

b) Prof. Benz ist der Ansicht, der
Existentialismus in der Philosophie wie
auch in der Theologie gehe seinem
Ende entgegen. Das ist eine überaus
interessante Feststellung. Sie kommt
von einem guten Kenner der
gegenwärtigen Theologie und Philosophie
her, und wir haben sie ernst zu nehmen.
Sehr wahrscheinlich werden wir in einer
späteren besonderen Untersuchung auf
diese Voraussage und auf deren Folgen

noch genauer eingehen.

c) Der protestantische Theologe Benz
überrascht uns immer wieder nicht nur
hier im Vortrag, auch in andern Schriften,

durch seine Aufrichtigkeit in der
Kritik der Kirchengeschichte sowie
durch seine Grundüberzeugungen in

der Seinsfrage, die ihn von den
Grundkonzeptionen des Bibelglaubens
wegziehen und ihn näher heranholen an
monistische Auffassungen. So spricht
er am Schluss seines Vortrages: «Diese
neue Generation beginnt von neuem
die Frage nach dem Ursprung, dem
Sinn und der Zukunft des Menschen
und seiner Welt zu stellen und wendet
sich mit Dankbarkeit solchen theologischen

Denkern zu, die ihren Sinn auf-
schliessen für die Herrlichkeit der
Selbstoffenbarung Gottes in der Welt
und in derGeschichte.» Wenn Gott sich
in der Welt und in deren Geschichte
offenbaren soll, muss er zuerst ganz
monistisch-pantheistisch mit dieser
Welt in eins gesetzt worden sein. So
hat es Goethe, so hat es auch Haeckel
gesehen. Die Kirche aber ist mit
Schopenhauer der Auffassung, jeder
Pantheismussei nurein höflicher Atheismus
— und hat daherdiese Offenbarung Gottes

in der Natur meistens bekämpft
(Barth!). Mit diesem seinem
Schlussbekenntnis stellt sich der Theologe

65



Benz näher zu uns als zur biblischen
Offenbarungslehre. Fraglich bleibt
dann nur, ob er zu Recht sich noch
einen protestantischen Theologen nennen

darf.
Und nun ganz kurz zurück zu T! Er ist,
in der Darstellung der hier vorliegenden

Vorträge, ein Typus, ein Exponent
der grossen Unsicherheit, die sich
innerhalb der beiden grossen Landeskirchen

immer stärker durchsetzt. Von
den christlichen Glaubensgrundlagen
hat er sich weitgehend gelöst, war aber
nicht in der Lage, den Weg zu einer

Zu «Der Naturwissenschafter vor der
Gottesfrage»

Im letzten Freidenker vom Mai 1967
nimmt Omikron Stellung zu einem
Vortrag, den Prof. Dr. L. Benedetti, der
bekannte Psychiater, im Rahmen eines
theologischen Schulungskurses gehalten

hat.
Nach Omikron war das Grundthema
dieses Vortrages «Der Naturwissenschafter

vor der Gottesfrage».
Anfangs zählt Omikron in vier Punkten
auf, wo er mit Prof. Benedetti einig
geht.
Omikrons Kritik des Vortrages von
Prof. Benedetti richtet sich gegen den

Grundgedanken Benedettis, dass
Naturwissenschaft und Christenglaube
miteinander auskommen könnten. Dieses

sei nämlich nicht möglich, meint
Omikron. Zwar möchte die
Naturwissenschaft Friede halten, schreibt er
weiter, aber das Friedensangebot
werde nicht honoriert. Der Christenglaube

bekämpfe die Naturwissenschaft

u.a. als gefährliche Ketzerei und

Gotteslästerung. So weit Omikron. Ich
möchte gern einmal wissen, wer von
den Theologen heute noch so
argumentiert. Es riecht ihnen selber zu sehr
nach Inquisition. Omikron muss doch
zugeben, dass sich seit Galileis Zeiten
in dieser Hinsicht ein Wandel vollzogen

hat.
Der Wahrheit zuliebe müssen wir
Freidenker uns doch darüber klar sein,
dass heutzutage sichere Forschungsergebnisse

der Naturwissenschaft
auch von Theologen kaum mehr
angezweifelt werden. Das können sie sich
auch gar nicht mehr leisten. Sie wissen
selber ganz genau, dass sie sich damit
der Lächerlichkeit preisgeben würden.
Für so naiv muss man die Theologen

konsequent diesseitigen und realistisch
gebundenen Weltanschauung zu Ende
zu schreiten. Er bleibt noch, wie
Jaspers sagen würde, in der Schwebe. In

unserer Epoche des Uebergangs ist es
aber just diese Schwebe, die mächtig
anzieht und fasziniert.
Unseren Lesern kann diese
Vortragssammlung ruhig empfohlen werden. Die
Lektüre besonders der beiden ersten
Vorträge bringt viel Anregung und
reichen Gewinn. Der Keyserling-Gesellschaft

sei auch von uns gedankt für
diese Veröffentlichung. Omikron

auch nicht halten. Sie haben längst
erkannt, dass es in ihrem eigenen Interesse

liegt, die naturwissenschaftlichen
Ergebnisse zu integrieren und in ihr
religiöses System einzubauen. Wie sie
damit zurechtkommen und ob es
gelingt, sollen sie mit sich selber ausmachen.

Den Naturwissenschafter wird
das wohl kaum interessieren. Er kennt
seinen festumrissenen Forschungsbereich

und sein Anliegen ist es, schön
säuberlich zu trennen, was in das
Gebiet des Wissens und in das des Glaubens

gehört. Soviel ich weiss, wäre es
den meisten Naturwissenschaftern viel

zu langweilig, sich auf theologische
Argumente und Seinslehren einzulassen.
Nehmen wir an, bei einer Diskussion
zwischen einem Theologen und einem
Naturwissenschafter fiele das Wort
Ketzerei und Gotteslästerung. Glaubt
Omikron, der Naturwissenschafter
würde vor Schreck erstarren und auf

Angriffe eingehen müssen? Die
naturwissenschaftlichen Ergebnisse liegen
so klar und offen für jedermann sichtlich

da und sind auch bereits in dem
Masse Allgemeingut geworden, dass
ich es viel eher für möglich halte, dass
die Theologie von der Naturwissenschaft

in die Enge getrieben ist. Die
Naturwissenschaft ist längst keine
Dienerin der Kirche mehr. Sie muss nicht

gegen die Kirche kämpfen und auch
keine Angriffe von ihr abwehren.

Omikron müsse für die Naturwissenschaft

auf die Barrikaden steigen, so
meint man, wenn man das Weitere von
ihm liest. Er müsse gute Ratschläge

geben, wie sie sich recht kräftig ihrer
Haut wehren könne gegen den christlichen

Widerstand. Er gibt da nur etwas
mühsame Anleitungen. Er sprichtdavon
Seinslehren, durch deren gründliches
Studium man idealistische und christliche

Seinsansprüche zurückweisen
könne. Danach zieht er den kühnen

Schluss, dass somit nun der
Naturwissenschafter auf einem philosophisch-
ontisch bereinigten Boden stehe.
Dazu wäre folgendes zu sagen: Gewiss
beschäftigen sich viele Naturwissenschafter,

und nicht nur die bekanntesten,

mit philosophischen Fragen. Aber
woher nimmt Omikron die Sicherheit,
dass der philosophisch interessierte
Naturwissenschafter notwendigerweise
zu der kosmisch-realistischen Seinslehre

kommen müsse oder sie voraussetze.

Das kann sein, muss aber nicht
sein. Es kommt auch vor, dass auf ihrem
Gebiet strenge Naturwissenschafter
religiös Gläubige sind. Was sie wissen
und was sie glauben muss scharf
getrennt bleiben. Ob ein Naturwissenschafter

neben seiner Forschungsarbeit

zu einer idealistischen, religiösen
oder kosmologischen Seinslehre neigt,
ist für seine Arbeit ohne Belang, weil
seine eigentliche naturwissenschaftliche

Forschung selber keinerlei
bestimmte philosophische oder religiöse
Lehre vorausgesetzt, aber gerade das

will Omikron, dass es so sei.

Das Beschäftigen mit Seinslehren
bleibt sicher den Philosophen nicht
erspart, es ist sogar ihr eigentliches
Gebiet, aber was geht das den
Naturwissenschafter an? Gestritten wird ja
auch hauptsächlich unter Weltan-
schaulern, Theologen und Philosophen.
Der Naturwissenschafter bleibt davon

unberührt. Die Aufforderung Omikrons

an den Naturwissenschafter, sich mit
Seinslehren zu beschäftigen, ist eigentlich,

wenn man es richtig unter die

Lupe nimmt, ein Appell, sich an diesem

Streit zu beteiligen.
Und zu der Frage: Können
Naturwissenschaft und Christenglaube
koexistieren und Frieden halten? Der
Christenglaube muss es, um den Preis der
Lächerlichkeit zu vermeiden, und dem

Naturwissenschafter stellt sich die

Frage gar nicht mehr dringlich.
Rolf Fleischmann

Nicht die Wahrheit, in deren Besitz irgendein Mensch ist oder zu sein vermeinet,
sondern die aufrichtige Mühe, die er angewandt hat, hinter die Wahrheit zu kommen,
macht den Wert des Menschen. Der Besitz macht ruhig, träge, stolz.

Gotthold Ephraim Lessing

Was unsere Leser schreiben

66


	Forschung und Lebensordnung mit und ohne Teilhard de Chardin : Band 3

