
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 7

Inhaltsverzeichnis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Sie lesen in dieser Nummer.

Die Kinder und der «liebe Gott»

Brief aus Amerika

Wie alt ist die Menschheit?

Ein Buch erregt Aufsehen

Charles Hauser achtzigjährig

Nr. 7 50. Jahrgang Aarau, Juli 1967

Glaube und Bombe
In der Basler «Komödie» hat Mitte
Juni die deutschsprachige Erstaufführung

von Salvato Cappellis
«Zweihunderttausend und Einer» stattgefunden,
ein Bühnenwerk über die Gewissensqualen

des amerikanischen Hiroshima-
Piloten. Dokumentar-Theater, d. h. ein
szenisch gegliederter Bericht über die
Verhandlungen einer Untersuchungskommission,

in den die Höhepunkte
sehr geschickt rückblendend als
dramatisches Geschehen eingeschoben
sind. Ein ungewöhnlich starkes Stück
und für uns über alle seine anderen

Vorzüge hinaus besonders interessant,
weil es nicht nur das Versagen der
Religion in der ihr oft zugeschriebenen
Funktion als Trost in Seelennöten
darstellt, sondern auch in die Zusammenhänge

zwischen Gläubigkeit und der
Fähigkeit, die furchtbarsten Verbrechen

zu begehen, hineinleuchtet. Der
Inhalt ist der Wirklichkeit weitgehend
nachgezeichnet, d. h. dem Schicksal
des ehemaligen Majors Eatherly, der
seinerzeit die Bombe auf Hiroshima

warf, der erst als grosser Held gefeiert
wurde, um dann später an seinen
Gewissensqualen innerlich zu Grunde zu

gehen, der versucht hat, durch Begehung

gemeiner Verbrechen die um ihn

gewobene Heldenlegende zu zerstören

und schliesslich in einer
Nervenheilanstalt interniert wurde. Die
Verhandlungen der Aerztekommission, die
dies beschloss, bilden den Rahmen des
Stücks.
In den spannenden Ablauf des Bühnenwerkes

fallen immer wieder Sätze, die
gerade uns aufhorchen lassen. So wenn
eine fanatisch gläubige Frau den
Unglücklichen mit ihrer Versicherung
täuscht, nichts geschehe ohne Gottes

Wille, er sei nur der Vollstrecker eines
göttlichen Befehls gewesen, vorübergehend

beruhigt, bis er dann an sich
selbst erfährt, dass solche religiöse
Beruhigungsmittel das einmal
wachgewordene Gewissen auf die Dauer nicht
einschläfern können. Oder wenn sein
Co-Pilot, den die Gewissensnöte zum
Karmelitermönch werden Hessen und
der ihm den Weg zum Seelenfrieden
mit Reue, Busse, Glauben, Gebet
zeigen will, selbst schliesslich innerlich
zerbricht, Kreuz und Glauben von sich
wirft und Selbstmord begeht. Und vor
allem, wenn da einer erklärt, der Glaube

sei die Grundlage des Gehorsams
und treuer Pflichterfüllung. Das ist's.
Und es ist keineswegs unrichtig. Wenn
der Mensch einmal auf das kritische
Denken verzichtet und sich einem

puren Glauben ergibt, seine eigene
moralische Verantwortung ausschaltet,
kann er auf den Weg der fürchterlichsten

Verbrechen geführt werden. Es

muss das nicht immer geschehen, aber
es kann geschehen. Eine Erkenntnis,
die uns das Werk Cappellis neben vielen

anderen vermittelt. In der Basler
«Komödie» ist das Stück von Elmar
Schulte ganz ausgezeichnet inszeniert
und wird von den Hauptdarstellern mit
zwingender Eindringlichkeit gespielt.
Es gab keinen Beifall, die Theaterleitung

wollte das nicht und verhinderte
ihn, indem sie sofort nach Schluss den
eisernen Vorhang heruntergehen liess.
Stumm und aufs tiefste ergriffen ver-
liessen die Besucher den Raum. Wer
einen entspannenden, angenehmen
Theaterabend verbringen will, der
meide dieses Stück. Wer aber diese
Gewissensaufrüttelung für notwendig
hält und wachen Geistes ist, der sollte

es unbedingt sehen. Die Theatersaison
geht zu Ende, viel Gelegenheit zu
diesem Erlebnis wird es also nicht mehr
geben. Es sei denn, das Werk Cappellis
wird in die nächste Saison übernommen

und von anderen Theatern
nachgespielt, was nur zu wünschen wäre.

Walter Gyssling

Der schmutzige Krieg

Da liest man in der letzten Zeit immer
häufiger vom «schmutzigen» Krieg in

Vietnam. Warum betont man eigentlich
so sehr, dass dieser Krieg «schmutzig»
ist? Gibt es denn auch einen «sauberen»

Krieg? Es würde mich gewaltig
interessieren, dies zu wissen.
Krieg bedeutet Tod, Schutt, zerstörtes
Leben und unendliches Leid. Krieg
bedeutet Verbrechen in unaufhörlicher
Folge. Er bedeutet die Umkehr aller
sittlichen Werte. Verhöhnung des
Menschseins. Egal, ob dieser Krieg vor
300 Jahren hier bei uns stattfand oder
heute in Vietnam. Da sagen sie, es

ginge um die Freiheit eines Volkes und
bombardieren im gleichen Atemzuge
die Städte und Dörfer dieses Volkes.
Da sagen sie: Im Namen der Freiheit
und schleifen gefallene Feinde an
ihren Panzern durch den Dreck. Ist der
Mensch in seinem Tode schon wieder
eine Trophäe? Oder versuchen die
Sieger eines Augenblicks, sich mit der
völligen Erniedrigung des Feindes bis
über dessen Tod hinaus selbst über die
Panik hinwegzutäuschen? In Vietnam
hat der Mensch aufgehört Mensch zu
sein. Er kann nicht mehr Mensch sein,
denn dann würde er sterben müssen.
Ein grauenhafter Prozess spielt sich in
den undurchdringlichen Dschungeln

61


	...

