Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)
Heft: 6
Rubrik: Was unsere Leser schreiben

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

und Wollen sein. Wunsch nach einer
leidlosen Welt, streben nach Harmonie
des sinnlich — und sittlich — Guten.»
Er spricht von einem Schépfergott, der
hinter dieser Harmonie steht, der erst
zu- einer optimistischen Hoffnung be-
rechtigt, derart, dass einst die Mensch-
heit selbst sich zu Géttern wandelt. Er
lehnt auch den Atheismus ab, weil er
dogmatisch die Nichtexistenz Gottes
behauptet. Er bezeichnet sich aber als
Agnostiker, der «vom Uebernatiirlichen
nichts Sicheres» weiss, sondern bloss
ahnungs- und hoffnungsweise von ihm
sprechen kann.

Méachler spricht dann von der Zukunft
der Welt, die geschichtslos, aber nicht
leblos sein wird, in der es keinen Krieg,
keine Greuel, kein Gleichgewicht des
Schreckens mehr geben wird. Hierzu
kann die Menschheit aber erst gelan-
gen, «wenn der Liigengott der Bibel . . .
endgiiltig zur Geschichte des mensch-
lichen Wahns gerechnet sein wird».

Er behandelt dann noch das Rassen-
problem und befiirwortet eine Rassen-
vermischung, die nach Aufhebung der
religiésen Vorurteile mdglich sein wird.
Zum Kulturproblem zitiert er Robert
Walser, der echte Kunst kraftvoll, das
Leben aber lieb und fein sehen méchte
und nicht umgekehrt wie es heute ist.
Verniinftigung der Wissenschaft zur
Lésung des Lebensproblems und der
Wirtschaft zur Losung der materiellen
Bediirfnisse ist erforderlich; verant-
wortungsbewusstesfreiesGeschlechts-
leben, befreit von religiésen Vorurtei-
len, soll erstrebt werden. Eine freie gei-
stige Weltregierung soll aus
Grundlagendenken begabten Képfen»
bestehen.

Zu einem solchen Denken lasst sich
die Menschheit durch eine geeignete
Schule erziehen. Wenn die Schule dies
méglich macht, ist der Weg zu einer
freien geistigen Weltregierung und da-
mit zur Verniinftigung der Menschheit
geebnet.

Méchler gibt in persdnlicher Beschei-
denheit und Aufrichtigkeit zu, dass
vielleicht einiges «falsch oder mangel-
haft gedacht» sei. So gibt es natirlich
einiges zu kritisieren. Diese Kritik soll
aber die erstrebenswerte Weltverbes-
serungstendenz nicht treffen, auch
nicht die Kritik an den Religionen.
Jeder hat seine eigene Weltanschau-
ung, und deswegen denkt jeder ein-
zelne in manchen Dingen etwas anders.
Es mag sein Ziel der zu «Gottern ge-
wordenen Menschheit» vielleicht eine

58

«zum .

Utopie sein, aber als Ziel, als Ideal ist
es brauchbar und realistisch gedacht.
Der Mensch soll danach streben, sich
zu verbessern, und dazu ist ein solches
Ideal erforderlich. Der Ruf nach Ver-
besserung der Welt muss immer wieder
erschallen. Denn bisher ist die Ge-
schichte der Menschheit die Geschich-
te der menschlichen Dummbheit gewe-
sen. Dummheit hat die Geschichte des
Mittelalters gepragt als Kampf zwi-
schen kirchlicher und weltlicher Macht.
Der Beginn der Neuzeit ist geprigt
durch den Kampf der verschiedenen
christlichen Dogmen, und die heutige
Zeit hat ihre Probleme in weltanschau-
licher Dogmatik, die, statt dem einzel-
nen Ulberlassen zu werden, zu politi-
schen Kampfparolen in Ost und West
werden. Wann lernt die Menschheit
endlich solche Dummbheiten zu beseiti-
gen, statt sich gegenseitig aufgrund
dieser Dummheiten zu bekdampfen?

Méchler sieht in Dogmen und Doktri-
nen menschliche Dummbheiten und ein-
geschrinktes Denken. Es gehort aber
dazu, jede nicht erfahrbare geistige
Spekulation zu beseitigen. Auch der
Schopfergott, von dem Méchler noch
spricht, ist eine solche Spekulation.
Auch dieser letzte Faden, mit dem
Méachler noch an Spekulationen héngt,
muss zerrissen werden. Erst dann ist
das Denken frei. Wir brauchen keinen
Schopfergott, um uns ein hoffnungsvol-

les Lebensziel zu setzen. Wir sind von
Natur (nicht Schépfergott) aus mit dem
Willen zum Leben begabt. Dies ist
menschliche Eigenart, ja Eigenart je-
des Lebewesens. Wir wissen darum,
und deswegen miissen gerade wir
jedem einzelnen Menschen diesen
Willen zum Leben génnen und in allen
Handlungen daran denken, dass jeder
Mensch zufrieden leben will. Dies ist
Ethik aus dem Wissen um unseren Le-
benswillen heraus. So wenig wie még-
lich dem anderen Willen zum Leben
entgegenstehen, ihm den Weg frei zu
machen, nicht nur zu materiellem Ge-
nuss, sondern vor allem zur inneren Zu-
friedenheit, das ist die unserem Be-
wusstsein mit seiner Freiheit vorgege-
bene ethische Forderung. Dies geht in
letzter Konsequenz erst ohne jede Bin-
dung — als die man religio iibersetzen
kann — an einen Schépfergott. Wenn
Méachler die Religionen kritisiert, dann
soll er es auch bis zu Ende fiihren und
den Begriff Religion ganz aus dem
Spiele lassen; denn er kann im Laufe
der Geschichte der menschlichen
Dummheit leicht wieder zu unbeweis-
baren Spekulationen fithren. Dazu ist
dieser Begriff zu sehr vorbelastet.
Ethik, Aesthetik, Schépferwille, Suche
nach Wahrheit als metaphysisches Be-
diirfnis sind Ausdriicke, die ohne den
Begriff «Religion» klarer erscheinen
als mitihm. Dr. Hans Titze

Was unsere Leser schreiben

‘Obacht vor Bibelzitaten

Im Artikel des «Freidenkers» 4/67,
Seite 38, iiber «Westdeutsches Hotel-
Christentum» ist der folgende Satz zu
lesen:

«Christus war ein Wanderprediger,
nannte sich Kénig der Juden und wurde
deshalb von der rémischen Besatzung
Palastinas als Aufriihrer zum Tode ver-
urteilt, worauf die Juden ihn nach Mass-
gabe ihrer Gesetze kreuzigten.»

Der letzte Teil des zitierten Satzes darf
nicht unwidersprochen bleiben. Die
Kreuzigung war eine typisch romische
Todesstrafe, welcher damals Hundert-
tausende Missliebige zum Opfer fielen.
Nach der Ueberlieferung wurden die
judischen Hohenpriester befragt, ob
dieser Jesus der Messias sei? Die Ant-
wort musste ein Nein sein, denn nach

der Ueberlieferung heisst es sinnge-
maéss:

«Wenn der Messias kommt, werden die
Schwerter zu Pflugscharen geschmie-
det und die Spiesse zu Rebmessern.
Kein Volk wird wider das andere das
Schwert erheben, und sie werden den
Krieg nicht mehr lernen.»

Weil die sozialen Zusténde in Paléstina
damals diesem ldealzustand nicht ent-
sprachen, verfiel der jiidische Prediger
— sofern er iiberhaupt gelebt hat — als
Aufriihrer und Rebell gegen die romi-
sche Besetzungsmacht dem Kreuzes-
tod, der durch die rémische Soldateska
vollzogen wurde. Jesus wurde also
nicht von den Juden nach Massgabe
ihrer Gesetze gekreuzigt. Wir Freiden-
ker sollten uns davor hiiten, antisemi-
tische Schlagworte zu wiederholen
nach all dem unmenschlichen Gesche-
hen der Nazizeit. E. Pasquin



	Was unsere Leser schreiben

