
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 5

Artikel: Dürrenmatts "Wiedertäufer"

Autor: W.G.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411494

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gegenseitig zu verwunden und zu
verletzen und das schwere Los, das
allem Lebendigen auf der Erde
beschieden ist, sich gegenseitig noch
schwerer zu machen, neben dem gelben

Neid und dem schwarzen Hass,
die schon so viel Elend verschuldet
haben, gibt es auch die Güte, das
Mitleid und die Liebe in der Welt.
Auch diese Charakterzüge gehören
zum Bilde des Menschen. Auch die
Brüderlichkeit wohnt in seiner Brust,

ganz nahe bei der Missgunst. Die Natur

des Menschen umfasst alle diese
und noch viele andere Regungen und

Triebe. Und alles, was ich sage, ist,
dass wir uns weigern müssen, aus
dem Gefühl, aus all diesen mannigfaltigen

Gefühlen heraus zu leben und

zu handeln. Denn der Natur des
Menschen wohnt auch die Fähigkeit inne,

zu überlegen, ehe man handelt. Die
nüchterne Erkenntnis der Umwelt und

der eigenen Persönlichkeit muss uns
davor bewahren, unsere Gefühle und

unser ganzes Leben zu überschätzen
und uns selbst allzu wichtig zu

nehmen.

Auch wenn uns selbst Schlimmes
widerfährt, wenn wir Krankheit und Tod,
Kummer und Leid um uns herum erleben

müssen, wollen wir versuchen, uns
selbst und unserer Weltanschauung
treu zu bleiben. Wir wollen uns nicht
in unserem Schmerz verlieren, wollen
die Enttäuschung nicht Herr über uns

werden lassen, wollen uns nicht selbst
bemitleiden. Aus dem festen Willen
heraus, dieses Leben zu meistern,
weigern wir uns, von einer Tragödie zu

sprechen, auch dort, wo Bitterkeit oder
Traurigkeit uns dazu verleiten wollen.
Wer die Uebersicht nicht verlieren will,
darf nicht in Selbstmitleid zerfliessen.
Nur allzu leicht verschieben sich die

Proportionen, wenn der Blick durch
Tränen getrübt ist.

Für den einen ist das Leben also eine

Tragödie, für den anderen eine Komödie,

meint La Bruyere. Und uns gefällt
dieser Ausspruch. Wir glauben, dass
die Einstellung zum Leben, die aus ihm

spricht, der unseren verwandt ist. Wir
hören eine Sympathie heraus für «den,
der denkt», und das freut uns.

Wer freilich etwas gegen das Denken
hat, wird von dem Ausspruch schok-
kiert sein, denn er trifft ihn an der
empfindlichsten Stelle. Es ist ihm selbst
zwar nicht bewusst, dass er diese
empfindliche Stelle hat, aber wenn sie
berührt wird, wie hier, dann reagiert er

äusserst betroffen. Seine Einstellung
verbietet ihm natürlich, über die Sache
nachzudenken, und rasch wird er das
Urteil bei der Hand haben, wer so
leichtfertig über das Leben und die
Menschen spöttele, der könne von
einem ernsten Menschen entweder
nicht ernst genommen werden oder
müsse Empörung und Verachtung ernten.

Denn natürlich hält er sich selbst
für einen ernsten Menschen. Je unreifer

einer ist, desto ernster nimmt er
sich selbst und die Dinge seines
Lebens. Ein Kriterium der Reife aber ist

es, sich selbst objektiv betrachten zu

können und mit lächelnderUeberlegen-
heit allen Personen einschliesslich der
eigenen und allen Geschehnissen den
ihnen zukommenden Platz zuzuweisen.
La Bruyere, der, ein französischer Denker,

vor 300 Jahren (1645-1696)
gelebt und seine Zeitgenossen scharf
beobachtet und kritisiert hat, war einer
der ersten Moralisten, die typisch sind

für den französischen Esprit. Man kann

sie als die Vorläufer unserer heutigen
modernen wissenschaftlichen Psychologen

betrachten, denn sie erforschten
kritisch und skeptisch die menschlichen

Neigungen, Sitten und Charaktere

und schrieben Essays und
Aphorismen über ihre Beobachtungen, die,
wie wir gesehen haben, auch heute
noch gültig sind. Und wie La Bruyere
zu seiner Zeit sicherlich nur einen
bestimmten Kreis von Leuten ansprechen
konnte, die bereit waren, seinen
Gedankengängen zu folgen, so wendet

Friedrich Dürrenmatt hat sein
Erstlingswerk «Es steht geschrieben»
umgearbeitet und ein fast ganz neues
Stück daraus gemacht, das jetzt im
Zürcher Schauspielhaus in einer glanzvollen

Wiedergabe angelaufen ist. Wir
empfehlen ausdrücklich den Besuch
einer Vorstellung allen unseren Freunden

und Lesern, ein überaus anregender

Abend mit vielen Denkanstössen
wird ihnen gewiss sein. Der Titel der
neuen Fassung lautet kurz und sachlich

«Die Wiedertäufer», handelte
doch schon die Erstfassung von der
tragisch-wirren Wiedertäufer-Episode
in der Zeit der Reformation, als Knip-
perdolling und Jan Bockelson 1534

die westfälische Bischofsstadt Münster

der Wiedertäuferlehre gewannen
und dort das «Königreich des neuen

sich sein Aphorismus, der uns über den

grossen Zeitraum von 300 Jahren
hinweg so frisch und jung in den Ohren
klingt, auch heute nur an die, die die
Kinderschuhe ausgetreten und die
Reife von erwachsenen Menschen
erlangt haben.
Und so beantworte ich die Frage, die
ich in der Ueberschrift gestellt habe:
Das Leben ist weder eine Tragödie,
noch eine Komödie. Es ist das, als was
wir es sehen. Und das wiederum kommt
auf unsere Augen an, auf unsere
Anschauung von den Dingen, auf unsere
Weltanschauung. Wir sind es, die die
Dinge zu dem machen, was sie für uns
sind. Wir legen unsere Gedanken in

das Leben hinein und geben ihm
dadurch den Sinn, den wir ihm gemäss
unserer Erziehung, unserer Bildung,
unseren Anlagen geben müssen. Das
Leben an sich hat keinen Sinn, das wissen

wir freidenkenden Menschen. Es

kommt auf uns an, was wir daraus
machen.

Es ist absolut nicht notwendig, dass wir
eine Komödie daraus machen, aber es
wäre absolut falsch, wenn wir es als

eine Tragödie sähen. Das würde nur
beweisen, dass wir auf unserem Weg
des freien selbständigen Denkens
noch nicht genug vorangekommen
sind, dass uns noch viele Stunden der
Besinnung und der Ueberlegung von

jenem Berggipfel trennen, der uns die
Welt und uns selbst erkennen lässt, wie
wir wirklich sind.

Margarete Achterberg

Jerusalem» errichteten. Ueberwog
aber in der ersten Fassung die
bittersarkastische Auseinandersetzung mit
den offiziellen und sektiererischen
kirchlichen Ideologien, so hat Dürrenmatt

das Werk jetzt mehr in Richtung
Komödie orientiert und dementsprechend

angereichert. Jan Bockelson
wird als verkrachter Schauspieler
gezeigt, den der Bischof nicht in seine
Theatergruppe aufnehmen wollte und

der nun sein Schauspielertalent in

Religion und Politik betätigt und damit
unsägliches Unheil anrichtet. Unwillkürlich

denkt man an einen nicht zur
Akademie zugelassenen Anstreicher,
der dann sein gekränktes Pseudo-
künstlertum auch in der Politik
austobte, bis sich die Leichen zu Bergen
häuften. Der von Jan Bockelson ver-

Dürrenmatts «Wiedertäufer»

46



führte Bürgermeister Knipperdolling
stirbt nach der Eroberung Münsters
durch das bischöfliche Heer auf dem
Rad, er war naiv und gläubig und

muss nun seine Dummheit büssen.
Der Verführer aber findet sich auf
gleicher Ebene mit den Fürsten und

Bischöfen, deren Treiben er
komödiantenhaft gespielt hat und wird mit
einer Rekordgage in die Theatertruppe

des Kardinals aufgenommen. Bei
all dem stösst Dürrenmatt immer wieder

in den sozialen Hintergrund der
Glaubenskämpfe hinein, wie auch das
Bekenntnis lautet, katholisch, lutherisch

oder wiedertäuferisch, die an der
Spitze lassen es sich gut gehen und

ergeben sich einem dolce vita auf
Kosten der breiten Massen, die
leiden und hungern müssen. Religionsbetrieb

als Methode der Ausbeutung,
die enge Verwandtschaft zwischen
Klerikern und Komödianten, das ist

es, was Dürrenmatt in seinen
«Wiedertäufern» genial und zugleich tief
menschlich aufs Korn nimmt. Ein
tapferes Stück, das vor keinem Tabu
zurückweicht. W. G.

Die Phrase

Sie ist die geistige Nahrung gedankenloser

Leute, der Unsinn, den sie für
bare Münze nehmen.
Phrasen sind ein nichtssagendes schönes

Wortgeklingel, das darüber
hinwegtäuschen soll, dass die Gedanken
fehlen oder hohl sind. Sie entstammen
meist dem Wortschatz des Volksredners

und dienen dazu, das Wesentliche
zu verschleiern oder zu verschweigen.
Wer sich Phrasen gefallen lässt,
braucht sich nichts zu denken dabei;
das schont die Tätigkeit seiner
Gehirnsubstanz und befriedigt zugleich seine
bescheidensten Ansprüche: er
berauscht sich an ihnen.
Schon die übliche Bezeichnung des
Phrasendreschens deutet daraufhin,
dass es sich hier um eine Routineangelegenheit

handelt. Man nimmt ein paar
wirkungsvolle Schlagworte und lässt
sie an einer patriotischen, politischen,
wirtschaftlichen oder religiösen Sauce
garkochen; das ergibt die abgeschliffenen

Münzen, mit denen man die Hunde

zahlreich hinter dem Ofen hervorlockt.

Zur Phrase wird auch der schönste
Grundsatz, wenn man ihn wohl andern
verkündigt, selber aber nicht befolgt,

oder den zu befolgen überhaupt
unmöglich ist. Nehmen wir als Beispiel
die so viel gepriesene und angepriesene

Feindesliebe. Nun, ich wüsste
keinen einzigen ihrer Verkündiger, der
seine Feinde so recht von Herzen liebte.

Der Durchschnittsmensch strotzt
von Eigenliebe und fühlt sich kannibalisch

wohl dabei; deshalb fällt ihm
schon die Nächstenliebe schwer und

verlangt von ihm einige Anstrengungen;

da soll man ihn noch mit Feindesliebe

behelligen?
Phrase ist, wenn hinter einer Aeusse-

rung nichts oder das Gegenteil dessen
steckt, was sie aussagen sollte, oder
wenn längst abgedroschene Gemeinplätze

bis zum Ueberdruss beackert
werden, weil es leichter ist, das, was
einst ein Gedanke war, wiederzukäuen
statt einen neuen Gedanken hervorzubringen.

Durch das Wiederkäuen kann
der trefflichste Gedanke entstellt und

ungeniessbar werden. Aber das
Wiederkäuen ist bequem; das weiss jede
Kuh.

Als beliebte und zugkräftige Phrasen
erwiesen sich immer wieder die
Begriffe Friede, Freiheit, Vaterland.
Vaterland bedeutet das Land der Väter
und Vorfahren, könnte also richtigerweise

als Heimat bezeichnet werden.
In Wirklichkeit ist es ein von bestimmten

Landesgrenzen umschlossenes
kleineres oder grösseres Gebiet, das

zu lieben man die Pflicht hat, weil man

zufälligerweise den Bürgerbrief des
betreffenden Territoriums besitzt. Das

Heimatgefühl bleibt, es ist angeboren;
das Vaterlandsgefühl kann wechseln;
es ist angelernt.
Zur Verdeutlichung: da kam ich einst
mit einem Bürger von Pula (Istrien)
zusammen. Dessen «Vaterland» war bis
1918 Oesterreich-Ungarn, von 1919 an

Italien und ab 1947 Jugoslawien. Der

gute Mann hat also drei Vaterländer
und weiss bloss nicht recht, welches

er nun eigentlich lieben soll. Und nach

dem nächsten Krieg wechselt er das

augenblickliche Vaterland wieder, je
nach Gutfinden des Siegers, falls ein

solcher übrigbleiben sollte. Bei den
Elsässern ist es ähnlich: mal sind sie
Deutsche, mal Franzosen. Mal sollten
sie den Heldentod für das deutsche,
mal für das französische Vaterland
sterben, obschon sie lieberweiterlebten.
Die Erde ist ein grosses und reiches
Mutterland, die Menschen aber machten

Vaterländer aus ihr. Sie stritten
sich um die nahrunggebenden Weide¬

plätze, und wo einer seinen Nächsten
totschlug um den Besitz einer Handvoll
Land, da baute er eine Mauer um dieses

Land herum. Diese Mauer nannte
er Grenze, und das gestohlene Stück
Muttererde bezeichnete er als Vaterland.

Während man beim Wort Heimat
unwillkürlich an Frieden denkt, ist der
Begriff Vaterland mit Krieg verknüpft. Das
Vaterland ist immer in Gefahr,
angegriffen zu werden. Um dieser Gefahr
vorzubeugen, greift man andere
Vaterländer an. Ein Grund dafür findet sich
immer, und wenn sich keiner finden
sollte, bringt man dem unterdrückten
Nachbar mit Napalmbomben und
andern Argumenten Friede und Freiheit.
Die Freiheit in politischem Sinne,
phrasenlos ausgedrückt, bedeutet
Unabhängigkeit des Staates und
Selbstbestimmungsrecht des Volkes wie auch
das Recht aller Staatsbürger an der
Ausübung der Staatsgewalt. Sehr klar,
sollte man meinen, aber in Wirklichkeit

stellt sich jeder etwas anderes
darunter vor: das, was ihm nützt, oder von
dem er wenigstens glaubt, es sei ihm
nützlich. Es gibt in der Politik nicht die
Freiheit, sondern das Zerrbild, das sich
jeder von ihr macht. Bringt man den
Menschen nicht dazu, sich für das
Vaterland allein abschlachten zu lassen,
so nimmt man die Freiheit zu Hilfe,
auch Gott kann da sehr wertvoll sein:
wen sollte es nicht zur Schlachtbank
drängen, wenn es gilt, für Gott, Freiheit

und Vaterland, also für die höchsten

Güter und Ideale, zu sterben. Man
nimmt auch etwa das Selbstbestimmungsrecht

der Völker zu Hilfe; dieses
gilt aber nur, wenn es dem Stärkern
nicht in die Quere kommt. Kleine Völker

dürfen über ihr Schicksal nur so
bestimmen, wie es den Grossen dieser
Welt ins politische Konzept passt. Fällt
es ihnen ein, eigene Wege zu gehen,
werden sie von den Grossen «befriedet».

Diesen sei aus den Briefen Friedrichs

des Grossen ins Stammbuch
geschrieben: «Durch jeden Schlag nach
einem schwächeren Feind entehrt man
sich.»

Um Phrasen handelt es sich bei allen
jenen geflügelten Worten, die den
Krieg verherrlichen, und seien sie
schon in der Antike ausgesprochen
worden. Aus dem vierten Jahrhundert
stammt die Weisheit: «Willst du den
Frieden, so rüste zum Krieg», und sie
wird heute noch überall nachgebetet,
obschon es endlich dem Dümmsten

47


	Dürrenmatts "Wiedertäufer"

