Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 5

Artikel: Durrenmatts "Wiedertaufer"

Autor: W.G.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411494

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411494
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gegenseitig zu verwunden und zu ver-
letzen und das schwere Los, das al-
lem Lebendigen auf der Erde be-
schieden ist, sich gegenseitig noch
schwerer zu machen, neben dem gel-
ben Neid und dem schwarzen Hass,
die schon so viel Elend verschuldet
haben, gibt es auch die Gite, das
Mitleid und die Liebe in der Welt.
Auch diese Charakterziige gehoren
zum Bilde des Menschen. Auch die
Briiderlichkeit wohnt in seiner Brust,
ganz nahe bei der Missgunst. Die Na-
tur des Menschen umfasst alle diese
und noch viele andere Regungen und
Triebe. Und alles, was ich sage, ist,
dass wir uns weigern miissen, aus
dem Gefiihl, aus all diesen mannigfal-
tigen Gefilhlen heraus zu leben und
zu handeln. Denn der Natur des Men-
schen wohnt auch die Fahigkeit inne,
zu Ulberlegen, ehe man handelt. Die
niichterne Erkenntnis der Umwelt und
der eigenen Personlichkeit muss uns
davor bewahren, unsere Gefiihle und
unser ganzes Leben zu uberschétzen
und uns selbst allzu wichtig zu neh-
men.

Auch wenn uns selbst Schlimmes wi-
derfahrt, wenn wir Krankheit und Tod,
Kummer und Leid um uns herum erle-
ben miissen, wollen wir versuchen, uns
selbst und unserer Weltanschauung
treu zu bleiben. Wir wollen uns nicht
in unserem Schmerz verlieren, wollen
die Enttduschung nicht Herr tUber uns
werden lassen, wollen uns nicht selbst
bemitleiden. Aus dem festen Willen
heraus, dieses Leben zu meistern, wei-
gern wir uns, von einer Tragddie zu
sprechen, auch dort, wo Bitterkeit oder
Traurigkeit uns dazu verleiten wollen.
Wer die Uebersicht nicht verlieren will,
darf nicht in Selbstmitleid zerfliessen.
Nur allzu leicht verschieben sich die
Proportionen, wenn der Blick durch
Trénen getriibt ist.

Fiir den einen ist das Leben also eine
Tragddie, fir den anderen eine Komd-
die, meint La Bruyére. Und uns gefillt
dieser Ausspruch. Wir glauben, dass
die Einstellung zum Leben, die aus ihm
spricht, der unseren verwandt ist. Wir
héren eine Sympathie heraus fiir «den,
der denkt», und das freut uns.

Wer freilich etwas gegen das Denken
hat, wird von dem Ausspruch schok-
kiert sein, denn er trifft ihn an der emp-
findlichsten Stelle. Es ist ihm selbst
zwar nicht bewusst, dass er diese emp-
findliche Stelle hat, aber wenn sie be-
riihrt wird, wie hier, dann reagiert er

46

dusserst betroffen. Seine Einstellung
verbietet ihm natiirlich, iiber die Sache
nachzudenken, und rasch wird er das
Urteil bei der Hand haben, wer so
leichtfertig iber das Leben und die
Menschen spottele, der koénne von
einem ernsten Menschen entweder
nicht ernst genommen werden oder
miisse Empérung und Verachtung ern-
ten. Denn natiirlich hilt er sich selbst
fiir einen ernsten Menschen. Je unrei-
fer einer ist, desto ernster nimmt er
sich selbst und die Dinge seines Le-
bens. Ein Kriterium der Reife aber ist
es, sich selbst objektiv betrachten zu
kénnen und mit lachelnder Ueberlegen-
heit allen Personen einschliesslich der
eigenen und allen Geschehnissen den
ihnen zukommenden Platz zuzuweisen.
La Bruyére, der, ein franzésischer Den-
ker, vor 300 Jahren (16456—1696) ge-
lebt und seine Zeitgenossen scharf be-
obachtet und kritisiert hat, war einer
der ersten Moralisten, die typisch sind
fur den franzésischen Esprit. Man kann
sie als die Vorlaufer unserer heutigen
modernen wissenschaftlichen Psycho-
logen betrachten, denn sie erforschten
kritisch und skeptisch die mensch-
lichen Neigungen, Sitten und Charak-
tere und schrieben Essays und Apho-
rismen Uber ihre Beobachtungen, die,
wie wir gesehen haben, auch heute
noch giiltig sind. Und wie La Bruyére
zu seiner Zeit sicherlich nur einen be-
stimmten Kreis von Leuten ansprechen
konnte, die bereit waren, seinen Ge-
dankengédngen zu folgen, so wendet

sich sein Aphorismus, der uns liber den
grossen Zeitraum von 300 Jahren hin-
weg so frisch und jung in den Ohren
klingt, auch heute nur an die, die die
Kinderschuhe ausgetreten und die
Reife von erwachsenen Menschen er-
langt haben.
Und so beantworte ich die Frage, die
ich in der Ueberschrift gestellt habe:
Das Leben ist weder eine Tragddie,
noch eine Komédie. Es ist das, als was
wir es sehen. Und das wiederum kommt
auf unsere Augen an, auf unsere An-
schauung von den Dingen, auf unsere
Weltanschauung. Wir sind es, die die
Dinge zu dem machen, was sie fiir uns
sind. Wir legen unsere Gedanken in
das Leben hinein und geben ihm da-
durch den Sinn, den wir ihm gemiéss
unserer Erziehung, unserer Bildung,
unseren Anlagen geben miissen. Das
Leben an sich hat keinen Sinn, das wis-
sen wir freidenkenden Menschen. Es
kommt auf uns an, was wir daraus ma-
chen.
Es ist absolut nicht notwendig, dass wir
eine Komddie daraus machen, aber es
wire absolut falsch, wenn wir es als
eine Tragédie sdhen. Das wiirde nur
beweisen, dass wir auf unserem Weg
des freien selbstindigen Denkens
noch nicht genug vorangekommen
sind, dass uns noch viele Stunden der
Besinnung und der Ueberlegung von
jenem Berggipfel trennen, der uns die
Welt und uns selbst erkennen ldsst, wie
wir wirklich sind.

Margarete Achterberg

Dirrenmatts «Wiedertaufer»

Friedrich Diirrenmatt hat sein Erst-
lingswerk «Es steht geschrieben» um-
gearbeitet und ein fast ganz neues
Stuck daraus gemacht, das jetzt im
Ziircher Schauspielhaus in einer glanz-
vollen Wiedergabe angelaufen ist. Wir
empfehlen ausdriicklich den Besuch
einer Vorstellung allen unseren Freun-
den und Lesern, ein lberaus anregen-
der Abend mit vielen Denkanstdssen
wird ihnen gewiss sein. Der Titel der
neuen Fassung lautet kurz und sach-
lich «Die Wiedertaufer», handelte
doch schon die Erstfassung von der
tragisch-wirren Wiedertdufer-Episode
in der Zeit der Reformation, als Knip-
perdolling und Jan Bockelson 1534
die westfilische Bischofsstadt Miin-
ster der Wiedertduferlehre gewannen
und dort das «Konigreich des neuen

Jerusalem» errichteten. Ueberwog
aber in der ersten Fassung die bitter-
sarkastische Auseinandersetzung mit
den offiziellen und sektiererischen
kirchlichen Ideologien, so hat Dirren-
matt das Werk jetzt mehr in Richtung
Komddie orientiert und dementspre-
chend angereichert. Jan Bockelson
wird als verkrachter Schauspieler ge-
zeigt, den der Bischof nicht in seine
Theatergruppe aufnehmen wollte und
der nun sein Schauspielertalent in Re-
ligion und Politik betitigt und damit
unsigliches Unheil anrichtet. Unwill-
kiirlich denkt man an einen nicht zur
Akademie zugelassenen Anstreicher,
der dann sein gekridnktes Pseudo-
kiinstlertum auch in der Politik aus-
tobte, bis sich die Leichen zu Bergen
hauften. Der von Jan Bockelson ver-



fuhrte Burgermeister Knipperdolling
stirbt nach der Eroberung Miinsters
durch das bischéfliche Heer auf dem
Rad, er war naiv und gldubig und
muss nun seine Dummbheit biissen.
Der Verfiihrer aber findet sich auf
gleicher Ebene mit den Firsten und
Bischofen, deren Treiben er komé-
diantenhaft gespielt hat und wird mit
einer Rekordgage in die Theatertrup-
pe des Kardinals aufgenommen. Bei
all dem stdsst Diirrenmatt immer wie-
der in den sozialen Hintergrund der
Glaubenskdampfe hinein, wie auch das
Bekenntnis lautet, katholisch, luthe-
risch oder wiedertiduferisch, die an der
Spitze lassen es sich gut gehen und
ergeben sich einem dolce vita auf
Kosten der breiten Massen, die lei-
den und hungern missen. Religions-
betrieb als Methode der Ausbeutung,
die enge Verwandtschaft zwischen
Klerikern und Komédianten, das ist
es, was Dirrenmatt in seinen «Wie-
dertdufern» genial und zugleich tief
menschlich aufs Korn nimmt. Ein tap-
feres Stiick, das vor keinem Tabu zu-
rickweicht. W. G.

Die Phrase

Sie ist die geistige Nahrung gedanken-
loser Leute, der Unsinn, den sie fiir
bare Miinze nehmen.

Phrasen sind ein nichtssagendes scho-
nes Wortgeklingel, das dariiber hin-
wegtéduschen soll, dass die Gedanken
fehlen oder hohl sind. Sie entstammen
meist dem Wortschatz des Volksred-
ners und dienen dazu, das Wesentliche
zu verschleiern oder zu verschweigen.
Wer sich Phrasen gefallen lasst,
braucht sich nichts zu denken dabei;
das schont die Tatigkeit seiner Gehirn-
substanz und befriedigt zugleich seine
bescheidensten Anspriiche: er be-
rauscht sich an ihnen.

Schon die iibliche Bezeichnung des
Phrasendreschens deutet daraufhin,
dass es sich hier um eine Routineange-
legenheit handelt. Man nimmt ein paar
wirkungsvolle Schlagworte und lasst
sie an einer patriotischen, politischen,
wirtschaftlichen oder religiosen Sauce
garkochen; das ergibt die abgeschlif-
fenen Miinzen, mit denen man die Hun-
de zahlreich hinter dem Ofen hervor-
lockt.

Zur Phrase wird auch der schoénste
Grundsatz, wenn man ihn wohl andern
verkiindigt, selber aber nicht befolgt,

oder den zu befolgen iiberhaupt un-
moglich ist. Nehmen wir als Beispiel
die so viel gepriesene und angeprie-
sene Feindesliebe. Nun, ich wiisste
keinen einzigen ihrer Verkiindiger, der
seine Feinde so recht von Herzen lieb-
te. Der Durchschnittsmensch strotzt
von Eigenliebe und fiihlt sich kanniba-
lisch wohl dabei; deshalb fillt ihm
schon die Nichstenliebe schwer und
verlangt von ihm einige Anstrengun-
gen; da soll man ihn noch mit Feindes-
liebe behelligen?

Phrase ist, wenn hinter einer Aeusse-
rung nichts oder das Gegenteil dessen
steckt, was sie aussagen sollte, oder
wenn liangst abgedroschene Gemein-
platze bis zum Ueberdruss beackert
werden, weil es leichter ist, das, was
einst ein Gedanke war, wiederzukduen
statt einen neuen Gedanken hervorzu-
bringen. Durch das Wiederkduen kann
der trefflichste Gedanke entstellt und
ungeniessbar werden. Aber das Wie-
derkduen ist bequem; das weiss jede
Kuh.

Als beliebte und zugkriftige Phrasen
erwiesen sich immer wieder die Be-
griffe Friede, Freiheit, Vaterland. Va-
terland bedeutet das Land der Viter
und Vorfahren, kénnte also richtiger-
weise als Heimat bezeichnet werden.
In Wirklichkeit ist es ein von bestimm-
ten Landesgrenzen umschlossenes
kleineres oder grésseres Gebiet, das
zu lieben man die Pflicht hat, weil man
zufilligerweise den Biirgerbrief des
betreffenden Territoriums besitzt. Das
Heimatgefiihl bleibt, es ist angeboren;
das Vaterlandsgefiihl kann wechseln;
es ist angelernt.

Zur Verdeutlichung: da kam ich einst
mit einem Biirger von Pula (Istrien) zu-
sammen. Dessen «Vaterland» war bis
1918 Oesterreich-Ungarn, von 1919 an
Italien und ab 1947 Jugoslawien. Der
gute Mann hat also drei Vaterlander
und weiss bloss nicht recht, welches
er nun eigentlich lieben soll. Und nach
dem nichsten Krieg wechselt er das
augenblickliche Vaterland wieder, je
nach Gutfinden des Siegers, falls ein
solcher ubrigbleiben sollte. Bei den
Elsdassern ist es dhnlich: mal sind sie
Deutsche, mal Franzosen. Mal sollten
sie den Heldentod fiir das deutsche,
mal fiir das franzésische Vaterland
sterben,obschonsielieberweiterlebten.
Die Erde ist ein grosses und reiches
Mutterland, die Menschen aber mach-
ten Vaterlander aus ihr. Sie stritten
sich um die nahrunggebenden Weide-

platze, und wo einer seinen Néachsten
totschlug um den Besitz einer Handvoll
Land, da baute er eine Mauer um die-
ses Land herum. Diese Mauer nannte
er Grenze, und das gestohlene Stiick
Muttererde bezeichnete er als Vater-
land.

Wiahrend man beim Wort Heimat un-
willkiirlich an Frieden denkt, ist der Be-
griff Vaterland mit Krieg verkniipft. Das
Vaterland ist immer in Gefahr, ange-
griffen zu werden. Um dieser Gefahr
vorzubeugen, greift man andere Vater-
lander an. Ein Grund dafiir findet sich
immer, und wenn sich keiner finden
sollte, bringt man dem unterdriickten
Nachbar mit Napalmbomben und an-
dern Argumenten Friede und Freiheit.
Die Freiheit in politischem Sinne, phra-
senlos ausgedriickt, bedeutet Unab-
hangigkeit des Staates und Selbstbe-
stimmungsrecht des Volkes wie auch
das Recht aller Staatsbiirger an der
Ausilibung der Staatsgewalt. Sehr klar,
sollte man meinen, aber in Wirklich-
keit stellt sich jeder etwas anderes dar-
unter vor: das, was ihm niitzt, oder von
dem er wenigstens glaubt, es sei ihm
nutzlich. Es gibt in der Politik nicht die
Freiheit, sondern das Zerrbild, das sich
jeder von ihr macht. Bringt man den
Menschen nicht dazu, sich fiir das Va-
terland allein abschlachten zu lassen,
so nimmt man die Freiheit zu Hilfe,
auch Gott kann da sehr wertvoll sein:
wen sollte es nicht zur Schlachtbank
dréngen, wenn es gilt, fir Gott, Frei-
heit und Vaterland, also fiir die héch-
sten Guter und ldeale, zu sterben. Man
nimmt auch etwa das Selbstbestim-
mungsrecht der Vélker zu Hilfe; dieses
gilt aber nur, wenn es dem Stirkern
nicht in die Quere kommt. Kleine Vol-
ker durfen Uiber ihr Schicksal nur so
bestimmen, wie es den Grossen dieser
Welt ins politische Konzept passt. Fallt
es ihnen ein, eigene Wege zu gehen,
werden sie von den Grossen «befrie-
det». Diesen sei aus den Briefen Fried-
richs des Grossen ins Stammbuch ge-
schrieben: «Durch jeden Schlag nach
einem schwicheren Feind entehrt man
sich.»

Um Phrasen handelt es sich bei allen
jenen gefliigelten Worten, die den
Krieg verherrlichen, und seien sie
schon in der Antike ausgesprochen
worden. Aus dem vierten Jahrhundert
stammt die Weisheit: «Willst du den
Frieden, so riste zum Krieg», und sie
wird heute noch iiberall nachgebetet,
obschon es endlich dem Diimmsten

47



	Dürrenmatts "Wiedertäufer"

