Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 5

Artikel: Das Leben eine Tragtdie?

Autor: Achterberg, Margarete

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411490

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diese Ueberzeugung Benedettis hal-
ten wir fiir irrig; wir stellen ihr von uns
aus folgende Argumente entgegen:
1. Es mag zutreffen, dass die Naturwis-
senschaft auf ihrer neuen, ontologisch
bereinigten Basis auf alle Angriffe ge-
gen den Christenglauben hin verzich-
tet und Friede halten will. Wie aber,
wenn dieses Friedensangebot vom
Christenglauben nicht honoriert wird?
Wenn der Christenglaube aus seinem
Absolutheitsglauben heraus die wis-
senschaftlich bestlegitimierten natur-
wissenschaftlichen Aussagen als un-
wahr, als gefdhrliche Ketzerei und als
Gottesldsterung bekdampft? Zum Frie-
denhalten braucht es immer minde-
stens zwei Partner, die wirklich den
Frieden wollen.

2. Die Seinslehre ist liberhaupt kein
Ruhekissen, auch nicht innerhalb der
Philosophie. Innerhalb der Seinslehre
treten dem suchenden Menschen min-
destens drei allumfassende Méglich-
keiten entgegen, die sich alle gegen-
seitig ausschliessen. Es sind das

a) die Lehre vom idealen Sein, von der
philosophischen Transzendenz im pla-
tonisch-kantischen Sinne;

b) die Lehre vom Sein der Gotteswelt,
vom himmlischen Jenseits im Sinne der
christlichen Dogmatik;

c) die Lehre vom real-kosmischen Sein,
das alles umfasst und das auch den
Menschen mitsamt dessen Seele und
Geist und mitsamt seinen vielen Reli-
gionen aus sich heraus geschaffen hat
und fortwahrend immer neu schafft.

Zu einer von diesen drei Seinsmoglich-
keiten muss sich der suchende Mensch
entscheiden; entscheidet er sich zur
dritten Moglichkeit, so kénnen ihm die
Auseinandersetzungen mit den beiden

Das Leben eine Tragodie ?

Ansprache an der Morgenfeier in
Schwenningen am Neckar am 25. Sep-
tember 1966.

Liebe Freunde, diese Ueberschrift ist
eine Frage, nicht etwa eine Feststel-
lung. Eine Frage, die, dass ich es nur
gleich sage, von mir verneint werden
wird.

La Bruyére sagte einmal:

«Das Leben ist eine Tragédie fiir die, die
fiihlen, und eine Komdodie fiir die, die den-
ken.»

Nun, wie bei allen solchen Kurz-
sprichen mutet diese Feststellung

anderen Seinsanspriichen unter keinen
Umstidnden abgenommen werden.
3. Wie die gesamte Wissenschaft, so
hat sich vor allem die Naturwissen-
schaft von vorneherein auf die reali-
stische Seinslehre festgelegt. Sie setzt
selbstverstidndlich das reale Sein des-
sen, was sie untersucht, voraus, sonst
wiére sie als Forschung sinnlos. Sie ist
aber ihrer Sache erst dann sicher,
wenn sie die Anspriiche des idealisti-
schen und christlichen Seins vorher
liberpriift und zuriickgewiesen hat.
Jetzt erst kann sie sich darauf verlas-
sen, dass sie die Auseinandersetzung
mit der Christenlehre in keiner Weise
zu scheuen hat.
4. Mit alledem ist die so aufs beste
fundierte Naturwissenschaft selbst-
verstidndlich nicht selbst Philosophie
oder gar Weltanschauung geworden.
Da hat Benedetti recht. Aber sie steht
nun auf einem philosophisch-ontisch
bereinigten Boden und kann so den
anderen Seinsanspriichen mit viel
mehr Sicherheit und Autoritdt entge-
gentreten als bisher. Fundierung und
Kldarung in der Seinsfrage sind durch-
aus kein Ruhekissen, auf dem sich alle
Diskussion zur friedfertigen Co-Exi-
stenz, zum Schlummer also, niederlegt.
Im Gegenteil, eine Naturwissenschaft,
die sich auf einem derart gesicherten
Boden aufbaut, kann den Kampf gegen
den christlichen Widerstand viel ziel-
sicherer, viel nachhaltiger fiihren als
bisher.
Das ist es, was wir Professor Benedetti
entgegenhalten miissen; doch sind wir
ihm dankbar dafiir, dass er mit seinem
Vortrag unsere Auffassung und unsere
eigene Kritik provoziert hat.

Omikron

vielleicht ein wenig hart an, und man
kann schon dariiber diskutieren, wie
La Bruyére das wohl gemeint hat. Ein
solcher Spruch ist ja keine philoso-
phische Abhandlung. Wenn man ein
Gleichnis aus der Malerei borgen will,
so wiirde der Aphorismus, dieser
Kurzspruch, der stilisierten Darstel-
lung eines Themas entsprechen; und
die philosophische Abhandlung dar-
iiber wire dann das liebevoll ausge-
malte Genre-Bildchen eines Spitzweg.
In dem Spitzweg-Bild wére dann
schon alles drin, was zu dem Thema
interessiert, und wir brauchten es

Du musst iiber einen Menschen nichts
Boses sagen. Du kannst es ihm antun —
das nimmt er nicht so iibel. Aber sage es
ihm nicht. Er ist in erster Linie eitel, und
dann erst schmerzempfindlich.

Kurt Tucholsky

bloss noch anzusehen. In der stilisier-
ten Darstellung dagegen bliebe vieles
offen, dem wir selbst noch nachzu-
spuren hétten.

Und ebenso ist es mit dem Aphoris-
mus, in dem oft eine ganze Weltan-
schauung verborgen sein kann. Wenn
wir uns von dem Wort von La Bruyére
angesprochen fiihlen, dann setzen
wir uns, vielleicht sogar bei unseren
eigenen Gesinnungsfreunden, wieder
einmal dem Vorwurf aus, den wir schon
so oft haben héren missen:

Wir freidenkenden Menschen seien
kalt, gefuhllos, herzlos und von uner-
traglicher Nichternheit.

Diese Eigenschaften sind aber kei-
neswegs das Kriterium des Freiden-
kers. Diese Eigenschaften zeigen auch
Menschen anderer Weltanschauung.
Sie sind offenbar absolut nicht da-
von abhingig, ob und was einer
glaubt oder nicht glaubt.

Sie werden uns freidenkenden Men-
schen eben nur deshalb zugeschrie-
ben, weil wir keinen Sinn fiir jene
falsche Romantik, jene rosarote Ge-
fihlsduselei haben, mit denen manche
Leute konsequent an ihrem Leben
vorbeileben, anstatt sich mit ihm aus-
einanderzusetzen. Sie sehen die Welt
nicht so, wie sie wirklich ist, sondern
so, wie sie hinter der schillernden
Maske ihrer lllusion zu sein scheint.
Fiur diese Maske haben wir freilich
nichts lbrig, und es mag sein, dass
der, der ohne sie nicht leben kann,
uns nicht versteht und uns der Niich-
ternheit zeiht. Dabei sehen wir die
Dinge viel klarer ohne das irritieren-
de Beiwerk, das ihnen ihre Maske der
Selbsttauschung vorgaukelt.

Wir sind nicht anders als andere Men-
schen auch. Auch uns schliagt ein
Herz in der Brust, auch unser Blut
fiesst warm und rot, und auch wir ha-
ben Augenblicke, in denen wir nicht
philosophieren méchten!

Uns fehlt gar nichts von dem, was
nach Ansicht vieler Leute einen rich-
tigen Menschen ausmacht. Wir haben
im Gegenteil noch etwas dazu, was
nach unserer Ansicht einen richtigen
Menschen ausmacht, namlich den fe-
sten Willen, unseren Verstand zu ge-

43



Man muss sich dazu entschliessen: lieber
ein paar Gemeinplitze, ein paar Dumm-
heiten von sich geben als zugeknopft
bleiben. Das nimmt auch den anderen
die Hemmungen. André Gide

brauchen, auch dann, wenn er zum
Nachteil unseres Gefiihls sprechen
sollte.

Mit anderen Worten: Wir sind nicht
kalt und gefiihllos, wir versuchen nur,
uns zu beherrschen. Wir sind nicht
herzlos, aber wir halten unser Herz
fest, wir sind nicht niichtern, aber
wir {iberbewerten die Stimmungen
nicht, denen die meisten Menschen,
und auch wir, unterworfen sind.

Dafiir sind wir jeden Tag bereit, etwas
zuzulernen, etwas von dem wirklichen
Wissen, das die Menschheit sich erar-
beitet hat, uns anzueignen.

Wir haben gelernt, in grossen Dimen-
sionen zu denken. Wir wissen, dass
unsere Erde nur ein winziger Him-
melskérper in einem kleinen Sonnen-
system ist, und dass in ungeheuren
Riumen noch viel grossere Sterne
und Sonnen ihre Bahnen ziehen. Wir
wissen, dass es ein Zufall ist, dass
gerade auf unserem Stern sich Leben
entwickeln konnte. Und wir wissen,
dass ein weiter Weg von jenem affen-
artigen S#ugetier bis zum homo sa-
piens gefiihrt hat, ein weiter Weg, fiir
den jedoch die Uhr der Erdgeschich-
te nur eine Minute brauchte, die letz-
te Minute ihrer zwélften Stunde.

So kurz, so jung ist das bisschen Le-
ben auf unserer Erde! Das Leben des
einzelnen Menschen, unser Leben,
kénnte von einer solchen Uhr iber-
haupt nicht registriert werden. Es wire
weniger als ein Atemholen zwischen
zwei Schlagen.

Wen kdme nicht angesichts solcher
Massstdbe ein Schwindel an? Wer
suchte nicht nach einem Halt, einem
sicheren Platz fur seine Fiisse, einem
ermutigenden Wort, einem Trost fir
sein dngstliches Herz?

Fir die meisten Menschen hort da
das Denken auf. Bis zu diesem Punkt
haben sie sich iiberzeugen lassen von
dem, was bewiesen werden kann. Aber
sie sind nicht imstande, diese Er-
kenntnis nun in Beziehung zu bringen
zu ihrer eigenen Person. Sie weigern
sich einfach, ihr eigenes Ich, mit dem
sie inniger verbunden sind als mit ir-
gend etwas anderem ausserhalb ihrer
selbst, in diesen ungeheuren Ridumen
untergehen zu lassen. Fiir sie ist die

44

Welt in ihren eigenen, persdnlichen
Empfindungen beschlossen, sie kon-
nen sich einfach nicht vorstellen, dass
es unwichtig sei, was in ihnen vorgeht,
dass das, was sie ihr Leben, ihr Schick-
sal nennen, uberhaupt keine Bedeu-
tung haben soll. Sie héren die Bot-
schaft Uber die Beschaffenheit der
Welt, des Universums, sie nehmen die
grossen Massstdbe staunend zur
Kenntnis, aber ihnen fehlt die Bereit-
schaft, logisch zu Ende zu denken.
Sie rufen lieber ihre Phantasie zu Hilfe,
die ihnen schéne Triaume vorgaukelt.
Trdume, die letzten Endes darauf hin-
auslaufen, dass das eigene Ich und
das Universum eigentlich identisch
und also von gleich grosser Wichtig-
keit seien.

Mit Denken hat das nichts mehr zu
tun, das sind Spekulationen, lllusio-
nen, Wunschtrdume, die, vom Men-
schen nicht als solche erkannt, ihn
vom Denken abhalten. Er kommt
nicht mehr dazu, noch eine Ecke wei-
ter zu denken. Er hat bis dahin brav
mitgedacht, aber in dem Augenblick,
wo er Schliisse in bezug auf seinen
eigenen Platz im Universum ziehen
misste, hort es auf. Ebenso, wie er
sich nur sehr schwer zu der Einsicht
durchringen kann, dass er keine un-
sterbliche Seele hat, ebenso wehrt er
sich gegen die Vorstellung, dass er
auch wihrend seines Lebens objektiv
nicht die Wichtigkeit haben kénnte,
die er in seinen eigenen Augen hat. Es
ist ja wohl auch fast zu schwer fiir einen
Menschen, sich selbst gegeniiber ob-
jektiv zu sein, denn wo man liebt,
sieht man nicht klar, und wen liebte
man mehr als sich selbst? Und so ist
es die Angst um sich selbst, die die
meisten Menschen sich so verloren
vorkommen lasst in der Welt.

Sie sind wie einer, der sich bei einer
Bergbesteigung ein wenig weit vorge-
wagt hat und nun vor seinem eigenen
Mut erschrickt. Zum Gliick ist da ein
Seil, an dem er sich halten kann, und
ein Mann, der ihn heisst, sich ihm an-
zuvertrauen, damit er ihn sicher wie-
der dorthin bringe, wo ihm keine Ge-
fahr mehr drohe. Er macht die Augen
zu und lésst sich fiihren, und so merkt
er nicht, dass er um den Gipfel des
Berges herum dorthin geleitet wird,
wo auf einer breiten griinen Matte das
Kreuz steht, vor dem die Menschen auf
den Knien liegen und beten.

Wir aber denken weiter. Wir haben
auch Angst — nur Kinder und Dumm-

kopfe haben keine —, aber wir haben
auch Mut, und wir haben Vertrauen
zu uns selbst, und wir haben diesen
unbezdhmbaren Drang in uns, zu wis-
sen, zu erkennen; zu erfahren, wor-
an wir sind, ganz gleich, ob es gut
oder schlecht fir uns persénlich en-
det. Und so iiberlassen wir uns nicht
dem Mann, der uns fiihren will, son-
dern fassen uns ein Herz und tun
einen Schritt um jenenVorsprung her-
um, der so aussieht, als ginge es hin-
ter ihm nicht mehr weiter. Und siehe
da, ein gangbarer Weg fiihrt von da
hinauf zum Gipfel des Berges!

Wir folgenihm, und wir sehen hoch iiber
uns die blaue Unendlichkeit, um uns
die méchtigen Berggipfel, Zeugnisse
langst vergangener Urzeiten, und weit
unter uns jene Weggefihrten, die
noch immer des Vaters Hand und der
Mutter Schiirzenzipfel krampfhaft um-
fasst halten und mit niedergeschlage-
nen Augen dem Drang der Erkennt-
nis wehren, der auch in ihnen lebt.
Gelegentlich erhebt einer die Augen,
sieht uns auf unserem Berg, und der
Wunsch, seine Gedanken zu Ende zu
denken, wird tberméachtig in ihm. Er
wendet jenen den Riicken und sucht
die Stelle, wo unsere Wege sich ge-
trennt hatten. Niemand fiihrt ihn, nie-
mand fihrt uns. Selbst, aus eigenem
Wollen heraus, missen wir unseren
Weg finden, im vollen Bewusstsein
der Tatsache, dass es keinen Halt
und keine Hilfe fiir uns gibt.

Wer sich unsere Gedankenginge zu
eigen gemacht hat, der ist weit da-
von entfernt, das Leben als eine Tra-
godie anzusehen, denn er besitzt eine
gewisse geistige Ueberlegenheit, die
ihm gestattet, auch sich selbst so zu
sehen, wie er die andern sieht. Mit
Verstdndnis zwar, und vielleicht auch
mit Mitleid, aber nicht mit jener Art
von jammernder Selbstbemitleidung,
die einzig aus dem unkontrollierten
Gefiihl entspringt.

Das Denken fiihrt zu den anderen hin,
zu der Umwelt. Es zeigt Zusammen-
hange und vermittelt Erkenntnisse.
Das Gefiihl geht von der eigenen Per-
son aus und fuhrt wieder zu ihr zu-
riick. Es bezieht die Umwelt nur sche-
menhaft mit ein. Die Kamera ist
scharf auf die Person im Vordergrund

Ein Unterschied: Nicht das Genie ist hun-
dert Jahre seiner Zeit voraus, sondern der
Durchschnittsmensch ist um hundert Jahre
hinter ihr zuriick. Robert Musil



Kein Geld ist vorteilhafter angewandt als
das, um welches wir uns haben prellen
lassen; denn wir haben dafiir unmittelbar
Klugheit eingehandelt.

Arthur Schopenhauer

eingestellt, und alles andere bleibt
ausser Betracht. Das Denken kann
man mitteilen, das Gefiihl nicht. Ein
Gefuhl kann man nicht in Worte klei-
den, nicht wégen, nicht vergleichen,
nicht erklaren. Es lebt allein in der
Brust dessen, der es empfindet. Es
gehért ihm allein.

Ich sage nicht, dass wir freidenkenden
Menschen nicht auch eines Gefiihls,
welcher Art auch immer, fihig wéren.
Wir sind es, wie ich schon eingangs
sagte, durchaus. Aber wir wissen, wel-
cher Platz ihm zukommt, wir stehen
gewissermassen ausser uns selbst und
freuen uns an diesem Gefiihl oder
wehren ihm.

Wie Zuschauer in einer Komddie be-
obachten wir das Leben um uns her-
um, und wir sind ehrlich genug, zuzu-
geben, dass unser eigenes Leben den
gleichen Massstiben unterliegt wie
das der anderen, dass wir fiir uns gar
nichts Besonderes in Anspruch neh-
men kénnen. Nur: Wir sehen es eben,
wir denken darliber nach, wir sehen
die Zusammenhinge, und einzig das
ist der Unterschied, den wir gerech-
terweise zwischen uns und den an-
deren machen kénnen und machen
dirfen.

Das ist aber auch der Unterschied,
der zwischen einer Tragédie und einer
Komédie auf dem Theater besteht.
Die Tragodie wird bestimmt von gros-
sen, leidenschaftlichen Gefiihlen, in
die sich die Figuren blind verstricken.
Jeder sieht nur sich, und auch im an-
deren, im Partner, im Gegenspieler,
sieht er nur den Spiegel seiner selbst.
Der Dichter schlingt aus all diesen
herrlichen, tdérichten Leidenschaften
den Knoten der Tragédie, der, gleich
dem Gordischen Knoten, den Alexan-
der der Grosse einst mit einem
Schwerthieb  zerschnitt, nur durch
einen starken dramatischen Effekt ge-
lost werden kann. Mit verniinftigen
Ueberlegungen darf man als Zuschauer
einer Tragddie nicht nahekommen.
Sie lebt aus dem Glanz ihrer lllusion,
und der hilt verniinftigen Ueberlegun-
gen nicht stand. Verniinftige Ueber-
legungen sind selten eines Dichters
Sache, und das Theater gar lebt von

den lllusionen, auch dort, wo es der
Einsicht, der verniinftigen Ueberle-
gung, der Selbstironie mehr Platz
lasst — in der Komédie.

Auch hier werden Knoten geschiirzt,
aber mit leichter Hand. Nichts wird
schwer genommen. Die Figuren ha-
ben alle mehr oder weniger die Fahig-
keit, Unannehmlichkeiten, die ihnen
widerfahren, gewissermassen ausser-
halb ihrer selbst zu betrachten und
ihnen mit Ueberlegenheit oder Erge-
benheit, jedenfalls aber nicht mit
Selbstmitleid, zu begegnen. Und am
Ende werden die leichtgeschiirzten
Knoten ebenso leicht wieder gelést.
Es gibt keine dramatischen Endl6sun-
gen, nur Selbsterkenntnis und eine
lachelnde Anerkennung der menschli-
chen Gegebenheiten: C'est la vie —
so ist das Leben. Man muss es wis-
sen, und man darf nicht traurig sein
dariiber, denn man kann mit dem
Kopf eben nicht durch die Wand!

Es ist eigentlich keine Frage der Ver-
nunft, sondern eine Frage der Reife
oder Unreife. Die Tragédie setzt die
Unreife voraus, das Nichtfertigwerden
mit den Tatsachen. Der tragische
Schluss, der Tragddie eigen, beruht
auf der mangelnden Fihigkeit der Cha-
raktere, mit Geduld und Ueberlegen-
heit eine verniinftige Losung zu su-
chen. Letztlich zeigen die Helden al-
ler Tragédien Unsicherheit, Verkramp-
fungen und Komplexe, die aus ihrer
inneren Unreife resultieren. Man kann
also wirklich sagen, die Tragddie zei-
ge den Menschen in einer friiheren
Stufe seiner Entwicklung, wihrend die
Komddie einen hoheren Reifegrad
darstellt. Sie geht von den Menschen
aus, die liberlegen und selbstkritisch
sind und reif genug, um zu wissen, dass
Gewaltlésungen fiir denkende und
fiihlende Menschen unwiirdige Lésun-
gen sind, und dass es auch andere,
bessere Méglichkeiten zur Vermei-
dung oder Lésung von Konflikten des
Zusammenlebens in der menschlichen
Gesellschaft gibt.

Wer nur fiihlt und nicht die wohlti-
tige Quelle klaren, iiberlegenen Nach-
denkens in sich erschliesst, fiir den
ist das Leben, nicht nur das seine,
sondern das Leben iiberhaupt, eine
heisse Qual, eine schlimme Sache. Er
wird von seinen Impulsen, seinen Ge-
fihlen und seinen Stimmungen be-
herrscht und lebt nur aus ihnen und
fir sie. Sie tragen ihn auf héchste
Hohen und stiirzen ihn in héllische

Tiefen. Er hat gar keine Zeit zur Be-
sinnung, und er hat auch kein Organ
dazu. Das heisst, er hitte es schon,
aber er benutzt es nicht, er will es auch
gar nicht benutzen. Er vermisst womég-
lich gar nichts. Er lebt in dieser Welt
des leidenschaftlichen Entweder-Oder,
der spontanen, extremen Gefiihlsbe-
wegungen. |hm stellt sich das Leben
wahrlich als eine Tragédie dar, und er
steht nicht an, sich als den Helden
des Stickes zu bemitleiden und zu
bewundern.

Wer aber denken gelernt hat, der
sieht tiefer, der verliert sich nicht an
seine Gefiihle. Er weiss, dass das Le-
ben immer weitergeht — im Gegen-
satz zu dem Drama auf der Biihne, wo
nach der gewaltsamen Lésung der
Verstrickung der Vorhang fillt! Eine
Spur von Selbstironie, die mit der
Selbsterkenntnis einhergeht, verhin-
dert ihn daran, sich irgendwie als Hel-
den zu fiihlen. Ihm stellt sich das Leben
wirklich als eine Art von Komddie dar,
der Vernunft gerade noch zugénglich,
der Beobachtung und des Mitspielens
wert — ein Spiegel, der nichts ver-
birgt, aber auch nichts verzerrt und
nichts beschonigt.

Wir wollen mit dieser Betrachtung
nichts bagatellisieren. Wir alle haben
wohl auf mancherlei Weise erfahren,
wieviel Leid und Not es auf der Welt
gibt. Zu allen Zeiten, solange Men-
schen auf der Erde leben, hat es fiir
sie mehr Kummer und Bedringnis als
Freude und Gliick gegeben. Schon
ganz am Anfang, so lehrt die Mensch-
heitsgeschichte, waren es nicht nur
die Naturgewalten, die die Menschen
vor zundchst unlésbar scheinende
Schwierigkeiten stellten, nicht nur Ka-
tastrophen und andere #ussere Ein-
flusse, mit denen sie sich auseinan-
derzusetzen hatten. Nein, das bitterste
Leid fiigten sie sich gegenseitig zu
durch Hass und Neid, durch Sturheit
und Unvernunft. Die lateinische Be-
zeichnung, die die Forschung dem
Lebewesen Mensch gegeben hat, lau-
tet homo sapiens: Der weise
Mensch. Sie schien wohl zu keiner Zeit
richtig zu ihm zu passen. Zu viele
Charakterziige verhinderten den Men-
schen, weise zu sein. Viel eher denkt
man in diesem Zusammenhang an das
andere lateinische Wort Uber den
Menschen: homo homini lupus: Der
Mensch ist dem Menschen ein Wolf.

Aber neben all dem, was die Men-
schen immer wieder dazu bringt, sich

45



gegenseitig zu verwunden und zu ver-
letzen und das schwere Los, das al-
lem Lebendigen auf der Erde be-
schieden ist, sich gegenseitig noch
schwerer zu machen, neben dem gel-
ben Neid und dem schwarzen Hass,
die schon so viel Elend verschuldet
haben, gibt es auch die Gite, das
Mitleid und die Liebe in der Welt.
Auch diese Charakterziige gehoren
zum Bilde des Menschen. Auch die
Briiderlichkeit wohnt in seiner Brust,
ganz nahe bei der Missgunst. Die Na-
tur des Menschen umfasst alle diese
und noch viele andere Regungen und
Triebe. Und alles, was ich sage, ist,
dass wir uns weigern miissen, aus
dem Gefiihl, aus all diesen mannigfal-
tigen Gefilhlen heraus zu leben und
zu handeln. Denn der Natur des Men-
schen wohnt auch die Fahigkeit inne,
zu Ulberlegen, ehe man handelt. Die
niichterne Erkenntnis der Umwelt und
der eigenen Personlichkeit muss uns
davor bewahren, unsere Gefiihle und
unser ganzes Leben zu uberschétzen
und uns selbst allzu wichtig zu neh-
men.

Auch wenn uns selbst Schlimmes wi-
derfahrt, wenn wir Krankheit und Tod,
Kummer und Leid um uns herum erle-
ben miissen, wollen wir versuchen, uns
selbst und unserer Weltanschauung
treu zu bleiben. Wir wollen uns nicht
in unserem Schmerz verlieren, wollen
die Enttduschung nicht Herr tUber uns
werden lassen, wollen uns nicht selbst
bemitleiden. Aus dem festen Willen
heraus, dieses Leben zu meistern, wei-
gern wir uns, von einer Tragddie zu
sprechen, auch dort, wo Bitterkeit oder
Traurigkeit uns dazu verleiten wollen.
Wer die Uebersicht nicht verlieren will,
darf nicht in Selbstmitleid zerfliessen.
Nur allzu leicht verschieben sich die
Proportionen, wenn der Blick durch
Trénen getriibt ist.

Fiir den einen ist das Leben also eine
Tragddie, fir den anderen eine Komd-
die, meint La Bruyére. Und uns gefillt
dieser Ausspruch. Wir glauben, dass
die Einstellung zum Leben, die aus ihm
spricht, der unseren verwandt ist. Wir
héren eine Sympathie heraus fiir «den,
der denkt», und das freut uns.

Wer freilich etwas gegen das Denken
hat, wird von dem Ausspruch schok-
kiert sein, denn er trifft ihn an der emp-
findlichsten Stelle. Es ist ihm selbst
zwar nicht bewusst, dass er diese emp-
findliche Stelle hat, aber wenn sie be-
riihrt wird, wie hier, dann reagiert er

46

dusserst betroffen. Seine Einstellung
verbietet ihm natiirlich, iiber die Sache
nachzudenken, und rasch wird er das
Urteil bei der Hand haben, wer so
leichtfertig iber das Leben und die
Menschen spottele, der koénne von
einem ernsten Menschen entweder
nicht ernst genommen werden oder
miisse Empérung und Verachtung ern-
ten. Denn natiirlich hilt er sich selbst
fiir einen ernsten Menschen. Je unrei-
fer einer ist, desto ernster nimmt er
sich selbst und die Dinge seines Le-
bens. Ein Kriterium der Reife aber ist
es, sich selbst objektiv betrachten zu
kénnen und mit lachelnder Ueberlegen-
heit allen Personen einschliesslich der
eigenen und allen Geschehnissen den
ihnen zukommenden Platz zuzuweisen.
La Bruyére, der, ein franzésischer Den-
ker, vor 300 Jahren (16456—1696) ge-
lebt und seine Zeitgenossen scharf be-
obachtet und kritisiert hat, war einer
der ersten Moralisten, die typisch sind
fur den franzésischen Esprit. Man kann
sie als die Vorlaufer unserer heutigen
modernen wissenschaftlichen Psycho-
logen betrachten, denn sie erforschten
kritisch und skeptisch die mensch-
lichen Neigungen, Sitten und Charak-
tere und schrieben Essays und Apho-
rismen Uber ihre Beobachtungen, die,
wie wir gesehen haben, auch heute
noch giiltig sind. Und wie La Bruyére
zu seiner Zeit sicherlich nur einen be-
stimmten Kreis von Leuten ansprechen
konnte, die bereit waren, seinen Ge-
dankengédngen zu folgen, so wendet

sich sein Aphorismus, der uns liber den
grossen Zeitraum von 300 Jahren hin-
weg so frisch und jung in den Ohren
klingt, auch heute nur an die, die die
Kinderschuhe ausgetreten und die
Reife von erwachsenen Menschen er-
langt haben.
Und so beantworte ich die Frage, die
ich in der Ueberschrift gestellt habe:
Das Leben ist weder eine Tragddie,
noch eine Komédie. Es ist das, als was
wir es sehen. Und das wiederum kommt
auf unsere Augen an, auf unsere An-
schauung von den Dingen, auf unsere
Weltanschauung. Wir sind es, die die
Dinge zu dem machen, was sie fiir uns
sind. Wir legen unsere Gedanken in
das Leben hinein und geben ihm da-
durch den Sinn, den wir ihm gemiéss
unserer Erziehung, unserer Bildung,
unseren Anlagen geben miissen. Das
Leben an sich hat keinen Sinn, das wis-
sen wir freidenkenden Menschen. Es
kommt auf uns an, was wir daraus ma-
chen.
Es ist absolut nicht notwendig, dass wir
eine Komddie daraus machen, aber es
wire absolut falsch, wenn wir es als
eine Tragédie sdhen. Das wiirde nur
beweisen, dass wir auf unserem Weg
des freien selbstindigen Denkens
noch nicht genug vorangekommen
sind, dass uns noch viele Stunden der
Besinnung und der Ueberlegung von
jenem Berggipfel trennen, der uns die
Welt und uns selbst erkennen ldsst, wie
wir wirklich sind.

Margarete Achterberg

Dirrenmatts «Wiedertaufer»

Friedrich Diirrenmatt hat sein Erst-
lingswerk «Es steht geschrieben» um-
gearbeitet und ein fast ganz neues
Stuck daraus gemacht, das jetzt im
Ziircher Schauspielhaus in einer glanz-
vollen Wiedergabe angelaufen ist. Wir
empfehlen ausdriicklich den Besuch
einer Vorstellung allen unseren Freun-
den und Lesern, ein lberaus anregen-
der Abend mit vielen Denkanstdssen
wird ihnen gewiss sein. Der Titel der
neuen Fassung lautet kurz und sach-
lich «Die Wiedertaufer», handelte
doch schon die Erstfassung von der
tragisch-wirren Wiedertdufer-Episode
in der Zeit der Reformation, als Knip-
perdolling und Jan Bockelson 1534
die westfilische Bischofsstadt Miin-
ster der Wiedertduferlehre gewannen
und dort das «Konigreich des neuen

Jerusalem» errichteten. Ueberwog
aber in der ersten Fassung die bitter-
sarkastische Auseinandersetzung mit
den offiziellen und sektiererischen
kirchlichen Ideologien, so hat Dirren-
matt das Werk jetzt mehr in Richtung
Komddie orientiert und dementspre-
chend angereichert. Jan Bockelson
wird als verkrachter Schauspieler ge-
zeigt, den der Bischof nicht in seine
Theatergruppe aufnehmen wollte und
der nun sein Schauspielertalent in Re-
ligion und Politik betitigt und damit
unsigliches Unheil anrichtet. Unwill-
kiirlich denkt man an einen nicht zur
Akademie zugelassenen Anstreicher,
der dann sein gekridnktes Pseudo-
kiinstlertum auch in der Politik aus-
tobte, bis sich die Leichen zu Bergen
hauften. Der von Jan Bockelson ver-



	Das Leben eine Tragödie?

