
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 5

Artikel: Das Leben eine Tragödie?

Autor: Achterberg, Margarete

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411490

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411490
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diese Ueberzeugung Benedettis halten

wir für irrig; wir stellen ihr von uns

aus folgende Argumente entgegen:
1. Es mag zutreffen, dass die
Naturwissenschaft auf ihrer neuen, ontologisch
bereinigten Basis auf alle Angriffe
gegen den Christenglauben hin verzichtet

und Friede halten will. Wie aber,
wenn dieses Friedensangebot vom
Christenglauben nicht honoriert wird?
Wenn der Christenglaube aus seinem
Absolutheitsglauben heraus die
wissenschaftlich bestlegitimierten
naturwissenschaftlichen Aussagen als
unwahr, als gefährliche Ketzerei und als

Gotteslästerung bekämpft? Zum
Friedenhalten braucht es immer mindestens

zwei Partner, die wirklich den
Frieden wollen.
2. Die Seinslehre ist überhaupt kein
Ruhekissen, auch nicht innerhalb der
Philosophie. Innerhalb der Seinslehre
treten dem suchenden Menschen
mindestens drei allumfassende Möglichkeiten

entgegen, die sich alle gegenseitig

ausschliessen. Es sind das
a) die Lehre vom idealen Sein, von der
philosophischen Transzendenz im

platonisch-kantischen Sinne;
b) die Lehre vom Sein der Gotteswelt,
vom himmlischen Jenseits im Sinne der
christlichen Dogmatik;
c) die Lehre vom real-kosmischen Sein,
das alles umfasst und das auch den
Menschen mitsamt dessen Seele und
Geist und mitsamt seinen vielen
Religionen aus sich heraus geschaffen hat
und fortwährend immer neu schafft.
Zu einer von diesen drei Seinsmöglichkeiten

muss sich der suchende Mensch
entscheiden; entscheidet er sich zur
dritten Möglichkeit, so können ihm die
Auseinandersetzungen mit den beiden

Das Leben eine Tragödie

anderen Seinsansprüchen unter keinen
Umständen abgenommen werden.
3. Wie die gesamte Wissenschaft, so
hat sich vor allem die Naturwissenschaft

von vorneherein auf die
realistische Seinslehre festgelegt. Sie setzt
selbstverständlich das reale Sein dessen,

was sie untersucht, voraus, sonst
wäre sie als Forschung sinnlos. Sie ist
aber ihrer Sache erst dann sicher,
wenn sie die Ansprüche des idealistischen

und christlichen Seins vorher
überprüft und zurückgewiesen hat.

Jetzt erst kann sie sich darauf verlassen,

dass sie die Auseinandersetzung
mit der Christenlehre in keiner Weise
zu scheuen hat.
4. Mit alledem ist die so aufs beste
fundierte Naturwissenschaft
selbstverständlich nicht selbst Philosophie
oder gar Weltanschauung geworden.
Da hat Benedetti recht. Aber sie steht
nun auf einem philosophisch-ontisch
bereinigten Boden und kann so den
anderen Seinsansprüchen mit viel
mehr Sicherheit und Autorität
entgegentreten als bisher. Fundierung und

Klärung in der Seinsfrage sind durchaus

kein Ruhekissen, auf dem sich alle
Diskussion zur friedfertigen Co-Exi-
stenz, zum Schlummer also, niederlegt.
Im Gegenteil, eine Naturwissenschaft,
die sich auf einem derart gesicherten
Boden aufbaut, kann den Kampf gegen
den christlichen Widerstand viel
zielsicherer, viel nachhaltiger führen als

bisher.
Das ist es, was wir Professor Benedetti
entgegenhalten müssen; doch sind wir
ihm dankbar dafür, dass er mit seinem
Vortrag unsere Auffassung und unsere
eigene Kritik provoziert hat.

Omikron

Du musst über einen Menschen nichts
Böses sagen. Du kannst es ihm antun —

das nimmt er nicht so übel. Aber sage es
ihm nicht. Er ist in erster Linie eitel, und
dann erst schmerzempfindlich.

Kurt Tucholsky

bloss noch anzusehen. In der stilisierten

Darstellung dagegen bliebe vieles
offen, dem wir selbst noch nachzuspüren

hätten.
Und ebenso ist es mit dem Aphorismus,

in dem oft eine ganze
Weltanschauung verborgen sein kann. Wenn
wir uns von dem Wort von La Bruyere
angesprochen fühlen, dann setzen
wir uns, vielleicht sogar bei unseren
eigenen Gesinnungsfreunden, wieder
einmal dem Vorwurf aus, den wir schon
so oft haben hören müssen:
Wir freidenkenden Menschen seien
kalt, gefühllos, herzlos und von
unerträglicher Nüchternheit.
Diese Eigenschaften sind aber
keineswegs das Kriterium des Freidenkers.

Diese Eigenschaften zeigen auch
Menschen anderer Weltanschauung.
Sie sind offenbar absolut nicht
davon abhängig, ob und was einer
glaubt oder nicht glaubt.
Sie werden uns freidenkenden
Menschen eben nur deshalb zugeschrieben,

weil wir keinen Sinn für jene
falsche Romantik, jene rosarote
Gefühlsduselei haben, mit denen manche
Leute konsequent an ihrem Leben
vorbeileben, anstatt sich mit ihm
auseinanderzusetzen. Sie sehen die Welt
nicht so, wie sie wirklich ist, sondern

so, wie sie hinter der schillernden
Maske ihrer Illusion zu sein scheint.
Für diese Maske haben wir freilich
nichts übrig, und es mag sein, dass
der, der ohne sie nicht leben kann,
uns nicht versteht und uns der
Nüchternheit zeiht. Dabei sehen wir die
Dinge viel klarer ohne das irritierende

Beiwerk, das ihnen ihre Maske der
Selbsttäuschung vorgaukelt.
Wir sind nicht anders als andere
Menschen auch. Auch uns schlägt ein
Herz in der Brust, auch unser Blut
fiesst warm und rot, und auch wir
haben Augenblicke, in denen wir nicht
philosophieren möchten!
Uns fehlt gar nichts von dem, was
nach Ansicht vieler Leute einen
richtigen Menschen ausmacht. Wir haben
im Gegenteil noch etwas dazu, was
nach unserer Ansicht einen richtigen
Menschen ausmacht, nämlich den
festen Willen, unseren Verstand zu ge¬

Ansprache an der Morgenfeier in

Schwenningen am Neckar am 25.
September 1966.

Liebe Freunde, diese Ueberschrift ist
eine Frage, nicht etwa eine Feststellung.

Eine Frage, die, dass ich es nur
gleich sage, von mir verneint werden
wird.

La Bruyere sagte einmal:

«Das Leben ist eine Tragödie für die, die
fühlen, und eine Komödie für die, die
denken.»

Nun, wie bei allen solchen
Kurzsprüchen mutet diese Feststellung

vielleicht ein wenig hart an, und man
kann schon darüber diskutieren, wie
La Bruyere das wohl gemeint hat. Ein

solcher Spruch ist ja keine philosophische

Abhandlung. Wenn man ein
Gleichnis aus der Malerei borgen will,
so würde der Aphorismus, dieser
Kurzspruch, der stilisierten Darstellung

eines Themas entsprechen, und

die philosophische Abhandlung
darüber wäre dann das liebevoll ausgemalte

Genre-Bildchen eines Spitzweg.
In dem Spitzweg-Bild wäre dann
schon alles drin, was zu dem Thema

interessiert, und wir brauchten es

43



Man muss sich dazu entschliessen: lieber
ein paar Gemeinplätze, ein paar Dummheiten

von sich geben als zugeknöpft
bleiben. Das nimmt auch den anderen
die Hemmungen. Andre Gide

brauchen, auch dann, wenn er zum
Nachteil unseres Gefühls sprechen
sollte.
Mit anderen Worten: Wir sind nicht
kalt und gefühllos, wir versuchen nur,
uns zu beherrschen. Wir sind nicht
herzlos, aber wir halten unser Herz
fest, wir sind nicht nüchtern, aber
wir überbewerten die Stimmungen
nicht, denen die meisten Menschen,
und auch wir, unterworfen sind.
Dafür sind wir jeden Tag bereit, etwas
zuzulernen, etwas von dem wirklichen
Wissen, das die Menschheit sich
erarbeitet hat, uns anzueignen.
Wir haben gelernt, in grossen Dimensionen

zu denken. Wir wissen, dass

unsere Erde nur ein winziger
Himmelskörper in einem kleinen Sonnensystem

ist, und dass in ungeheuren
Räumen noch viel grössere Sterne
und Sonnen ihre Bahnen ziehen. Wir
wissen, dass es ein Zufall ist, dass

gerade auf unserem Stern sich Leben
entwickeln konnte. Und wir wissen,
dass ein weiter Weg von jenem
affenartigen Säugetier bis zum homo
sapiens geführt hat, ein weiter Weg, für
den jedoch die Uhr der Erdgeschichte

nur eine Minute brauchte, die letzte

Minute ihrer zwölften Stunde.
So kurz, so jung ist das bisschen
Leben auf unserer Erde! Das Leben des
einzelnen Menschen, unser Leben,
könnte von einer solchen Uhr
überhaupt nicht registriert werden. Es wäre

weniger als ein Atemholen zwischen
zwei Schlägen.
Wen käme nicht angesichts solcher
Massstäbe ein Schwindel an? Wer
suchte nicht nach einem Halt, einem
sicheren Platz für seine Füsse, einem
ermutigenden Wort, einem Trost für
sein ängstliches Herz?

Für die meisten Menschen hört da
das Denken auf. Bis zu diesem Punkt
haben sie sich überzeugen lassen von
dem, was bewiesen werden kann. Aber
sie sind nicht imstande, diese
Erkenntnis nun in Beziehung zu bringen
zu ihrer eigenen Person. Sie weigern
sich einfach, ihr eigenes Ich, mit dem
sie inniger verbunden sind als mit
irgend etwas anderem ausserhalb ihrer
selbst, in diesen ungeheuren Räumen

untergehen zu lassen. Für sie ist die

Welt in ihren eigenen, persönlichen
Empfindungen beschlossen, sie können

sich einfach nicht vorstellen, dass
es unwichtig sei, was in ihnen vorgeht,
dass das, was sie ihr Leben, ihr Schicksal

nennen, überhaupt keine Bedeutung

haben soll. Sie hören die
Botschaft über die Beschaffenheit der
Welt, des Universums, sie nehmen die

grossen Massstäbe staunend zur
Kenntnis, aber ihnen fehlt die Bereitschaft,

logisch zu Ende zu denken.
Sie rufen lieber ihre Phantasie zu Hilfe,
die ihnen schöne Träume vorgaukelt.
Träume, die letzten Endes darauf
hinauslaufen, dass das eigene Ich und
das Universum eigentlich identisch
und also von gleich grosser Wichtigkeit

seien.
Mit Denken hat das nichts mehr zu
tun, das sind Spekulationen, Illusionen,

Wunschträume, die, vom
Menschen nicht als solche erkannt, ihn

vom Denken abhalten. Er kommt
nicht mehr dazu, noch eine Ecke weiter

zu denken. Er hat bis dahin brav
mitgedacht, aber in dem Augenblick,
wo er Schlüsse in bezug auf seinen
eigenen Platz im Universum ziehen
müsste, hört es auf. Ebenso, wie er
sich nur sehr schwer zu der Einsicht
durchringen kann, dass er keine
unsterbliche Seele hat, ebenso wehrt er
sich gegen die Vorstellung, dass er
auch während seines Lebens objektiv
nicht die Wichtigkeit haben könnte,
die er in seinen eigenen Augen hat. Es

ist ja wohl auch fast zu schwer für einen
Menschen, sich selbst gegenüber
objektiv zu sein, denn wo man liebt,
sieht man nicht klar, und wen liebte
man mehr als sich selbst? Und so ist
es die Angst um sich selbst, die die
meisten Menschen sich so verloren
vorkommen lässt in der Welt.

Sie sind wie einer, der sich bei einer
Bergbesteigung ein wenig weit vorgewagt

hat und nun vor seinem eigenen
Mut erschrickt. Zum Glück ist da ein

Seil, an dem er sich halten kann, und
ein Mann, der ihn heisst, sich ihm

anzuvertrauen, damit er ihn sicher wieder

dorthin bringe, wo ihm keine
Gefahr mehr drohe. Er macht die Augen
zu und lässt sich führen, und so merkt
er nicht, dass er um den Gipfel des
Berges herum dorthin geleitet wird,
wo auf einer breiten grünen Matte das
Kreuz steht, vor dem die Menschen auf
den Knien liegen und beten.

Wir aber denken weiter. Wir haben
auch Angst — nur Kinder und Dumm¬

köpfe haben keine — aber wir haben
auch Mut, und wir haben Vertrauen
zu uns selbst, und wir haben diesen
unbezähmbaren Drang in uns, zu
wissen, zu erkennen; zu erfahren, woran

wir sind, ganz gleich, ob es gut
oder schlecht für uns persönlich
endet. Und so überlassen wir uns nicht
dem Mann, der uns führen will,
sondern fassen uns ein Herz und tun
einen Schritt um jenen Vorsprung herum,

der so aussieht, als ginge es hinter

ihm nicht mehr weiter. Und siehe
da, ein gangbarer Weg führt von da
hinauf zum Gipfel des Berges!
Wir folgen ihm, und wir sehen hoch über
uns die blaue Unendlichkeit, um uns
die mächtigen Berggipfel, Zeugnisse
längst vergangener Urzeiten, und weit
unter uns jene Weggefährten, die
noch immer des Vaters Hand und der
Mutter Schürzenzipfel krampfhaft
umfasst halten und mit niedergeschlagenen

Augen dem Drang der Erkenntnis

wehren, der auch in ihnen lebt.
Gelegentlich erhebt einer die Augen,
sieht uns auf unserem Berg, und der
Wunsch, seine Gedanken zu Ende zu

denken, wird übermächtig in ihm. Er

wendet jenen den Rücken und sucht
die Stelle, wo unsere Wege sich
getrennt hatten. Niemand führt ihn,
niemand führt uns. Selbst, aus eigenem
Wollen heraus, müssen wir unseren
Weg finden, im vollen Bewusstsein
der Tatsache, dass es keinen Halt
und keine Hilfe für uns gibt.
Wer sich unsere Gedankengänge zu

eigen gemacht hat, der ist weit
davon entfernt, das Leben als eine
Tragödie anzusehen, denn er besitzt eine
gewisse geistige Ueberlegenheit, die
ihm gestattet, auch sich selbst so zu

sehen, wie er die andern sieht. Mit
Verständnis zwar, und vielleicht auch
mit Mitleid, aber nicht mit jener Art
von jammernder Selbstbemitleidung,
die einzig aus dem unkontrollierten
Gefühl entspringt.
Das Denken führt zu den anderen hin,

zu der Umwelt. Es zeigt Zusammenhänge

und vermittelt Erkenntnisse.
Das Gefühl geht von der eigenen Person

aus und führt wieder zu ihr
zurück. Es bezieht die Umwelt nur
schemenhaft mit ein. Die Kamera ist
scharf auf die Person im Vordergrund

Ein Unterschied: Nicht das Genie ist hundert

Jahre seiner Zeit voraus, sondern der
Durchschnittsmensch ist um hundert Jahre
hinter ihr zurück. Robert Musil

44



Kein Geld ist vorteilhafter angewandt als
das, um welches wir uns haben prellen
lassen; denn wir haben dafür unmittelbar
Klugheit eingehandelt.

Arthur Schopenhauer

eingestellt, und alles andere bleibt
ausser Betracht. Das Denken kann
man mitteilen, das Gefühl nicht. Ein
Gefühl kann man nicht in Worte kleiden,

nicht wägen, nicht vergleichen,
nicht erklären. Es lebt allein in der
Brust dessen, der es empfindet. Es

gehört ihm allein.
Ich sage nicht, dass wir freidenkenden
Menschen nicht auch eines Gefühls,
welcher Art auch immer, fähig wären.
Wir sind es, wie ich schon eingangs
sagte, durchaus. Aber wir wissen,
welcher Platz ihm zukommt, wir stehen
gewissermassen ausser uns selbst und
freuen uns an diesem Gefühl oder
wehren ihm.

Wie Zuschauer in einer Komödie
beobachten wir das Leben um uns herum,

und wir sind ehrlich genug,
zuzugeben, dass unser eigenes Leben den
gleichen Massstäben unterliegt wie
das der anderen, dass wir für uns gar
nichts Besonderes in Anspruch nehmen

können. Nur: Wir sehen es eben,
wir denken darüber nach, wir sehen
die Zusammenhänge, und einzig das
ist der Unterschied, den wir
gerechterweise zwischen uns und den
anderen machen können und machen
dürfen.

Das ist aber auch der Unterschied,
der zwischen einer Tragödie und einer
Komödie auf dem Theater besteht.
Die Tragödie wird bestimmt von grossen,

leidenschaftlichen Gefühlen, in
die sich die Figuren blind verstricken.
Jeder sieht nur sich, und auch im

anderen, im Partner, im Gegenspieler,
sieht er nur den Spiegel seiner selbst.
Der Dichter schlingt aus all diesen
herrlichen, törichten Leidenschaften
den Knoten der Tragödie, der, gleich
dem Gordischen Knoten, den Alexander

der Grosse einst mit einem
Schwerthieb zerschnitt, nur durch
einen starken dramatischen Effekt gelöst

werden kann. Mit vernünftigen
Ueberlegungen darf man als Zuschauer
einer Tragödie nicht nahekommen.
Sie lebt aus dem Glanz ihrer Illusion,
und der hält vernünftigen Ueberlegungen

nicht stand. Vernünftige
Ueberlegungen sind selten eines Dichters
Sache, und das Theater gar lebt von

den Illusionen, auch dort, wo es der
Einsicht, der vernünftigen Ueberle-
gung, der Selbstironie mehr Platz
lässt — in der Komödie.
Auch hier werden Knoten geschürzt,
aber mit leichter Hand. Nichts wird
schwer genommen. Die Figuren
haben alle mehr oder weniger die Fähigkeit,

Unannehmlichkeiten, die ihnen
widerfahren, gewissermassen ausserhalb

ihrer selbst zu betrachten und
ihnen mit Ueberlegenheit oder
Ergebenheit, jedenfalls aber nicht mit
Selbstmitleid, zu begegnen. Und am
Ende werden die leichtgeschürzten
Knoten ebenso leicht wieder gelöst.
Es gibt keine dramatischen Endlösungen,

nur Selbsterkenntnis und eine
lächelnde Anerkennung der menschlichen

Gegebenheiten: C'est la vie —

so ist das Leben. Man muss es
wissen, und man darf nicht traurig sein
darüber, denn man kann mit dem
Kopf eben nicht durch die Wand!

Es ist eigentlich keine Frage der
Vernunft, sondern eine Frage der Reife
oder Unreife. Die Tragödie setzt die
Unreife voraus, das Nichtfertigwerden
mit den Tatsachen. Der tragische
Schluss, der Tragödie eigen, beruht
auf der mangelnden Fähigkeit der
Charaktere, mit Geduld und Ueberlegenheit

eine vernünftige Lösung zu
suchen. Letztlich zeigen die Helden
aller Tragödien Unsicherheit, Verkrampfungen

und Komplexe, die aus ihrer
inneren Unreife resultieren. Man kann
also wirklich sagen, die Tragödie zeige

den Menschen in einer früheren
Stufe seiner Entwicklung, während die
Komödie einen höheren Reifegrad
darstellt. Sie geht von den Menschen

aus, die überlegen und selbstkritisch
sind und reif genug, um zu wissen, dass

Gewaltlösungen für denkende und

fühlende Menschen unwürdige Lösungen

sind, und dass es auch andere,
bessere Möglichkeiten zur Vermeidung

oder Lösung von Konflikten des
Zusammenlebens in der menschlichen
Gesellschaft gibt.

Wer nur fühlt und nicht die wohltätige

Quelle klaren, überlegenen
Nachdenkens in sich erschliesst, für den
ist das Leben, nicht nur das seine,
sondern das Leben überhaupt, eine
heisse Qual, eine schlimme Sache. Er

wird von seinen Impulsen, seinen
Gefühlen und seinen Stimmungen
beherrscht und lebt nur aus ihnen und

für sie. Sie tragen ihn auf höchste
Höhen und stürzen ihn in höllische

Tiefen. Er hat gar keine Zeit zur
Besinnung, und er hat auch kein Organ
dazu. Das heisst, er hätte es schon,
aber er benutzt es nicht, er will es auch

gar nicht benutzen. Er vermisst womöglich

gar nichts. Er lebt in dieser Welt
des leidenschaftlichen Entweder-Oder,
der spontanen, extremen Gefühlsbewegungen.

Ihm stellt sich das Leben
wahrlich als eine Tragödie dar, und er
steht nicht an, sich als den Helden
des Stückes zu bemitleiden und zu
bewundern.

Wer aber denken gelernt hat, der
sieht tiefer, der verliert sich nicht an

seine Gefühle. Er weiss, dass das
Leben immer weitergeht — im Gegensatz

zu dem Drama auf der Bühne, wo
nach der gewaltsamen Lösung der
Verstrickung der Vorhang fällt! Eine

Spur von Selbstironie, die mit der
Selbsterkenntnis einhergeht, verhindert

ihn daran, sich irgendwie als Helden

zu fühlen. Ihm stellt sich das Leben
wirklich als eine Art von Komödie dar,
der Vernunft gerade noch zugänglich,
der Beobachtung und des Mitspielens
wert — ein Spiegel, der nichts
verbirgt, aber auch nichts verzerrt und
nichts beschönigt.

Wir wollen mit dieser Betrachtung
nichts bagatellisieren. Wir alle haben
wohl auf mancherlei Weise erfahren,
wieviel Leid und Not es auf der Welt
gibt. Zu allen Zeiten, solange
Menschen auf der Erde leben, hat es für
sie mehr Kummer und Bedrängnis als
Freude und Glück gegeben. Schon

ganz am Anfang, so lehrt die
Menschheitsgeschichte, waren es nicht nur
die Naturgewalten, die die Menschen
vor zunächst unlösbar scheinende
Schwierigkeiten stellten, nicht nur
Katastrophen und andere äussere
Einflüsse, mit denen sie sich
auseinanderzusetzen hatten. Nein, das bitterste
Leid fügten sie sich gegenseitig zu
durch Hass und Neid, durch Sturheit
und Unvernunft. Die lateinische
Bezeichnung, die die Forschung dem
Lebewesen Mensch gegeben hat, lautet

homo sapiens: Der weise
Mensch. Sie schien wohl zu keiner Zeit
richtig zu ihm zu passen. Zu viele
Charakterzüge verhinderten den
Menschen, weise zu sein. Viel eher denkt
man in diesem Zusammenhang an das
andere lateinische Wort über den
Menschen: homo homini lupus: Der
Mensch ist dem Menschen ein Wolf.
Aber neben all dem, was die
Menschen immer wieder dazu bringt, sich

45



gegenseitig zu verwunden und zu
verletzen und das schwere Los, das
allem Lebendigen auf der Erde
beschieden ist, sich gegenseitig noch
schwerer zu machen, neben dem gelben

Neid und dem schwarzen Hass,
die schon so viel Elend verschuldet
haben, gibt es auch die Güte, das
Mitleid und die Liebe in der Welt.
Auch diese Charakterzüge gehören
zum Bilde des Menschen. Auch die
Brüderlichkeit wohnt in seiner Brust,

ganz nahe bei der Missgunst. Die Natur

des Menschen umfasst alle diese
und noch viele andere Regungen und

Triebe. Und alles, was ich sage, ist,
dass wir uns weigern müssen, aus
dem Gefühl, aus all diesen mannigfaltigen

Gefühlen heraus zu leben und

zu handeln. Denn der Natur des
Menschen wohnt auch die Fähigkeit inne,

zu überlegen, ehe man handelt. Die
nüchterne Erkenntnis der Umwelt und

der eigenen Persönlichkeit muss uns
davor bewahren, unsere Gefühle und

unser ganzes Leben zu überschätzen
und uns selbst allzu wichtig zu

nehmen.

Auch wenn uns selbst Schlimmes
widerfährt, wenn wir Krankheit und Tod,
Kummer und Leid um uns herum erleben

müssen, wollen wir versuchen, uns
selbst und unserer Weltanschauung
treu zu bleiben. Wir wollen uns nicht
in unserem Schmerz verlieren, wollen
die Enttäuschung nicht Herr über uns

werden lassen, wollen uns nicht selbst
bemitleiden. Aus dem festen Willen
heraus, dieses Leben zu meistern,
weigern wir uns, von einer Tragödie zu

sprechen, auch dort, wo Bitterkeit oder
Traurigkeit uns dazu verleiten wollen.
Wer die Uebersicht nicht verlieren will,
darf nicht in Selbstmitleid zerfliessen.
Nur allzu leicht verschieben sich die

Proportionen, wenn der Blick durch
Tränen getrübt ist.

Für den einen ist das Leben also eine

Tragödie, für den anderen eine Komödie,

meint La Bruyere. Und uns gefällt
dieser Ausspruch. Wir glauben, dass
die Einstellung zum Leben, die aus ihm

spricht, der unseren verwandt ist. Wir
hören eine Sympathie heraus für «den,
der denkt», und das freut uns.

Wer freilich etwas gegen das Denken
hat, wird von dem Ausspruch schok-
kiert sein, denn er trifft ihn an der
empfindlichsten Stelle. Es ist ihm selbst
zwar nicht bewusst, dass er diese
empfindliche Stelle hat, aber wenn sie
berührt wird, wie hier, dann reagiert er

äusserst betroffen. Seine Einstellung
verbietet ihm natürlich, über die Sache
nachzudenken, und rasch wird er das
Urteil bei der Hand haben, wer so
leichtfertig über das Leben und die
Menschen spöttele, der könne von
einem ernsten Menschen entweder
nicht ernst genommen werden oder
müsse Empörung und Verachtung ernten.

Denn natürlich hält er sich selbst
für einen ernsten Menschen. Je unreifer

einer ist, desto ernster nimmt er
sich selbst und die Dinge seines
Lebens. Ein Kriterium der Reife aber ist

es, sich selbst objektiv betrachten zu

können und mit lächelnderUeberlegen-
heit allen Personen einschliesslich der
eigenen und allen Geschehnissen den
ihnen zukommenden Platz zuzuweisen.
La Bruyere, der, ein französischer Denker,

vor 300 Jahren (1645-1696)
gelebt und seine Zeitgenossen scharf
beobachtet und kritisiert hat, war einer
der ersten Moralisten, die typisch sind

für den französischen Esprit. Man kann

sie als die Vorläufer unserer heutigen
modernen wissenschaftlichen Psychologen

betrachten, denn sie erforschten
kritisch und skeptisch die menschlichen

Neigungen, Sitten und Charaktere

und schrieben Essays und
Aphorismen über ihre Beobachtungen, die,
wie wir gesehen haben, auch heute
noch gültig sind. Und wie La Bruyere
zu seiner Zeit sicherlich nur einen
bestimmten Kreis von Leuten ansprechen
konnte, die bereit waren, seinen
Gedankengängen zu folgen, so wendet

Friedrich Dürrenmatt hat sein
Erstlingswerk «Es steht geschrieben»
umgearbeitet und ein fast ganz neues
Stück daraus gemacht, das jetzt im
Zürcher Schauspielhaus in einer glanzvollen

Wiedergabe angelaufen ist. Wir
empfehlen ausdrücklich den Besuch
einer Vorstellung allen unseren Freunden

und Lesern, ein überaus anregender

Abend mit vielen Denkanstössen
wird ihnen gewiss sein. Der Titel der
neuen Fassung lautet kurz und sachlich

«Die Wiedertäufer», handelte
doch schon die Erstfassung von der
tragisch-wirren Wiedertäufer-Episode
in der Zeit der Reformation, als Knip-
perdolling und Jan Bockelson 1534

die westfälische Bischofsstadt Münster

der Wiedertäuferlehre gewannen
und dort das «Königreich des neuen

sich sein Aphorismus, der uns über den

grossen Zeitraum von 300 Jahren
hinweg so frisch und jung in den Ohren
klingt, auch heute nur an die, die die
Kinderschuhe ausgetreten und die
Reife von erwachsenen Menschen
erlangt haben.
Und so beantworte ich die Frage, die
ich in der Ueberschrift gestellt habe:
Das Leben ist weder eine Tragödie,
noch eine Komödie. Es ist das, als was
wir es sehen. Und das wiederum kommt
auf unsere Augen an, auf unsere
Anschauung von den Dingen, auf unsere
Weltanschauung. Wir sind es, die die
Dinge zu dem machen, was sie für uns
sind. Wir legen unsere Gedanken in

das Leben hinein und geben ihm
dadurch den Sinn, den wir ihm gemäss
unserer Erziehung, unserer Bildung,
unseren Anlagen geben müssen. Das
Leben an sich hat keinen Sinn, das wissen

wir freidenkenden Menschen. Es

kommt auf uns an, was wir daraus
machen.

Es ist absolut nicht notwendig, dass wir
eine Komödie daraus machen, aber es
wäre absolut falsch, wenn wir es als

eine Tragödie sähen. Das würde nur
beweisen, dass wir auf unserem Weg
des freien selbständigen Denkens
noch nicht genug vorangekommen
sind, dass uns noch viele Stunden der
Besinnung und der Ueberlegung von

jenem Berggipfel trennen, der uns die
Welt und uns selbst erkennen lässt, wie
wir wirklich sind.

Margarete Achterberg

Jerusalem» errichteten. Ueberwog
aber in der ersten Fassung die
bittersarkastische Auseinandersetzung mit
den offiziellen und sektiererischen
kirchlichen Ideologien, so hat Dürrenmatt

das Werk jetzt mehr in Richtung
Komödie orientiert und dementsprechend

angereichert. Jan Bockelson
wird als verkrachter Schauspieler
gezeigt, den der Bischof nicht in seine
Theatergruppe aufnehmen wollte und

der nun sein Schauspielertalent in

Religion und Politik betätigt und damit
unsägliches Unheil anrichtet. Unwillkürlich

denkt man an einen nicht zur
Akademie zugelassenen Anstreicher,
der dann sein gekränktes Pseudo-
künstlertum auch in der Politik
austobte, bis sich die Leichen zu Bergen
häuften. Der von Jan Bockelson ver-

Dürrenmatts «Wiedertäufer»

46


	Das Leben eine Tragödie?

