Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 5

Artikel: "Der Naturwissenschafter vor der Gottesfrage!"
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411488

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411488
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Profitstreben als Motor der Wirtschaft
werden bei den katholischen Gross-
grundbesitzern ltaliens, der Iberischen
Halbinsel, Lateinamerikas, zu denen
nicht zuletzt die katholische Kirche
und ihre Institutionen gehéren, nicht
gerne vernommen werden, um so we-
niger als die Passagen uber die Ent-
eignung sozial schadlichen Privat-
eigentums nichts iiber eine Entscha-
digung aussagen, was ja auch der
Logik der piéstlichen Darlegungen
durchaus entspricht. Hingegen diirfte
diese Enzyklika der weiteren Annéhe-
rung zwischen dem Vatikan und dem
Ostblock recht férderlich sein. Pod-
gornys Besuch im Vatikan tréagt seine
Frichte!

Kein Wort enthélt die Enzyklika tber
die Empfangnisverhiitung im allgemei-
nen und die «Pille» im besonderen,
obwoh! die Bremsung des Bevdlke-
rungszuwachses in den Entwicklungs-
landern dort entscheidend zur Be-
kampfung der Hungersnéte und des
Elends beitragen wiirde und obwohl
wihrend der pépstlichen Osteranspra-
che auf dem Petersplatz Vorkampfer
der Geburtenkontrolle diesmal in aller
Oeffentlichkeit mit Transparenten ge-
gen das pipstliche Zaudern in dieser
Frage demonstrierten. Da auch kaum
damit zu rechnen ist, dass die Kirche
ihre riesigen Besitztimer in Latein-
amerika, in Italien usw. aufgibt «we-
gen des Elends, das die Bevdlkerung
durch sie erfidhrt», dirfte sich auch
diese Enzyklika wie so manche ihrer
Vorgéngerinnen als nichts anderes er-
weisen denn als eine Reihe von scho-
nen Worten, deren praktische Bedeu-
tung gering ist.

*

Inzwischen haben in ltalien Parteien
und Presse ausfihrlich zu dieser
neuen Enzyklika Stellung genommen.
Wihrend sich Sozialisten und Kom-
munisten und auch der christlich-
demokratische Aussenminister Fanfani
zustimmend &usserten, lehnen die
Rechtsliberalen, die Partei der italie-
nischen Hochfinanz, die Enzyklika
«trotz ihrer noblen, moralischen Ab-
sichten» entschieden ab. Sie werde
in vielen Landern «zur Verwirrung der
Gemiiter» beitragen. Fast noch schér-

Ein Mensch ist fahig zu verstehen, wie der
Aether schwingt und was auf der Sonne
vorgeht — aber wie sich ein anderer die
Nase anders schnauben kann als er, das
ist er unfahig zu verstehen. Turgenjew

42

fer verurteilt die Zeitung «Tempo»,
das Blatt der konservativen Kreise des
Vatikans und des rechten Fligels der
Christlich-demokratischen Regierungs-
partei, die Enzyklika, die eine Aufmun-
terung fur alle Katholiken mit «Links-
drall» darstelle. Das Blatt behauptet,
die Enzyklika nizhere sich in bedenk-
licher Weise den Thesen Mao Tse-

tungs. Zweifellos wird diese Enzyklika
also dazu beitragen, innerhalb der ka-
tholischen Welt die Gegensitze zwi-
schen den sozialfortschrittlichen Kraf-
ten und den mit den Finanzméchten
verbiindeten konservativen Kreisen zu
vertiefen. So viel uns an dieser Enzy-
klika auch noch fehlt, diese Wirkung
begriissen wir! ‘Walter Gyssling

«Der Naturwissenschafter vor der Gottesfrage !»

Man konnte das hier gefasste Problem
auch umkehren und so formulieren:
«Die Gottesfrage vor der Naturwissen-
schaft!» — es liegt in beiden Fassun-
gen eine Problematik, die sowohl die
Kirche wie die Naturwissenschaft, die
heute alle denkenden Menschen aufs
stirkste ergreift und beunruhigt. Darum
landauf und landab die vielen Vortrédge,
ja sogar Schulungskurse im Raume
dieser Diskussion.

Im Rahmen eines solchen theologi-
schen Schulungskurses sprach in Ba-
sel, zu dem im Titel gefassten Thema,
am 22. November 1966 Prof. Dr. L. Be-
nedetti, Dozent fiir Psychiatrie. Er hat
auch uns dies und jenes zu sagen, und
wir tun gut daran, uns mit ihm ausein-
anderzusetzen und zu verstidndigen.
Wir verstehen sehr wohl Dominante
und Grundtendenz seines Vortrages,
kénnen ihr aber nicht durchgehend zu-
stimmen. Was will Prof. Benedetti?

Er will die beiden Gesprichspartner,
meist auch Kampfpartner, ndmlich die
Naturwissenschaft und den Christen-
glauben, in ihren gerechten Anspri-
chen anerkennen und so den sikularen
Kampf zwischen ihnen zur Ruhe brin-
gen. Vor allem ist ihm daran gelegen,
die Naturwissenschaft aus den weltan-
schaulichen Kédmpfen herauszuhalten
und ihr so eine ruhig-friedliche Ent-
wicklung, ohne alle Einschriankungen
durch den Christenglauben, zu sichern.
Auf Grund der ausfiihrlichen Presse-
referate sehen wir uns zu folgenden
Klarungen und Entscheidungen gené-
tigt:

Gerne anerkennen wir die These Be-
nedettis, dass es heute unmoglich ge-
worden ist, der naturwissenschaftlichen
Forschung im Bereich ihrer eigenen
Kompetenzen von irgend einer Welt-
anschauung her Grenzen zu setzen.
Ebenso gerne unterstiitzen wir Bene-
detti in seinen kritischen Bemiihungen,
die protestantisch-orthodoxe, die pro-
testantisch-liberale und die katholische

Theologie in ihren legitimen Aussage-
bereich zuriickzuverweisen und deut-
lich aufzuzeigen, wo deren Diskus-
sionsbeitrage heute nicht mehr genii-
gen koénnen. Und auch in der folgen-
den entscheidenden Aussage miissen
wir Benedetti recht geben: Die Natur-
wissenschaft hat heute einen Reife-
grad erreicht, der es ihr verbietet, als
Weltanschauung aufzutreten und als
solche verbindliche Seinsaussagen zu
machen; sie weiss, dass sie die Dis-
kussion dieser Seinsfragen der Philo-
sophie, speziell der philosophischen
Ontologie, liberlassen muss. Und erst
recht stimmen wir Benedetti zu, wenn
er sich verwahrt gegen die christliche
Zumutung, dass eine so bereinigte und
fundierte Naturwissenschaft nun nichts
anderes zu tun habe als Gott in immer
weiterem und hoherem Ausmasse zu
entdecken und zu bestitigen, da sie ja
als Wissenschaft niemals das Sein
selbst zum Gegenstand ihrer Aussage
machen kénne.

Alle diese Feststellungen Benedettis
halten wir fiir richtig und danken ihm
fir den Mut, sie im Rahmen eines
christlich-theologischen Schulungskur-
ses so entschieden zu vertreten. Un-
sere eigene Kritik aber richtet sich ge-
gen folgende Grundgedanken seines
Vortrages:

Benedetti meint also, eine Naturwis-
senschaft, die auf alle Seinsaussagen
und auf alle weltanschaulichen Gel-
tungsanspriiche verzichtet, konne mit
dem Christenglauben niemals in
einen Konflikt kommen, da ja beide
Partner sich nur in dem ihnen eigenen
Aussagebereich bewegen, eine feind-
selige Begegnung also ausgeschlos-
sen sei. Er glaubt, mit dieser gegensei-
tigen Kompetenzausscheidung die Na-
turwissenschaft aus allen Konfliktmég-
lichkeiten mit der Christenlehre her-
aushalten und beide Partner auf die-
sem neu entdeckten Ruhekissen zu
friedlicher Ko-Existenz zu bringen.



Diese Ueberzeugung Benedettis hal-
ten wir fiir irrig; wir stellen ihr von uns
aus folgende Argumente entgegen:
1. Es mag zutreffen, dass die Naturwis-
senschaft auf ihrer neuen, ontologisch
bereinigten Basis auf alle Angriffe ge-
gen den Christenglauben hin verzich-
tet und Friede halten will. Wie aber,
wenn dieses Friedensangebot vom
Christenglauben nicht honoriert wird?
Wenn der Christenglaube aus seinem
Absolutheitsglauben heraus die wis-
senschaftlich bestlegitimierten natur-
wissenschaftlichen Aussagen als un-
wahr, als gefdhrliche Ketzerei und als
Gottesldsterung bekdampft? Zum Frie-
denhalten braucht es immer minde-
stens zwei Partner, die wirklich den
Frieden wollen.

2. Die Seinslehre ist liberhaupt kein
Ruhekissen, auch nicht innerhalb der
Philosophie. Innerhalb der Seinslehre
treten dem suchenden Menschen min-
destens drei allumfassende Méglich-
keiten entgegen, die sich alle gegen-
seitig ausschliessen. Es sind das

a) die Lehre vom idealen Sein, von der
philosophischen Transzendenz im pla-
tonisch-kantischen Sinne;

b) die Lehre vom Sein der Gotteswelt,
vom himmlischen Jenseits im Sinne der
christlichen Dogmatik;

c) die Lehre vom real-kosmischen Sein,
das alles umfasst und das auch den
Menschen mitsamt dessen Seele und
Geist und mitsamt seinen vielen Reli-
gionen aus sich heraus geschaffen hat
und fortwahrend immer neu schafft.

Zu einer von diesen drei Seinsmoglich-
keiten muss sich der suchende Mensch
entscheiden; entscheidet er sich zur
dritten Moglichkeit, so kénnen ihm die
Auseinandersetzungen mit den beiden

Das Leben eine Tragodie ?

Ansprache an der Morgenfeier in
Schwenningen am Neckar am 25. Sep-
tember 1966.

Liebe Freunde, diese Ueberschrift ist
eine Frage, nicht etwa eine Feststel-
lung. Eine Frage, die, dass ich es nur
gleich sage, von mir verneint werden
wird.

La Bruyére sagte einmal:

«Das Leben ist eine Tragédie fiir die, die
fiihlen, und eine Komdodie fiir die, die den-
ken.»

Nun, wie bei allen solchen Kurz-
sprichen mutet diese Feststellung

anderen Seinsanspriichen unter keinen
Umstidnden abgenommen werden.
3. Wie die gesamte Wissenschaft, so
hat sich vor allem die Naturwissen-
schaft von vorneherein auf die reali-
stische Seinslehre festgelegt. Sie setzt
selbstverstidndlich das reale Sein des-
sen, was sie untersucht, voraus, sonst
wiére sie als Forschung sinnlos. Sie ist
aber ihrer Sache erst dann sicher,
wenn sie die Anspriiche des idealisti-
schen und christlichen Seins vorher
liberpriift und zuriickgewiesen hat.
Jetzt erst kann sie sich darauf verlas-
sen, dass sie die Auseinandersetzung
mit der Christenlehre in keiner Weise
zu scheuen hat.
4. Mit alledem ist die so aufs beste
fundierte Naturwissenschaft selbst-
verstidndlich nicht selbst Philosophie
oder gar Weltanschauung geworden.
Da hat Benedetti recht. Aber sie steht
nun auf einem philosophisch-ontisch
bereinigten Boden und kann so den
anderen Seinsanspriichen mit viel
mehr Sicherheit und Autoritdt entge-
gentreten als bisher. Fundierung und
Kldarung in der Seinsfrage sind durch-
aus kein Ruhekissen, auf dem sich alle
Diskussion zur friedfertigen Co-Exi-
stenz, zum Schlummer also, niederlegt.
Im Gegenteil, eine Naturwissenschaft,
die sich auf einem derart gesicherten
Boden aufbaut, kann den Kampf gegen
den christlichen Widerstand viel ziel-
sicherer, viel nachhaltiger fiihren als
bisher.
Das ist es, was wir Professor Benedetti
entgegenhalten miissen; doch sind wir
ihm dankbar dafiir, dass er mit seinem
Vortrag unsere Auffassung und unsere
eigene Kritik provoziert hat.

Omikron

vielleicht ein wenig hart an, und man
kann schon dariiber diskutieren, wie
La Bruyére das wohl gemeint hat. Ein
solcher Spruch ist ja keine philoso-
phische Abhandlung. Wenn man ein
Gleichnis aus der Malerei borgen will,
so wiirde der Aphorismus, dieser
Kurzspruch, der stilisierten Darstel-
lung eines Themas entsprechen; und
die philosophische Abhandlung dar-
iiber wire dann das liebevoll ausge-
malte Genre-Bildchen eines Spitzweg.
In dem Spitzweg-Bild wére dann
schon alles drin, was zu dem Thema
interessiert, und wir brauchten es

Du musst iiber einen Menschen nichts
Boses sagen. Du kannst es ihm antun —
das nimmt er nicht so iibel. Aber sage es
ihm nicht. Er ist in erster Linie eitel, und
dann erst schmerzempfindlich.

Kurt Tucholsky

bloss noch anzusehen. In der stilisier-
ten Darstellung dagegen bliebe vieles
offen, dem wir selbst noch nachzu-
spuren hétten.

Und ebenso ist es mit dem Aphoris-
mus, in dem oft eine ganze Weltan-
schauung verborgen sein kann. Wenn
wir uns von dem Wort von La Bruyére
angesprochen fiihlen, dann setzen
wir uns, vielleicht sogar bei unseren
eigenen Gesinnungsfreunden, wieder
einmal dem Vorwurf aus, den wir schon
so oft haben héren missen:

Wir freidenkenden Menschen seien
kalt, gefuhllos, herzlos und von uner-
traglicher Nichternheit.

Diese Eigenschaften sind aber kei-
neswegs das Kriterium des Freiden-
kers. Diese Eigenschaften zeigen auch
Menschen anderer Weltanschauung.
Sie sind offenbar absolut nicht da-
von abhingig, ob und was einer
glaubt oder nicht glaubt.

Sie werden uns freidenkenden Men-
schen eben nur deshalb zugeschrie-
ben, weil wir keinen Sinn fiir jene
falsche Romantik, jene rosarote Ge-
fihlsduselei haben, mit denen manche
Leute konsequent an ihrem Leben
vorbeileben, anstatt sich mit ihm aus-
einanderzusetzen. Sie sehen die Welt
nicht so, wie sie wirklich ist, sondern
so, wie sie hinter der schillernden
Maske ihrer lllusion zu sein scheint.
Fiur diese Maske haben wir freilich
nichts lbrig, und es mag sein, dass
der, der ohne sie nicht leben kann,
uns nicht versteht und uns der Niich-
ternheit zeiht. Dabei sehen wir die
Dinge viel klarer ohne das irritieren-
de Beiwerk, das ihnen ihre Maske der
Selbsttauschung vorgaukelt.

Wir sind nicht anders als andere Men-
schen auch. Auch uns schliagt ein
Herz in der Brust, auch unser Blut
fiesst warm und rot, und auch wir ha-
ben Augenblicke, in denen wir nicht
philosophieren méchten!

Uns fehlt gar nichts von dem, was
nach Ansicht vieler Leute einen rich-
tigen Menschen ausmacht. Wir haben
im Gegenteil noch etwas dazu, was
nach unserer Ansicht einen richtigen
Menschen ausmacht, namlich den fe-
sten Willen, unseren Verstand zu ge-

43



	"Der Naturwissenschafter vor der Gottesfrage!"

