
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 5

Artikel: Worte oder Taten?

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411485

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411485
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Freigeistigen Vereinigung der Schweiz

Nr. 5 50. Jahrgang Aarau, Mai 1967

Worte oder Taten
Zur neuen päpstlichen Enzyklika

Wie er schon in seiner Osterbotschaft
ankündigte, hat Papst Paul VI. kurz
nach den Feiertagen eine neue Enzyklika

veröffentlicht, die mit den Worten

«Populorum progressio .»

beginnt und in erster Linie dem Problem
der Entwicklungsvölker und ihrer Nöte
gewidmet ist. Das ca. 50seitige Dokument

liegt uns in seinem Originaltext
noch nicht vor, wir sind also bei seiner

Würdigung vorerst auf die
Auszüge angewiesen, die durch die
Presse gegangen sind. Der Papst
unterstreicht darin, dass von einem
gesicherten Weltfrieden nicht gesprochen

werden könne, solange in weiten
Gebieten der Erde noch Hunger und
Elend herrschen und den Hass der
Armen gegen die Reichen nähren.
Soziale Ungerechtigkeit, Not, Hunger,
Rassenwahn und wirtschaftlicher
Egoismus seien die Krankheitssymptome
unserer Welt, und ohne ihre Beseitigung

werde diese nicht zu einem wahren

Frieden kommen. Der Papst schlägt
dann die Schaffung eines von Ost und

West gemeinsam zu errichtenden
Finanzpools für grosszügige Hilfe an
die vom Hunger bedrohten Völker in

den Entwicklungsländern vor. Das ist
ein wertvoller und richtiger Gedanke,
bei dessen Realisierung es allerdings
interessant sein wird, in welchem
Masse der Vatikan bereit ist, sich mit
seinen eigenen riesigen Finanzmitteln
zu beteiligen. Ein diesbezügliches
konkretes Angebot scheint bis jetzt noch
nicht vorzuliegen, die Presseberichte
über die neue Enzyklika erwähnen
wenigstens davon nichts. Immerhin

würde die Bildung eines derartigen
Fonds sicher erleichtert und beschleunigt,

wenn der Vatikan sein eigenes
Riesenvermögen dafür einsetzen und
auch die schwerreichen katholischen
Orden und ähnliche begüterte Institutionen

der katholischen Kirche zu
namhaften Beiträgen veranlassen würde.

Ein gutes Beispiel hat noch immer
besser gewirkt als alle schönen Worte!

Wer die Gepflogenheiten des
Vatikans und der Kirche kennt, wird
allerdings zur Annahme neigen, dass
die Welt auf dieses Beispiel noch
recht lange wird warten müssen.

Bemerkenswert sind die Auslassungen

der Enzyklika über das
Privateigentum. Es heisst dort: «Das
Privateigentum ist für niemand ein
unbedingtes und unumschränktes Recht.»
Das Gemeinwohl verlange deshalb
manchmal eine Enteignung, wenn der
Besitz wegen seiner Grösse, seiner
geringen oder überhaupt nicht erfolgten

Nutzung, wegen des Elends, das
die Bevölkerung durch ihn erfährt,
wegen eines beträchtlichen Schadens,
den die Interessen des Landes erleiden,

dem Gemeinwohl entgegensteht.
Der Papst beruft sich dabei auf die
Beschlüsse des Konzils und fährt
dann fort: «Die Menschen dürfen nicht
willkürlich über ihre Mittel verfügen.»
Es folgt dann ein scharfer Seitenhieb

gegen «egoistische Spekulationen»
und dagegen, dass «Staatsbürger mit
übergrossem Einkommen einen grossen

Teil davon ins Ausland schaffen.
Der Profit dürfe nicht der eigentliche
Motor des Fortschritts sein. Verlangt
werden dann dringend «konstruktive

Sie lesen in dieser Nummer...

Der Naturwissenschafter vor der
Gottesfrage

Das Leben eine Tragödie?

Dürrenmatts «Wiedertäufer»

Die Phrase

Die Kleinigkeiten der grossen
Zeitrechnung

Du warst noch so ein kleines Mädchen
Von acht, neun Jahren ungefähr,
Da fragtest du mich, vertraut und

wichtig:
Wo kommen die kleinen Kinder her?

Als ich nach Jahren dich besuchte,
Da warst du schon über den Fall belehrt,
Du hattest die alte vertrauliche Frage
Hübsch praktisch gelöst und aufgeklärt.

Und wieder ist die Zeit vergangen.
Hohl ist der Zahn und ernst der Sinn.
Nun kommt die zweite wichtige Frage:
Wo gehen die alten Leute hin?

Madame, ich habe mal vernommen,
Ich weiss nicht mehr so recht von wem:
Die praktische Lösung dieser Frage
Sei eigentlich recht unbequem.

Wilhelm Busch

Reformen», eine «kühne bahnbrechende

Umgestaltung», «Programme» und

«Planung» ohne freiheitsfeindliche
Kollektivierung. Das sei christlicher
Humanismus, den es voll zu entfalten
gelte.
So weit Papst Paul VI. Wir wollen mit
ihm nicht rechten, ob und inwieweit
seine Vorschläge realisierbar sind und
nicht unauflösbare Widersprüche
enthalten. Das überlassen wir den Politikern

und Nationalökonomen. Doch sei

festgestellt, dass die Enzyklika
hinsichtlich der sozialen Fragen weiter
zu gehen scheint als ähnliche
Verlautbarungen früherer Päpste. Sie geht in

ihren Angriffen auf das Privateigentum

sogar über Marx, Lenin und Mao

Tse-tung hinaus, denn in den
kommunistischen Theorien ist nur vom
Privateigentum an den Produktionsmitteln
die Rede, in dieser Enzyklika aber
vom Privateigentum überhaupt. Die
einschlägigen Partien der Enzyklika
und ihre Stellungnahme gegen das

41



Profitstreben als Motor der Wirtschaft
werden bei den katholischen
Grossgrundbesitzern Italiens, der Iberischen
Halbinsel, Lateinamerikas, zu denen
nicht zuletzt die katholische Kirche
und ihre Institutionen gehören, nicht

gerne vernommen werden, um so
weniger als die Passagen über die
Enteignung sozial schädlichen
Privateigentums nichts über eine Entschädigung

aussagen, was ja auch der
Logik der pästlichen Darlegungen
durchaus entspricht. Hingegen dürfte
diese Enzyklika der weiteren Annäherung

zwischen dem Vatikan und dem

Ostblock recht förderlich sein. Pod-

gornys Besuch im Vatikan trägt seine
Früchte!
Kein Wort enthält die Enzyklika über
die Empfängnisverhütung im allgemeinen

und die «Pille» im besonderen,
obwohl die Bremsung des
Bevölkerungszuwachses in den Entwicklungsländern

dort entscheidend zur
Bekämpfung der Hungersnöte und des
Elends beitragen würde und obwohl
während der päpstlichen Osteranspra-
che auf dem Petersplatz Vorkämpfer
der Geburtenkontrolle diesmal in aller
Oeffentlichkeit mit Transparenten
gegen das päpstliche Zaudern in dieser
Frage demonstrierten. Da auch kaum

damit zu rechnen ist, dass die Kirche
ihre riesigen Besitztümer in

Lateinamerika, in Italien usw. aufgibt «wegen

des Elends, das die Bevölkerung
durch sie erfährt», dürfte sich auch
diese Enzyklika wie so manche ihrer
Vorgängerinnen als nichts anderes
erweisen denn als eine Reihe von schönen

Worten, deren praktische Bedeutung

gering ist.

Inzwischen haben in Italien Parteien
und Presse ausführlich zu dieser
neuen Enzyklika Stellung genommen.
Während sich Sozialisten und
Kommunisten und auch der
christlichdemokratische Aussenminister Fanfani
zustimmend äusserten, lehnen die
Rechtsliberalen, die Partei der
italienischen Hochfinanz, die Enzyklika
«trotz ihrer noblen, moralischen
Absichten» entschieden ab. Sie werde
in vielen Ländern «zur Verwirrung der
Gemüter» beitragen. Fast noch schär-

Ein Mensch ist fähig zu verstehen, wie der
Aether schwingt und was auf der Sonne
vorgeht — aber wie sich ein anderer die
Nase anders schnauben kann als er, das
ist er unfähig zu verstehen. Turgenjew

fer verurteilt die Zeitung «Tempo»,
das Blatt der konservativen Kreise des
Vatikans und des rechten Flügels der
Christlich-demokratischen Regierungspartei,

die Enzyklika, die eine Aufmunterung

für alle Katholiken mit «Linksdrall»

darstelle. Das Blatt behauptet,
die Enzyklika nähere sich in bedenklicher

Weise den Thesen Mao Tse-

Man könnte das hier gefasste Problem
auch umkehren und so formulieren:
«Die Gottesfrage vor der Naturwissenschaft!»

— es liegt in beiden Fassungen

eine Problematik, die sowohl die
Kirche wie die Naturwissenschaft, die
heute alle denkenden Menschen aufs
stärkste ergreift und beunruhigt. Darum
landauf und landab die vielen Vorträge,
ja sogar Schulungskurse im Räume
dieser Diskussion.
Im Rahmen eines solchen theologischen

Schulungskurses sprach in

Basel, zu dem im Titel gefassten Thema,
am 22. November 1966 Prof. Dr. L. Be-
nedetti, Dozent für Psychiatrie. Er hat
auch uns dies und jenes zu sagen, und

wir tun gut daran, uns mit ihm
auseinanderzusetzen und zu verständigen.
Wir verstehen sehr wohl Dominante
und Grundtendenz seines Vortrages,
können ihr aber nicht durchgehend
zustimmen. Was will Prof. Benedetti?
Er will die beiden Gesprächspartner,
meist auch Kampfpartner, nämlich die
Naturwissenschaft und den Christenglauben,

in ihren gerechten Ansprüchen

anerkennen und so den säkularen
Kampf zwischen ihnen zur Ruhe bringen.

Vor allem ist ihm daran gelegen,
die Naturwissenschaft aus den
weltanschaulichen Kämpfen herauszuhalten
und ihr so eine ruhig-friedliche
Entwicklung, ohne alle Einschränkungen
durch den Christenglauben, zu sichern.
Auf Grund der ausführlichen
Pressereferate sehen wir uns zu folgenden
Klärungen und Entscheidungen genötigt:

Gerne anerkennen wir die These Be-

nedettis, dass es heute unmöglich
geworden ist, der naturwissenschaftlichen
Forschung im Bereich ihrer eigenen
Kompetenzen von irgend einer
Weltanschauung her Grenzen zu setzen.
Ebenso gerne unterstützen wir Benedetti

in seinen kritischen Bemühungen,
die protestantisch-orthodoxe, die
protestantisch-liberale und die katholische

tungs. Zweifellos wird diese Enzyklika
also dazu beitragen, innerhalb der
katholischen Welt die Gegensätze
zwischen den sozialfortschrittlichen Kräften

und den mit den Finanzmächten
verbündeten konservativen Kreisen zu
vertiefen. So viel uns an dieser Enzyklika

auch noch fehlt, diese Wirkung
begrüssen wir! Walter Gyssling

Theologie in ihren legitimen Aussagebereich

zurückzuverweisen und deutlich

aufzuzeigen, wo deren
Diskussionsbeiträge heute nicht mehr genügen

können. Und auch in der folgenden

entscheidenden Aussage müssen
wir Benedetti recht geben: Die
Naturwissenschaft hat heute einen Reifegrad

erreicht, der es ihr verbietet, als

Weltanschauung aufzutreten und als
solche verbindliche Seinsaussagen zu

machen; sie weiss, dass sie die
Diskussion dieser Seinsfragen der
Philosophie, speziell der philosophischen
Ontologie, überlassen muss. Und erst
recht stimmen wir Benedetti zu, wenn
er sich verwahrt gegen die christliche
Zumutung, dass eine so bereinigte und
fundierte Naturwissenschaft nun nichts
anderes zu tun habe als Gott in immer
weiterem und höherem Ausmasse zu
entdecken und zu bestätigen, da sie ja
als Wissenschaft niemals das Sein
selbst zum Gegenstand ihrer Aussage
machen könne.
Alle diese Feststellungen Benedettis
halten wir für richtig und danken ihm

für den Mut, sie im Rahmen eines
christlich-theologischen Schulungskurses

so entschieden zu vertreten.
Unsere eigene Kritik aber richtet sich
gegen folgende Grundgedanken seines
Vortrages:
Benedetti meint also, eine
Naturwissenschaft, die auf alle Seinsaussagen
und auf alle weltanschaulichen
Geltungsansprüche verzichtet, könne mit
dem Christenglauben niemals in

einen Konflikt kommen, da ja beide
Partner sich nur in dem ihnen eigenen
Aussagebereich bewegen, eine
feindselige Begegnung also ausgeschlossen

sei. Er glaubt, mit dieser gegenseitigen

Kompetenzausscheidung die
Naturwissenschaft aus allen Konfliktmöglichkeiten

mit der Christenlehre
heraushalten und beide Partner auf
diesem neu entdeckten Ruhekissen zu

friedlicher Ko-Existenz zu bringen.

«Der Naturwissenschafter vor der Gottesfrage !»

42


	Worte oder Taten?

