
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 1

Artikel: Der Harlekin mit dem Platohaupt

Autor: Ohnemus, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411439

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411439
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ausgesprochen werden: Sie darf sich
in der Wahrheitsfrage nicht entscheiden,

nicht festlegen; sie muss der
Wahrheitsfrage behutsam aus dem

Wege gehen; noch genauer: ihre

ganze Belehrung erfolgt unter der
stillschweigenden Voraussetzung, dass
das, was hier ausgesprochen und
gelehrt wird, auch wahr sei; aber sie
darf das nicht aussprechen; sie darf
nicht offen zu der Wahrheit stehen, zu
der Wahrheit ohne christlichen Gott
und ohne christliche Jenseitswelt, weil
diese ihre Wahrheit in wesentlichen
Punkten der christlichen Wahrheitskonzeption

widerspricht. In der
Wahrheitsfrage, in der offenen Stellungnahme

zu letzten Einsichten und Werten

wird sie heute noch zur Neutralität
verpflichtet.
Der oberflächliche Betrachter dieser
Dinge gibt sich damit zufrieden. Ihm
ist diese Neutralität eine sehr bequeme

Lösung; ermöglicht sie doch einen
Unterricht, ohne nach irgend einer
Seite hin jemanden rüde vor den Kopf
zu stossen; einen Unterricht also, an
dem die Kinder aller Bekenntnisse
«ohne Beeinträchtigung ihrer

Glaubens- und Gewissensfreiheit» teilnehmen

können; so will es ja auch die
Bundesverfassung mit Artikel 27. Genau

besehen ist aber diese Neutralität

in der Wahrheitsfrage alles andere,
nur keine ideale Lösung; sie ist eine
überaus fragwürdige Notlösung; und

Vor über zweihundert Jahren, im Jahr
1759, kam Abbe Ferdinand Galiani als

neapolitanischer. Gesandtschaftssekretär
nach Paris, wo er, mit kleinen

Unterbrechungen, bis zu seiner Abberufung
im Jahr 1769 verblieb. Der Abbe
Galiani war einer der vielen Abbes ohne
Weihen, wie sie in der Gesellschaft
des Ancien regime so Mode waren,
und eine der merkwürdigsten und
lebenslustigsten Gestalten des 18.

Jahrhunderts. Anfänglich wegen seiner
kleinen Statur eher verspottet, bildete
er bald den Mittelpunkt der Gesellschaft,

die sich seinem Bann nicht
entziehen konnte und ausserordentlich
von ihm gefesselt war durch seine
geistreichen Anspielungen auf alle Fragen

des Lebens, mit denen er stets
das Richtige traf. Er wurde der Freund
Diderots und des Wahlfranzosen
Melchior Grimm, welch letzterer über ihn
schrieb:

sie wird von Tag zu Tag fragwürdiger,
je stärker sich der Wahrheitsgehalt
der Diesseitserkenntnis durchsetzt.
Die neutrale Schule tut gewiss gut
daran, die Jugend in die diesseitige
Realität einzuführen. Die Schule darf
aber nicht übersehen, dass diese Realität

heute die Seinsgrundlage eines
immer mächtiger werdenden Glaubens
und Bekenntnisses ist, eines Glaubens,

Durch die Taufe von Kindern und Jugendlichen

wird die vom Naturrecht gewährte
Freiheit der Entfaltung eines jungen
Menschen vor Erlangen seiner Grossjährigkeit
oder besser gesagt: vor Erlangung der
Entscheidungsfähigkeit in weltanschaulichen
Dingen in unzulässiger, ja sogar straffälliger

Weise beeinträchtigt. Auf diese Art wird
den unmündigen Menschen von den Eltern
unter Einfluss der Konfessionen schon
kurz nach ihrer Geburt unbefragt eine
Weltanschauung aufgezwungen, mit der
sie dann ihr ganzes Leben lang behaftet
sind und von der sie sich ohne psychische
und gesellschaftliche Nachteile in der Regel

nicht mehr befreien können.
L. Brandstätter

der nun eben nicht mehr der christliche

Glaube ist. Der Rückzug auf die
reine Stoffvermittlung ist heute nicht
mehr der Rückzug auf die reine
Neutralität. Genau besehen hat die neutral

sein wollende Schule eben doch
schon Partei genommen und das Neu-

«Dieses kleine, am Fuss des Vesuvs
geborene Wesen ist ein wahres
Phänomen. Mit einem hellen und
durchdringenden Blick vereinigt er eine
ausgebreitete und gründliche Gelehrsamkeit,

mit den Ansichten eines Mannes
von Genie die Heiterkeit und das
Behagen eines Menschen, der nichts
wünscht, als zu unterhalten und zu
gefallen. Er ist ein Plato mit dem
Temperament und den Gebärden eines
Harlekins.»
Aehnlich äussert sich Marmontel über
ihn: «Der Abbe Galiani war seiner
Person nach der reizendste Harlekin,
den Italien jemals hervorgebracht hat;
aber auf der Schulter dieses Harlekins
sass der Kopf eines Macchiavell.»
Die Bewunderung für Galiani beruhte
vor allem auf seiner natürlichen
Vortragsweise und ihrer Eindringlichkeit,
in der sich der Schauspieler mit dem
Dichter, die Kühle des Geistes mit

tralitätsgebot durchbrochen. Der
genaue Wortsinn von Neutralität neu-
ter keiner von beiden) müsste
eigentlich die Schule darauf verpflichten,

vom irdischen Realismus ebenso
konsequent abzusehen wie vom
Christenglauben — das wäre, begrifflich
scharf gefasst, der genaue Sinn der
Neutralität. Damit ist aber sofort auch
die Absurdität dieser genauen
Neutralitätsforderung mit Händen greifbar
geworden. Schule, Unterricht und
Erziehung verlieren sofort jeden Sinn
und Wert, wenn ihnen der Realitätsbezug

durch einen derart konsequenten

Neutralitätsbegriff entzogen würde.

Nein, die Einführung in die Realität

des iridischen Geschehens ist
pädagogisch in jeder Hinsicht gerechtfertigt,

und dafür ist die Schule in keiner

Weise zu tadeln. Wohl aber ist sie
zu tadeln, wenn sie meint, mit dieser
ihrer guten Realitätserkenntnis ihre
weltanschauliche Neutralität begründen

zu können. Und Tadel verdient
diese Schule auch, wenn sie meint,
mit diesem Rückzug auf die reine
Stoffvermittlung sei auch die pädagogische

und erzieherische Aufgabe
schon restlos gelöst. Ohne den offen
einbekannten Bezug auf die
Wahrheitsfrage bleibt das Ganze der
Stoffvermittlung in einer fatalen Schwebe
der Unverbindlichkeit stecken. Diese
Schule hat keinen festen, keinen
verpflichtenden Boden unter den Füssen.

dem typisch lebhaften italienischen
Temperament verbanden. Daher Sain-
te-Beuve ganz richtig bemerkt: «Wenn
man ihn heute liest, verliert der Abbe
Galiani sehr; man musste ihn hören.
Er erzählte seine Geschichte nicht, er
stellte sie dar.»
Galianis Einzug in die französische
Gesellschaft geschah zu einer Zeit, in
der die Weltgeltung der französischen
Literatur sich über ganz Europa
ausbreitete. In Wissenschaft und Kunst
herrschten die Salons und in diesen
wiederum die Frauen wie Madame
Geoffrin, die Marquise Du Deffand,
Mlle de Lespinasse. Bei der Herzogin

von Aiguillon trafen sich die
Enzyklopädisten, bei der Prinzessin von
Robecq die Gegner derselben.
Diese Salons nun waren für Galiani
die Bretter, die die Welt bedeuten.
Sehr gut gab Diderot in einem Briefe
an seine Freundin Sophie Voland
Galianis Apologie vom Kuckuck, dem
Esel und der Nachtigall wieder, wo er

Der Harlekin mit dem Platohaupt

3



Reine Stoffvermittlung ist noch lange
nicht das, was wir unter Bildung
verstehen. Der vorgelegte Stoff, so wertvoll

er im einzelnen sein mag, bleibt
Chaos, er wird nicht zu einem in sich
geschlossenen und überzeugenden
Ganzen umgebildet. Der Stoff bleibt
Stoff und wird nicht integriert zu einer
den Schüler von innen her formenden
Bildung. So kann sich in den letzten
Fragen nach Wahrheit und Wert und
Sinn in dieser Schule ein Gefühl der
Unsicherheit, der Leere, hier kann sich
trotz aller Fülle des Stoffes ein gewisser

Leerlauf einstellen. Und hier, in
diesem Dämmer der Unentschieden-
heit und Leere, hier wurzelt denn auch
das, was jener Gymnasiallehrer nicht
ohne Grund dem tapferen Unternehmen

der «Schweizer Illustrierten»
entgegenhält, hier wurzelt die geistige
Stumpfheit, Borniertheit und Interesselosigkeit

eines grossen Teiles der
heutigen Jugend.
Gänzlich verfehlt wäre es, der neutralen

Staatsschule die Schuld an dieser
tragischen Situation aufzuladen. Ist
doch die Staatsschule nur Ausdruck
und Funktion des Staates und der
Gesellschaft, die diese Schule geschaffen

haben und tragen. Auch hier im
Staat und in der Schule bleibt ja alles
in der unverbindlichen Schwebe der
Neutralität. Der Christenglaube hat
heute, trotz aller erlittenen Schwächung,

doch noch so viel Kraft, sich

als die absolute und letztgültige Wahrheit

auszugeben und so den Begriff
der Wahrheit für sich zu monopolisieren.

Die Praxis des täglichen
Lebens, die Schule und die Wissenschaft
— alles, was mit der harten irdischen
Realität sich auseinandersetzen muss,
das hat schon längst sich einen ganz
anderen Wahrheitsbegriff schaffen
müssen und auch tatsächlich geschaffen.

Sie halten sich alle aber für nicht
kräftig genug, sich offen zu diesem
ihnen eigenen Wahrheitsbegriff zu
bekennen und so die Wahrheitsfrage in
einer offenen Auseinandersetzung mit
dem Christenglauben zu bereinigen.
Von der Sache selbst her drängt heute
alles zu dieser offenen Bereinigung;
sie wird aber vorerst noch zurückgestellt.

Staat und Gesellschaft, also wir alle,
sind mitschuldig an der tragischen
Lage der Staatsschule. Mitschuldig ist
auch der Christenglaube. Die Kraft
zu einem vollen Durchbruch in Staat
und Gesellschaft; die Kraft zur
Bildung eines verpflichtenden Ganzen
auf positiv christlichem Boden in Staat,
Gesellschaft und Schule — diese Kraft
hat der Christenglaube ganz
offenkundig heute nicht mehr. Er tritt aber
auf mit dem Anspruch und mit dem
Anschein, diese Kraft auch heute noch
zu besitzen. Er hat immer noch die
Kraft zu verhindern, dass sich Staat,
Gesellschaft und Schule zu einem

Es ging der fromme Herr Kaplan,
Nachdem er bereits viel Gutes getan,
In stiller Betrachtung der schönen Natur
Einst zur Erholung durch die Flur.
Und als er kam an den Waldessaum,
Da rief der Kuckuck lustig vom Baum:
«Wünsch guten Abend, Herr Kollege!»
Der Storch dagegen, nicht weit vom Wege,
stieg in der Wiese auf und ab
und sprach verdriesslich: «Papperlapapp!
Gäb's lauter Pfaffen lobesam,
Ich wäre längst schon flügellahm!»
Man sieht, dass selbst der frömmste Mann
Nicht allen Leuten gefallen kann.

Wilhelm Busch

offenen, zu einem vollen und letztgültigen

Ganzen, in dem es dann keinen
Leerlauf mehr gäbe, auf dem Grund
und Boden der diesseitigen Realität
ausbilden. Diese Mitschuld an der
Neutralität und damit auch an den
Gebrechen der Neutralität — diese
Mitschuld muss heute der Christenglaube
einsehen und auf sich nehmen. Nicht
die ganze Schuld; denn der Christenglaube

ist, wie alle anderen Weltreligionen

auch, tief eingebettet in das
reale Geschehen, in Geschichte und
Kultur, und ist den Gesetzen dieses
irdischen Geschehens ganz ausgeliefert.

Im letzten ist das alles ganz
einfach unser historisches Schicksal;
Christen und Nichtchristen, wir alle
leben heute in einer Uebergangszeit;
wir stehen deutlich im Ausgang der

zum Schluss ausführte: «Die Schnurren

des Abbes sind gut, aber er trägt
sie auch wunderbar vor. Man widersteht

ihnen nicht. Sie hätten sich vor
Lachen geschüttelt, wie er den Hals in
die Luft streckte, als Nachtigall ein
süsses Stimmchen bekam, als Kuckuck
sich brüstete und einen rauhen Ton
annahm, seine Ohren aufrichtete und
die dumme und schwerfällige Würde
des Esels nachahmte, und das alles
ganz natürlich, ohne es zu übertreiben.

Das macht, er ist von Kopf zu
Fuss ein unvergleichlicher Mime.»
Oder: «Der Abbe ist unerschöpflich an
geistreichen Wendungen und Zügen;
ein Kleinod für Regentage.»
Doch «es ist nicht jedermann gegeben,

seinen Witz zu verstehen», sagte
Diderot an anderer Stelle. «Er ist heiter

in Gesellschaft, aber vermutlich
melancholisch, wenn er allein ist.»
Diese Mischung von Melancholie und
Heiterkeit war charakteristisch für
Galiani, der sich in Gesellschaft plötzlich

still und traurig in eine Ecke des
Zimmers verzog, wenn er seine Geschichte

erzählt hatte.
Galiani verfasste eine Reihe wertvoller

Bücher. Das Werk «Deila Mone-
ta» zum Beispiel, ein Traktat über das
Wesen des Geldes, brachte ihm Ruhm
und Ansehen ein und gilt unter den
Nationalökonomen längst als
klassisch. Sein erstes berühmtes
französisches Buch, die «Dialogues sur le

commerce des bles», ist schon deshalb

bemerkenswert, weil es zeigt,
dass ein Geist zwei verschiedenen
Kulturen zugleich angehören konnte.
Galianis «Dialoge» gehören mit zu den
besten der an Dialogen so reichen
französischen Literatur. Er selbst sagte
darüber: «Dass ich die Dialogform, als
die französischste, gewählt habe, ist
nur natürlich. Die Sprache des
geselligsten Volkes auf Erden, die Sprache
einer Nation, die mehr spricht als
denkt und nur denkt, um zu sprechen,
muss die dialogisierteste Sprache

sein.» Und weiter: «Meine Dialogues
sind ein Lehrbuch für einen Staatsmann,

d. h. für einen Menschen, der
den Schlüssel zum Geheimnis besitzt
und weiss, dass sich alles auf Null
reduziert. Mein Buch ist ganz diabolisch

tief, denn es hat keinen Grund.
Aber ich habe es nicht gern, dass

man mich vor dem Publikum des Mac-
chiavellismus beschuldigt; das Publikum

ist so dumm, und ich bin noch
nicht tot.»
Dieses Werk vollendete er 1769, eben
als er Paris wegen einer diplomatischen

Affäre für immer verlassen
musste, womit er sich ungewollt einen
glanzvollen Abgang sicherte, denn
bald sollten die «Dialoge» das
Tagesgespräch von Paris bilden. Und nun
begann sein Briefwechsel mit seiner
Freundin Madame d'Epinay, die ihm

nun sein geliebtes Paris ersetzen
musste und der er oft schrieb: «Ich
bin verloren, wenn ich Sie nicht mehr
habe.» Dieser Macchiavell, der so oft

4



christlichen Aera; aber verzweifelt
klammert sich der Christenglaube, der
sein Ende herankommen fühlt, an
allem Möglichen und Unmöglichen,
darum auch an der Schule, fest, um
den Untergang so lange wie möglich
noch hinauszuschieben. Das Neue
aber, das sich auf dem Grund der
Realität selbst, also ganz ohne
Jenseits, heranbildet, das ist noch nicht
stark genug, sich überall durchzusetzen

und alle Kämpfe zu seinen Gunsten

zu entscheiden. Unsere eigene
Aufgabe kann es nur sein, im Kleinen,

im Bereich unserer eigenen
Möglichkeiten, diesen Prozess der Auflösung

hier, der Neubildung dort zu
intensivieren und damit zu beschleunigen.

Zum Schluss kurz zurück zur «Schweizer

Illustrierten». Dass sie einen
ausgewählten Teil der Schweizer Jugend
aufruft zur selbständigen Forschung
dafür haben wir nur Anerkennung und
Dank; diese Forschung liegt auf der
richtigen Linie und führt tiefer in die
Erkenntnis der Realität hinein. Obwohl
der Mensch selbst durchaus nichts
anderes ist als Realität und mitten in
dieser Realität drinsteht — der Weg
des Menschen zur Erkenntnis dieser
Realität ist lang und überaus mühselig.

Solange aber diese jugendliche
Forschung der letzten Entscheidung
in der Wahrheitsfrage ausweicht und
ausweichen muss, solange bleibt auch

diese Forschung und bleiben auch die
Früchte dieser Forschung in der
unverbindlichen Schwebe der
weltanschaulichen Neutralität hangen, können

die Jugend weder festigen noch
charakterlich fördern. Grösser noch
und herzlicher wäre unser Dank, wäre
unsere Anerkennung, wenn die
«Schweizer Illustrierte» mit ihrem Aufruf

zur selbständigen Forschung den
Ruf zur tapferen Entscheidung in der
Wahrheitsfrage verbinden könnte.
Verlangen wir zu viel? Omikron

Wer ist Atheist?

Derwissenschaftlich denkende Mensch
ist Atheist, denn er lebt in einer
gottfreien Wirklichkeit.
Bei vielen Menschen ist es nur ein
gefühlsmässiges Widerstreben, sich
als Atheisten zu bezeichnen, weil sie
in ihrer Umwelt nicht als schlechte
Menschen gelten wollen, denn die
Worte «atheistisch» und «Atheismus»
mit «gottlos» und «Gottlosigkeit» übersetzt,

sind zum Ausdruck des Bösen
schlechthin geworden. Trotzdem sollten

wir alle den Mut aufbringen, uns
in konsequenter Haltung zu unserer
Ueberzeugung als Atheisten zu
bekennen. Wir leben in einer gottfreien
Wirklichkeit als gottfreie Menschen;
als solche sind wir aber Atheisten, ob

es uns gefühlsmässig passt oder nicht.
Es ist doch letztlich der Sinn unserer
kirchenfreien Bewegung, unsere
Ueberzeugung zum Gemeinbesitz werden zu
lassen. Dass dieses Ziel nur über eine
gottfreie Erziehung in einer ferneren
Zukunft zu erreichen ist, wird allen
klar sein, denn mit dem Umbruch in

Ueberzeugungsangelegenheiten, welche

heute lediglich Glaubensangelegenheiten

sind, kann erst unter einer
religiös neutralen Staatsführung
begonnen werden.
Ein jeder sollte auch mutig erklären,
dass er keine Religion habe, denn
«religio» oder «Religion haben» heisst —

aus dem Altitalienischen herkommend
— Geheimwissen haben. Geheimwissen
wurde aber nur in Kulten weitergegeben,

weshalb Religion immer mit Kulten

und auch im Christentum mit Magie

zu tun hat. Das Wort Religion hat
ursprünglich absolut keine Beziehung
zu einem Gott, sei er persönlicher
oder unpersönlicher Art, aber es steht
mit Geheimem in Verbindung, denn
das God war das anzurufende
Geheimwesen. Wer heute behauptet
Religion zu haben, sagt damit, dass er
mehr wissen will, als er natürlicherweise

wissen kann und nach seiner
eigenen Auffassung etwas in das Wort
hineindeutet. Dass uns die Umwelt
als Religionslose für schlecht hält,
darf uns nicht schockieren, eines
Tages wird dieselbe Umwelt sich als re¬

den Herzlosen spielte und sich rühmte,

niemals geweint zu haben, selbst
nicht beim Verlust von Vater, Mutter
und all den Seinen, wodurch er Diderot

sehr missfiel, weinte hemmungslos,
als er Paris verlassen musste.

«Man hat mich von Paris getrennt,
man hat mir das Herz ausgerissen»,
schrieb er Madame d'Epinay, und
seine ganze Korrespondenz, die bis
kur,z vor seinem Tode dauerte, war
ein einziges langes Bedauern. Dieser
Briefwechsel, den er zu zwei Dritteln
mit Madame d'Epinay, den Rest mit
seinen andern Pariser Freunden führte,

ist sein berühmtestes französisches
Werk. Diese Briefe, die nie genug
gerühmt werden konnten, gehörten
ihrer Eigenart nach ebensosehr
Madame d'Epinay wie dem gebildeten
Publikum an. Sie lassen auch das
fortwährende Bestreben Galianis, der sich
in dem sonst so reizvollen Neapel wie
in der Verbannung vorkam, erkennen,
mit dem wissenschaftlichen und ge¬

sellschaftlichen Leben in Paris in
Verbindung zu bleiben.
Obschon er in Neapel noch viele und
hohe Aemter innehatte, konnte ihm
dieses «Leben ohne, Zerstreuung, ohne
Freunde, ohne Gastmähler und
Abendgesellschaften, ohne Gesundheit,
ohne Liebe» nicht Paris ersetzen. Und
an dem Tage, an dem er Madame
d'Epinay durch den Tod verlor, sollte
auch seine Seele zerbrechen, und er
überlebte sie nur um wenige Jahre.
«Ich habe gelebt, ich habe weise
Ratschläge erteilt, ich habe meinem Herrn
und meinem Staate gedient, ich habe
den Vater einer zahlreichen Familie
gespielt; ich habe mich in meinen
Schriften für das Glück meiner
Mitmenschen eingesetzt. Und in dem
Alter, wo die Freundschaft am nötigsten
wird, verliere ich alle meine Freunde!
Ich habe alles verloren! Man überlebt
seine Freunde nicht!»
Sainte-Beuve kommentiert diese Worte
so: «Brav, liebenswürdiger Abbe, mit

diesen Worten stehst du im nobelsten
Gegensatz zu den von dir immer
verkündeten Grundsätzen, zu deiner
angeblichen Herzlosigkeit, und so erst
bist du liebenswert!»
Am 30. Oktober 1787 ist Galiani,
achtundfünfzig Jahre alt, scherzend noch
im letzten Augenblick, gestorben,
gleich als ob er wusste, was wenige
Monate später in Frankreich kommen
sollte. Man weiss, dass Galiani trotz
seiner Eulenspiegeleien immer
darnach trachtete, andern Nutzen zu
erweisen, das menschliche Leben rings
um sich zu verbessern. Und getreu
handelte er selbst nach dem Chevalier

in seinen «Dialogen»: «Der
Frondienst des Weisen besteht darin, den
Menschen Gutes zu tun.»

Werner Ohnemus

Geistlose kann man nicht begeistern, aber
fanatisieren kann man sie.

Marie von Ebner-Eschenbach

5


	Der Harlekin mit dem Platohaupt

