Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 4

Artikel: Vergeblich

Autor: Busch, Wilhelm

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411480

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

res wie Keyserling, dessen Gottesbe-
griff nur Name, héchstens Symbol ist,
aber nichts Transzendentes. Damit
aber auch in Zukunft nichts Transzen-
dentes in die Tiefe menschlichen We-
sens hineininterpretiert wird, deshalb
sagen wir nicht «Gott» dazu.

Das Buch ist eine Zusammenstellung
mehrerer Aufsétze, von denen wir einen
bereits andeuteten, der sich mit dem
Denken Keyserlings selbst beschéf-
tigt.

Die anderen Aufsitze, die aus Vortri-
gen einer Tagung der Keyserling-Ge-
sellschaft vom 22. bis 25.6. 1963 stam-
men, versuchen objektiv und unvor-
eingenommen verschiedene Religions-
formen und religidse Bewegungen zu
beschreiben, ihr eigentliches Wesen,
ihren «Sinn» unabhéngig vom Chri-
stentum zu ergriinden, und Vergleiche
zu ziehen.

So werden nacheinander von ver-
schiedenen Autoren Themen iiber das
Christentum, die modernen Strémun-
gen in Japan, die Meditation, Islam
und Buddhismus, Jesus im Islam, das
Denken Keyserlings und das konfu-
zianische Denken im heutigen China
behandelt, dieser Aufsatz mit dltesten
Bildern aus vorkonfuzianischer Zeit,
die erst 1956 entdeckt worden ist.
Ohne auf Einzelnes einzugehen sei
nur angedeutet, dass in diesen Auf-
sédtzen wertvolle historische Zusam-
menhidnge, die bis auf die heutige
Zeit reichen, dargestellt sind. Sie sind
objektiv behandelt worden, ohne dass
das Christentum hoéher bewertet wird
als die anderen Religionssysteme. Im
Gegenteil gerade im Aufsatz Uber
«das Christentum in der Auseinander-
sitzung der Religionen heute» wird
ausdriicklich behauptet, dass man bei
einem Gesprich keine Sonderstellung
fiir sich beanspruchen darf, dass man
sich dabei aber auch nicht aufzu-
geben braucht. Bei einem Gesprich
miisse man den andern zu versteh-
hen suchen und ihm gegeniiber offen
sein, steht im Aufsatz Uber «die

Vergeblich

Schon recht. Du willst als Philosoph
Die Wabhrheit dir gewinnen;

Du machst mit Worten ihr den Hof,
Um so sie einzuspinnen.

Nur sage nicht, dass zwischen dir

Und ihr schon alles richtig.

Sie ist und bleibt, das wissen wir,

Jungfréulich, keusch und ziichtig.
Wilhelm Busch

36

modernen Religionen Japans». Man
solle weder die fremden Religionen
als Seitenwege religiosen Denkens
noch aber vorschnell hinter allen Reli-
gionen denselben Gott vermuten, der
auch der Christengott ist. Das sind
anzuerkennende Grundsidtze fir ein
Gesprich iiber die Religionen.
Bemerkenswert ist eine Tatsache, die
bei der Behandlung der neuen reli-
giésen Bewegungen in Japan berich-
tet wird. Bei diesen ist das Gesetz
das Oberste, die hochste Macht. Wenn
sie aber Missionen in Europa betrei-
ben, so nennen sie dieses Gesetz
«Gott». W. Kohler, der Verfasser die-
ses Aufsatzes, scheint dies so aufzu-
fassen, als ob die Anhidnger dieser
japanischen Lotos-Bewegung hierbei
nicht bis zur letzten Erkenntnis Gottes
gelangt seien. Kann man aber nicht
auch umgekehrt sagen, dass die Ja-
paner schon lingst lber eine auch
nur angendhert persénliche Gottes-
vorstellung hinausgekommen sind und
den Europdern diese abstrakte Auf-
fassung noch nicht zutrauen und glau-
ben, diese besser zu iiberzeugen,
wenn sie «Gott» sagen? Mir kommt es
fast so vor. Danach wire der Weisse
eben vielleicht religiés unterentwik-
kelt? Jedenfalls eine interessante
Feststellung, die das Selbstbewusst-
sein des Weissen, die héchstentwik-
kelte Kultur zu besitzen, etwas er-
schiittern kénnte und sollte. Auch
Kohler selbst gibt dies etwas zu, wenn
er seinen Aufsatz mit der Bemerkung
schliesst, dass auch wir die Frage
nach Weg und Ziel neu stellen soll-
ten.

Sehr interessant ist der Aufsatz von E.
Benz iiber die Meditation, in welchem
ausfithrlich Methode und Wesen der
Meditation beschrieben wird. Sie ist
ein immer stirkerwerdendes Bewusst-
werden vom Korperlichen bis zum Gei-
stigen. Sie fiihrt iiber die héchsten
Freuden zur Gelassenheit und schliess-
lich zum hoéchsten und letzten Wissen
um friheres Dasein und das Weltge-
setz als «innere Kausalitdt des Sitten-
gesetzes», wie es Buddha bei seiner Er-
leuchtung gehabt haben soll. Dies mag
uns etwas spekulativ klingen — und die
Folgerungen daraus sind es auch —
aber die andere Mentalitat des osti-
schen Menschen mit seiner Bildhaftig-
keit in der Phantasie ldsst wohl wahre
innere Erlebnisse zu symbolhaft deu-
ten. Hier Beziehungen zum Christen-
tum, besonders zur Wundertatigkeit
(Wandeln auf dem Wasser), zu sehen,

Der Kirchenaustritt all jener, die mit der
Kirche iiberzeugungsmissig gebrochen
haben, ist nur eine Folge aufrechter Ge-
sinnung.
Je freier der Mensch ist, desto selbstan-
diger wird er in sich und desto wohlwol-
lender gegen andere.

Wilhelm von Humboldt

scheint mir nicht nur fragwiirdig zu sein,
sondern das wirklich nur rein seelisch-
geistige Schauen in der buddhistischen
Meditation zu vereinfachen. Die See-
lenwanderung beim Buddhismus ist ja
urspriinglich nicht einfach der Ueber-
gang der persénlichen Seele von einem
Koérper zu einem andern, sondern
sie ist die Uebertragung nicht
ausgeglichener Seelenkrafte zwischen
Gut und Bose (Dharma). So mag
auch die héchste Erkenntnis bei der
Mediation das innere Erkennen die-
ser Seelenkrifte sein, die von friiher
herstammt, sich aber nur im Seelischen
des meditierenden Menschen befindet
und auf der héchsten Stufe zum Aus-
gleich kommen soll. Mir scheint eine
Parallele zum Christentum doch wieder
vom Wunsche getragen zu sein, andere
religiose Erkenntnisse christlich zu
deuten, was das Prinzip des Gespré-
ches durchbricht. Wir sind jedenfalls
der Ansicht, dass diese ganze Frage
der Meditation einmal niichtern psy-
chologisch analysiert werden sollte.

Die Stellung des Christentums wird von
G. Mensching beleuchtet, der sich
scharf gegen die dialektische Theolo-
gie K. Barths wendet. Das Christentum
habe eben keine Sonderstellung in der
Welt. Er schildert mehrere Einwénde
anderer Systeme gegen das Christen-
tum, bei denen die Frage der Toleranz
und auch der Anthropomorphismus
(Menschenahnlichkeit) bei der Gottes-
vorstellung eine Rolle spielt. Man hat
beim Lesen dieses Aufsatzes etwas
den Eindruck der Einengung christli-
chen Denkens durch die andern Re-
ligionen, wenn auch diese einiges
vom Christentum iibernommen haben,
beispielsweise den Missionsgedanken.
Man kénnte fragen, ob auch ein Ge-
spriach mit Freidenkern erwidhnt wird.
Hieriiber wird unmittelbar nicht ge-
sprochen. Aber man merkt besonders
bei der Behandlung der neuen Bestre-
bungen in Japan, dass dieses Gespréch
nicht ausgeschaltet ist. Die moralischen
Ziele und die undogmatischen Vorstel-
lungen dieser Gruppen werden er-
wihnt. Nun auch wir wollen moralische
Weiterentwicklung der Menschheit zur



	Vergeblich

