
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 50 (1967)

Heft: 4

Buchbesprechung: Das grosse Gespräch der Religionen [Gustav Mensching, Werner
Kohler, Ernst Benz, Annemarie Schimmel, E.L. Dietrich, E. Von
Dungern, Carl Hentze]: Band 2

Autor: Titze, Hans

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Man muss an alles
denken,

auch an das Letzte, das heisst in
diesem Zusammenhang an die Abschiedsfeier

nach dem Erlöschen des Lebens.
Sie wünschen sie selbstverständlich
Ihrer Weltanschauung gemäss, also

freigeistig, durchgeführt.
Dazu sind Angaben aus Ihrem Lebenslauf

und Ihrem geistigen Werdegang
nötig. — Sie wollen darüber keinen
Aufsatz schreiben? Ist auch nicht nötig.

Sie beziehen bei der Geschäftsstelle

der FSV, Langgrütstrasse 37,
8047 Zürich, eine Wegleitung. Diese
enthält alle Fragen, deren Beantwortung

für die Aufstellung eines
Lebensabrisses von Belang sind. Mit der
Ausfüllung dieses Fragebogens ersparen
Sie den Hinterlassenen und dem
Bestattungsredner viele Mühe und haben
dazu die Gewissheit, dass ein
wahrheitsgetreues Bild Ihres Lebensganges

und Ihrer Persönlichkeit dargeboten

wird.

Falls Sie eine würdige Abschiedsfeier
auch finanziell bei Ihren Lebzeiten
geregelt haben wollen, wird Sie die
Geschäftsstelle der FVS, Langgrütstr. 37,
8047 Zürich, Telephon 051 54 4715
gerne dabei beraten.

Frage nachgegangen und hat festgestellt,

dass keine drei Stunden nach
dem Attentat der SS-Standartenführer
Dollmann seinen Freund, den Abt
Pankratius Pfeiffer, im Vatikan besuchte
und diesem erklärte, dass eine
fürchterliche Vergeltungsaktion der
Deutschen drohe, wenn der Papst nicht
dagegen protestiere. Pater Pankratius
war vom Papst persönlich beauftragt,
in allen Angelegenheiten zwischen
Vatikan und deutscher Besatzung zu
vermitteln, er hatte Zugang zum Papst
und versprach, die Nachricht sofort
weiterzuleiten.
Unterdessen hatte SS-Obersturmbannführer

Kappler mit seiner Truppe die
Exekution übernommen. Aus den
Gefängnissen wurden 320 Geiseln
zusammengesucht, zu denen, als der 33.
SS-Mann starb, noch 15 Juden getrieben

wurden. Die SS transportierte die
Todesgeweihten zu den Adreatini-
schen Höhlen am Stadtrand. Das
geschah im Laufe des folgenden Tages,
dem 24. März 1944.

Am Abend dieses Tages gegen 18 Uhr
meldete ein schlesischer Mönch
namens Szenik, der in den Katakomben
des heiligen Calixtus lebte: in der Nähe

erschösse die SS Hunderte von
Italienern. Da die Deutschen die Geiseln
zu zweien und dreien durch die Gänge
schleppten und dann einzeln umbrachten,

dauerte die Exekution viereinhalb
Stunden, von 15.30 Uhr bis 20 Uhr.
Sicher hätten auch nach diesem alarmierenden

Anruf des Paters Szenik noch
gut hundert Italiener gerettet werden
können, aber es wurde von Pius XII.
auch jetzt keinerlei Versuch unternommen,

die Geiseln zu retten.
Unter den 335 Erschossenen im Alter
von 14 bis 75 Jahren waren 252 Katholiken

und auch ein katholischer Priester.

Es ist verständlich, dass der Vatikan
an diesem Buch von Robert Katz keine
Freude hat und von «Brunnenvergiftung»

redet. Es sei kein historisches,
sondern ein polemisches Buch. Als
Gegenargument wurde auf das baldige
Erscheinen des 3. Bandes der vatikanischen

Dokumentensammlung verwiesen.

Ob darin die Wahrheit über das
Verhalten des Papstes Pius XII.
enthalten sei, wurde nicht verraten. (Vgl.
«Stern» 8/67).

In diesem Zusammenhang sei noch auf
einen Bericht über den Auschwitz-
Prozess in München verwiesen. Laut
«Schweizerische Kirchenzeitung»
11/67 hätten sich die Kirchen Hollands
auf die ersten Nachrichten von den
bevorstehenden Deportationen hin an
das Reichskommissariat in den Niederlanden

gewandt und die Zusage
erreicht, dass die christlich getauften
Juden verschont würden. Man erwarte
aber dafür, dass sich die Kirchen
ruhig verhalten (gemeint ist: bei der
Ermordung nicht getaufter Juden!). Die

protestantische Kirche hätte sich an
das Versprechen gehalten, die
katholischen Bischöfe und ihr Klerus aber

von den Kanzeln protestiert. Eine
Aktennotiz des Hauptangeklagten lautet:
«Da die katholischen Bischöfe sich
ohne Grund in die Sache eingemischt
haben, sollen alle katholischen Juden
abtransportiert werden.»

Die Redaktion der «Schweizerischen
Kirchenzeitung» findet, dass diese
Aktennotiz auch das Schweigen Pius' XII.
rechtfertige, sie widerlege Hochhuths
Behauptung, ein öffentlicher Protest
des Papstes hätte dem gewalttätigen
Vorgehen der Nationalsozialisten ge¬

gen die Juden Einhalt gebieten können.

Wir glauben ja nicht an das Jüngste
Gericht. Aber als guter Katholik hat
sich der weise Politiker Pius XII. doch
wohl überlegen müssen, was er zu
antworten habe, wenn er einst gefragt
werden sollte: «Wo ist dein Bruder
Abel?» Luzifer

Buchbesprechung

Das grosse Gespräch der Religionen
(Terra Nova, Veröffentlichungen der
Keyserling-Gesellschaft, Bd. 2.) Mit Beiträgen
von Gustav Mensching, Werner Kohler,
Ernst Benz, Annemarie Schimmel, E. L.

Dietrich, E. von Dungern, Carl Hentze.
169 Seiten und 17 Abb. auf 14 Tafeln.
Emst Reinhardt-Verlag AG, Basel, Kt.
Fr. 11.-.

Die Keyserling-Gesellschaft nennt
sich auch «Gesellschaft für freie
Philosophie». Dies war der Name, der ihr

von Keyserling selber gegeben wurde.
Was hier gemeint ist, kann ein in dem
Buch genannter Ausspruch Keyserlings

selbst verdeutlichen:

Entweder es handelt sich beim Göttlichen
um ein Wirkliches oder aber nicht. Ist
ersteres der Fall, dann kommt auf die
reale Verwurzelung in ihm alles an und
nicht auf den Sonderwert, der grundsätzlich

verschieden sein muss nach den
verfügbaren Organen».

Keyserling sucht den Ursprung, der
allen Menschen zugrunde liegt. Dort
sucht er den Sinn, der hinter all dem
Verschiedenen als Gemeinsames liegt.
Ihm liegt es an diesem gemeinsamen
Sinn der ganzen Menschen, der hinter

morgenländischem und abendländischem

Denken steht. Dieser Sinn ist
Symbol für die letzte hinter jedem
geistigen Schaffen stehende Wirklichkeit,

die für Keyserling gleichbedeutend

mit Gott ist. Gott ist also nichts
Jenseitiges und kann als «Sinn» nur
frei von den Dogmen einzelner
religiöser Formen verstanden werden.
In diesem Sinn muss das Buch
verstanden werden, in diesem Sinne ist
ein Kapitel geschrieben, das das Denken

Keyserlings mitteilt. In diesem
Sinne spricht aber das Buch auch uns

an; denn auch wir suchen die letzte
Wirklichkeit des menschlichen
Daseins als Ursprung menschlichen Denkens

und Handelns. Wir nennen es
nicht Gott, sondern schlechthin
Ursprung, Existenz, Inneres, Menschliches,

meinen aber kaum etwas ande-

35



res wie Keyserling, dessen Gottesbegriff

nur Name, höchstens Symbol ist,
aber nichts Transzendentes. Damit
aber auch in Zukunft nichts Transzendentes

in die Tiefe menschlichen
Wesens hineininterpretiert wird, deshalb

sagen wir nicht «Gott» dazu.
Das Buch ist eine Zusammenstellung
mehrerer Aufsätze, von denen wir einen
bereits andeuteten, der sich mit dem
Denken Keyserlings selbst beschäftigt.

Die anderen Aufsätze, die aus Vorträgen

einer Tagung der Keyserling-Gesellschaft

vom 22. bis 25.6. 1963 stammen,

versuchen objektiv und
unvoreingenommen verschiedene Religionsformen

und religiöse Bewegungen zu

beschreiben, ihr eigentliches Wesen,
ihren «Sinn» unabhängig vom
Christentum zu ergründen, und Vergleiche
zu ziehen.
So werden nacheinander von
verschiedenen Autoren Themen über das

Christentum, die modernen Strömungen

in Japan, die Meditation, Islam
und Buddhismus, Jesus im Islam, das
Denken Keyserlings und das
konfuzianische Denken im heutigen China
behandelt, dieser Aufsatz mit ältesten
Bildern aus vorkonfuzianischer Zeit,
die erst 1956 entdeckt worden ist.
Ohne auf Einzelnes einzugehen sei

nur angedeutet, dass in diesen
Aufsätzen wertvolle historische
Zusammenhänge, die bis auf die heutige
Zeit reichen, dargestellt sind. Sie sind

objektiv behandelt worden, ohne dass
das Christentum höher bewertet wird
als die anderen Religionssysteme. Im

Gegenteil gerade im Aufsatz über
«das Christentum in der Auseinandersitzung

der Religionen heute» wird
ausdrücklich behauptet, dass man bei
einem Gespräch keine Sonderstellung
für sich beanspruchen darf, dass man
sich dabei aber auch nicht
aufzugeben braucht. Bei einem Gespräch
müsse man den andern zu versteh-
hen suchen und ihm gegenüber offen
sein, steht im Aufsatz über «die

Vergeblich

Schon recht. Du willst als Philosoph
Die Wahrheit dir gewinnen;
Du machst mit Worten ihr den Hof,
Um so sie einzuspinnen.

Nur sage nicht, dass zwischen dir
Und ihr schon alles richtig.
Sie ist und bleibt, das wissen wir,
Jungfräulich, keusch und züchtig.

Wilhelm Busch

modernen Religionen Japans». Man
solle weder die fremden Religionen
als Seitenwege religiösen Denkens
noch aber vorschnell hinter allen
Religionen denselben Gott vermuten, der
auch der Christengott ist. Das sind
anzuerkennende Grundsätze für ein

Gespräch über die Religionen.
Bemerkenswert ist eine Tatsache, die
bei der Behandlung der neuen
religiösen Bewegungen in Japan berichtet

wird. Bei diesen ist das Gesetz
das Oberste, die höchste Macht. Wenn
sie aber Missionen in Europa betreiben,

so nennen sie dieses Gesetz
«Gott». W. Kohler, der Verfasser dieses

Aufsatzes, scheint dies so
aufzufassen, als ob die Anhänger dieser
japanischen Lotos-Bewegung hierbei
nicht bis zur letzten Erkenntnis Gottes
gelangt seien. Kann man aber nicht
auch umgekehrt sagen, dass die
Japaner schon längst über eine auch
nur angenähert persönliche
Gottesvorstellung hinausgekommen sind und
den Europäern diese abstrakte
Auffassung noch nicht zutrauen und glauben,

diese besser zu überzeugen,
wenn sie «Gott» sagen? Mir kommt es
fast so vor. Danach wäre der Weisse
eben vielleicht religiös unterentwik-
kelt? Jedenfalls eine interessante
Feststellung, die das Selbstbewusst-
sein des Weissen, die höchstentwik-
kelte Kultur zu besitzen, etwas
erschüttern könnte und sollte. Auch
Kohler selbst gibt dies etwas zu, wenn
er seinen Aufsatz mit der Bemerkung
schliesst, dass auch wir die Frage
nach Weg und Ziel neu stellen sollten.

Sehr interessant ist der Aufsatz von E.

Benz über die Meditation, in welchem
ausführlich Methode und Wesen der
Meditation beschrieben wird. Sie ist
ein immer stärkerwerdendes Bewusst-
werden vom Körperlichen bis zum
Geistigen. Sie führt über die höchsten
Freuden zur Gelassenheit und schliesslich

zum höchsten und letzten Wissen
um früheres Dasein und das Weltgesetz

als «innere Kausalität des
Sittengesetzes», wie es Buddha bei seiner
Erleuchtung gehabt haben soll. Dies mag
uns etwas spekulativ klingen — und die
Folgerungen daraus sind es auch —

aber die andere Mentalität des
ostischen Menschen mit seiner Bildhaftig-
keit in der Phantasie lässt wohl wahre
innere Erlebnisse zu symbolhaft deuten.

Hier Beziehungen zum Christentum,

besonders zur Wundertätigkeit
(Wandeln auf dem Wasser), zu sehen,

Der Kirchenaustritt all jener, die mit der
Kirche überzeugungsmässig gebrochen
haben, ist nur eine Folge aufrechter
Gesinnung.

Je freier der Mensch ist, desto selbständiger

wird er in sich und desto wohlwollender

gegen andere.
Wilhelm von Humboldt

scheint mir nicht nur fragwürdig zu sein,
sondern das wirklich nur rein seelischgeistige

Schauen in der buddhistischen
Meditation zu vereinfachen. Die
Seelenwanderung beim Buddhismus ist ja
ursprünglich nicht einfach der Uebergang

der persönlichen Seele von einem
Körper zu einem andern, sondern
sie ist die Uebertragung nicht
ausgeglichener Seelenkräfte zwischen
Gut und Böse (Dharma). So mag
auch die höchste Erkenntnis bei der
Mediation das innere Erkennen dieser

Seelenkräfte sein, die von früher
herstammt, sich aber nur im Seelischen
des meditierenden Menschen befindet
und auf der höchsten Stufe zum
Ausgleich kommen soll. Mir scheint eine
Parallele zum Christentum doch wieder
vom Wunsche getragen zu sein, andere
religiöse Erkenntnisse christlich zu

deuten, was das Prinzip des Gespräches

durchbricht. Wir sind jedenfalls
der Ansicht, dass diese ganze Frage
der Meditation einmal nüchtern
psychologisch analysiert werden sollte.
Die Stellung des Christentums wird von
G. Mensching beleuchtet, der sich
scharf gegen die dialektische Theologie

K. Barths wendet. Das Christentum
habe eben keine Sonderstellung in der
Welt. Er schildert mehrere Einwände
anderer Systeme gegen das Christentum,

bei denen die Frage der Toleranz
und auch der Anthropomorphismus
(Menschenähnlichkeit) bei der
Gottesvorstellung eine Rolle spielt. Man hat
beim Lesen dieses Aufsatzes etwas
den Eindruck der Einengung christlichen

Denkens durch die andern
Religionen, wenn auch diese einiges
vom Christentum übernommen haben,
beispielsweise den Missionsgedanken.
Man könnte fragen, ob auch ein
Gespräch mit Freidenkern erwähnt wird.
Hierüber wird unmittelbar nicht
gesprochen. Aber man merkt besonders
bei der Behandlung der neuen
Bestrebungen in Japan, dass dieses Gespräch
nicht ausgeschaltet ist. Die moralischen
Ziele und die undogmatischen Vorstellungen

dieser Gruppen werden
erwähnt. Nun auch wir wollen moralische
Weiterentwicklung der Menschheit zur

36



Humanität, zu sozialerGerechtigkeit, zu

Aufrichtigkeit im Denken, zu Freiheit
und Zufriedenheit der einzelnen
Menschen, auch wir sehen die Möglichkeiten

hierzu im Wesen des
Menschen selbst liegen und nicht in dogmatischen

anthropomorphen
Gottesvorstellungen. Solche Gespräche berühren

auch uns; und gerade wir sind es,
die im religiösen Denken sich über
Dogmatik und gottgesetzte Ethik erhoben

haben und eine innere Vertiefung
von Weltanschauung und Ethik fordern.
Aus dem Buche geht eigentlich hervor,
dass die Tiefe europäischen Geistes
überhaupt erst auf gleicher Ebene
gesprächsreif wird, wenn menschlich-
existenzielle Diesseits-Ethik vorhanden

ist und mit dem wissenschaftlichen

Weltbild und dem ehrlichen
Wissen unserer Erkenntnisgrenzen
und -möglichkeiten die Grundlage
wird.

Ich kann das Buch empfehlen. Es weitet
unsere Erkenntnis über die nichtchrist-

Aus meinem Tagebuch
E. Brauchlin

liehen Religionen und über die immer
fragwürdiger werdende Stellung des
Christentums. Es zeigt aber auch, dass
wir nur dann weiterkommen, wenn wir
über das Rationale hinaus offen bleiben

für das Innere des Menschen, seine

Gefühle, Antriebe zum Guten und
Bösen und die Ethik zur Bewusstma-
chung des Guten in den Beziehungen
der Menschen untereinander. Es ist
merkwürdig, dass die neuen Systeme
in Japan als «Religion» verstanden werden,

obwohl sie nichts von einem
Schöpfergott und sonstigen Dogmen
wissen wollen. Auch sie erheben
sich über die traditionellen dogmatischen

Vorstellungen hinaus und fordern
eine diesseitsorientierte Besserung
der Menschheit. Sie stehen uns gar
nicht so sehr fern, sie werden aber
nicht als religionsfeindlich angesehen,
weil es dort schon seit Jahrtausenden
Religionssysteme ohne den Glauben an

einen Schöpfergott gegeben hat.

Dr. Hans Titze

Was unsere Leser
schreiben

Mit gefärbter Brille!

Nichts sei gesagt gegen die
Brandmarkung der kriegsfreundlichen
Eminenz, des katholischen Kardinals Spellman

(«Freidenker» Nr. 2/1967), der ja
seinerzeit in einer ähnlichen Kontroverse

durch die aufrichtige old Lady
Eleanor Roosevelt in die Schranken
gewiesen wurde. Was uns aber aufs
äusserste missfällt, das ist der auffällig

einseitige Angriff des Artikelschreibers

gegen die Amerikaner. Die Wahrheit

ist, dass nicht nur die gegenwärtige

Regierung in Washington einen
Krieg zum Schutze ihres Imperiums
führt, sondern dass die Regimes in
Moskau und in Peking ebenfalls aus
imperialistischen Interessen handeln,
wenn sie im Vietnam-Krieg den Viet-
kong militärisch unterstützen. Die
Wahrheit ist, dass der Gegensatz
zwischen den drei Weltmächten China,
Russland und Amerika auf dem Rücken
des vietnamesischen Volkes ausgetragen

wird!
Freidenker sollten auf einseitige
Betrachtungen durch eine gefärbte Brille
verzichten. Das gebieten sowohl die
Humanität als auch die parteipolitische
Unabhängigkeit. Wer im Vietnam-
Krieg nur die eine Partei anklagt und
die andere schont, steht im Widerspruch

zu den Bestrebungen unserer
Freigeistigen Vereinigung und ihren
Statuten

Bern, im Februar 1967 Leo Endres

Schlaglichter

Aus Spanien

«Rückwärts, rückwärts, Don Diego!
Deine Ehre ist verloren.» Diese Worte
aus Herders «Cid» fallen einem
unwillkürlich ein, wenn man liest, dass der
spanische Ministerrat den Gesetzesentwurf

über die Religionsfreiheit
einer Redaktionskommission überwiesen
habe mit dem Auftrag, die Ausübung
der Religionsfreiheit für die
nichtkatholischen Kirchen merklich
einzuschränken. Und das, obwohl das
Episkopat und der Papst das Vorprojekt
gebilligt hatten. Hier stimmt es also
wörtlich: Päpstlicher als der Papst.
Die Konfessionslosen kommen hier
natürlich gar nicht in Frage. E. Br.

Wenn der Tisch der Freude allzulange nicht von neuem gedeckt wird, so wird
die Erinnerung zum Hungertuch, an dem man nagt. Aber satt wird man davon

nicht, und über den Mangel an richtiger Nahrung kann man sich nicht lange
hinwegtäuschen.

Es ist zweierlei, ob man sich zu Hause oder daheim fühle.

Wer sich über etwas freuen kann, tue es und sei glücklich und zufrieden, denn

er hat das «Etwas» oder hat es gehabt. Sich auf etwas zu freuen ist immer ein
Einsatz in eine Lotterie und daher der Enttäuschung ausgesetzt.

Es wäre eine nicht nur juristisch interessante Untersuchung, ob wir durch die
Wahrheit oder durch die Lüge mehr in Verlegenheit geraten.

Man fragt uns Freidenker gelegentlich, was für einen Ersatz für den Glauben
wir zu bieten vermöchten. Das kommt der Frage gleich, welchen Ersatz man
einem, der an der Krücke geht, für diese geben könnte. Wenn er die Krücke
gebrestenhalber wirklich nötig hat, so ist die Frage völlig gegenstandslos. Hat
er sich aber einfach an sie gewöhnt, weil er einmal schwach auf den Beinen
war und man sie ihm, in guter Meinung, aufgedrängt hatte, so sagt man zu ihm,
auch in guter Meinung: Versuch's einmal ohne, nur einen oder zwei Schritte!
Und wenn er's tut und nach einiger Zeit fühlt, dass er aus eigener Kraft
aufrecht stehen und gehen kann, so will er von sich aus nichts mehr von der
Krücke wissen, man braucht sie ihm nicht wegzunehmen. Und er fühlt sich glücklich.

Der Prüfstein für die Tiefe und Echtheit eines Gefühls, zum Beispiel der Liebe,
ist die Dauer.

Bei bedeutenden Lebensentscheidungen ist nicht zu fragen «Soll ich?», sondern

«Muss ich?», und das heisst: aus innerstem Antrieb, aus dem tiefsten
Grunde des Ichseins, wo es keine Wahl gibt, sondern eben einzig das «Du
musst!»

37


	Das grosse Gespräch der Religionen [Gustav Mensching, Werner Kohler, Ernst Benz, Annemarie Schimmel, E.L. Dietrich, E. Von Dungern, Carl Hentze]: Band 2

