Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 5

Artikel: Atheismus in christlicher Sicht
Autor: Pasquin, Eugen

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411378

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

einer Auslegung zu erwecken, die den propagandistischen Zie-
len der Kirchen entspricht. Dass Einsteins Religiositédt nichts
mit Christentum, nicht einmal mit einem Gottglauben zu tun
hat, wird verschwiegen und dadurch ein falscher Eindruck er-
weckt. Einstein hitte statt dessen eindeutig sagen sollen, dass
Religion immer etwas mit einem hoheren Wesen zu tun hat,
und dass seine «Religiositdt» weiter nichts ist als ein Staunen
vor der Grossartigkeit der Harmonie des Kosmos. Es ist ein
ethisch-dsthetisches Gefiihl, aber keine Religiositit, es ist das
faustische Suchen nach Wahrheit, das innere Bediirfnis, mog-
lichst alles verstehen und erkliren zu wollen. Es ist die Ach-
tung vor dem Naturgeschehen und das Zuriickstellen der eige-
nen Personlichkeit und der menschlichen Leistung gegeniiber

der Allgewalt der Natur.

Man kann nun aber auch die Ansicht Einsteins selbst kriti-
sieren. Denn sie geht von der Gesetzmissigkeit und Erhaben-
heit der Natur aus. Das Kausalprinzip, das jede Freiheit un-
mdglich macht — Einstein glaubt nicht an die «philosophische
Freiheit> — wird heute als nicht mehr giiltig angenommen und
ist durch Wahrscheinlichkeitsheziehungen ersetzt worden; es
gibt in der Physik nur eine «statistische» Kausalitit als Folge
dieser Wahrscheinlichkeitsheziehungen. Auch die Erhabenheit
ist manchmal sehr fragwiirdig und artet in eine menschenver-
nichtende Gewalt aus. Das Weltgeschehen auf «zufillige» Zu-
ordnungen zuriickzufiihren, fithrt nicht zur «Religiositit» irgend
welcher Art. Der Kosmos erscheint dem Menschen wohl gesetz-
missig und harmonisch, ist aber im letzten Grunde nur ein mehr
oder weniger wahrscheinlicher Zustand.

Der Mensch ist es, der das Gefiihl des Erhabenen in die Natur
hineinlegt. Das dem Menschen angeborene kiinstlerische Emp-
finden, die «isthetische Existenz» ist der Grund dieses erha-
benen Gefiihls. Stiirzt die Natur gewaltsam iiber dem Menschen
ein, so wird aus der Erhabenheit eine bosartige Naturgewalt,
obwohl die Natur als Erhabenheit und als Gewalt nur in einen
wahrscheinlicheren Zustand iibergegangen ist.

Aesthetisches und ethisches Gefiihl des Menschen sind der
Grund fiir diese Empfindungen allein. Sie, die mehr oder weni-
ger jeder Mensch hat, kommen aus dem Innern des Menschen. Es
ist aber fraglich, ob wirklich «Vernunfts in der Natur steckt,
und man kann daraus keine kosmische Religiositiit herauslesen.
Man kann sie nach heutiger Auffassung nicht einmal mehr vom
Menschen aus hineinlegen, sondern man muss erkennen, dass die
Welt letzten Endes doch nur ein Wahrscheinlichkeitszustand
von Geschehnissen ist, in diesem Sinne nur ein Zufall.

Zusammenfassung

Einsteins Religiositit hat mit Kirchen- und Gottglauben
nichts zu tun. Wir empfehlen denen, die das Gegenteil zu be-
haupten wagen, das Buch «Mein Weltbild» griindlich zu lesen.
Dariiberhinaus kann man von freidenkender Sicht aus die An-
sicht Einsteins selbst noch in Zweifel ziehen und auf existen-
tielle Gefithlskomponenten des Menschen zuriickfiihren.

Dr. Hans Titze

Atheismus in christlicher Sicht

Unter diesem Titel lud das Pfarrkollegium von Ziirich-Wip-
kingen zu vier Vortragsabenden im Januar dieses Jahres ein.
Die einzelnen Vortrdge trugen die folgenden Untertitel:

1. Der Atheismus in Geschichte und Literatur,

2. die psychologischen Hintergriinde des Atheismus,
3. politischer Atheismus,

4. der Atheismus und die Theologie.

Wer jedoch erschienen war, um etwas zu héren iiber den mo-
dernen Atheismus, kam nicht auf seine Rechnung. Dies hitte

40

den Beizug von sachkundigen Wissenschaftern erfordert und
nicht einfache Verkiindiger einer Buchlehre, denen das Ver
stindnis und die Kenntnis des Atheismus abgeht. Jeder der vier
Pfarrer von Wipkingen kam mit einem Referat zum Zuge mit
recht unterschiedlicher Wirkung. Es wiire verlockend, die ein-
zelnen Vortrige auf ihren Aussagewert zu priifen, raumeshal-
ber muss dies unterbleiben, einzelne Hinweise mdgen deshalh
geniigen. '

Die Veranstalter dieser Vortragsreihe ahnten wohl kaum den
Verlauf derselben, sonst hiitten sie lediglich die Beantwortung
eventueller Fragen zum Thema vorgesehen, auf keinen Fall
aber eine Diskussion. Diese ist an solchen Gemeindeabenden
auch gar nicht iiblich. Die meisten Leute kommen ja nur her-
bei, um sich berieseln zu lassen von ihren wortgewaltigen und
dazu berufenen Predigern. Schon die Eréffnung war ein deut-
licher Hinweis, wie die Belehrung gemeint war.

Der die zahlreich erschienenen Zuhorer begriissende Pfarrer
sagte folgendes zur Einleitung:

Im Aufgang zum Saal habe ihn ein Gemeindemitglied ge-
fragt, ob es denn wirklich das Problem des Atheismus noch
gebe, der sei doch lingst iiberwunden! «Dem ist leider nicht so,
diese Seuche befalle weite Kreise und verlange die Bereitstel-
lung von geniigend Impfstoff und dessen Applizierung dage-
gen.» Damit war der Zweck der Uebung vorgezeichnet, und die
Impfung nach den Regeln ihrer Kunst konnte beginnen.

Der Referent des ersten Abends erklirte gleich zu Anfang
seines Vortrages iiber: Atheismus in Geschichte und Literatur,
dass man den Atheismus nur verstehen konne auf Grund seines
Werdens und seiner Entwicklung und will unterscheiden
zwischen unechten, uneigentlichen Atheisten und echten und
eigentlichen Atheisten. Zu ersteren gehoren Sokrates, Servet, zu
letzteren Voltaire, Comte, Feuerbach, der seine Studenten auf-
gefordert habe: «Werdet Menschen, nicht Christen.»

Laplace, der Physiker, Mathematiker und Astronom lehrte:
«Wir haben diese Hypothese ,Gott’ fiir unsere Arbeit nicht
notig.»

Marx, Engels, Lenin, Stalin seien Atheisten und Hitler gehore
auch dazu. Ausgerechnet dieser wahnsinnige Katholik, der nie
von der Kirche exkommuniziert wurde, wird den Atheisten
angehingt.

Das Bekenntnis des Referenten, dass sich die Kirche speziell
im Mittelalter an den Menschen schwer vergangen habe, mil-
dert keineswegs die vereinfachte Darstellung des Atheismus
durch den Pfarrer.

Nun wurde von einem Zuhérer Diskussion verlangt. Das
Pfarrkollegium einigte sich auf folgende rettende Lésung: Am
Ende der Vortragsreihe werden wir zur Aussprache extra zu-
sammenkommen.

Der Referent des zweiten Abends mit dem Thema: Die psy-
chologischen Hintergriinde des Atheismus, kiindigte zu Beginn
seines Vortrages an, dass am Schlusse seiner Ausfithrungen eine
Diskussion stattfinde. Man mége ihm ruhig bis zum Ende zu-
horen und dann dariiber sprechen.

Der Vortragende befasste sich in psychologisierender Art mit
dem Problem und iiberforderte damit offensichtlich das Auf-
nahmevermégen der meisten Zuhorer.

Es gehe nicht darum: Hier sind die bosen Atheisten, dort die
guten Christen, sondern dem Wesen des Menschen nachzufor-
schen und den Ursachen des Atheismus, der vor etwa 250 Jah-
ren entstanden sei. Alle Entwicklung unterliegt der Kausalitit:
Ursache und Wirkung. Das Werden des heutigen «homo sa-
piens» werde auf 26 Millionen Jahre geschitzt. Atheismus als
Kultur gebe es noch nicht, doch sei es méglich, wenn die Got-
tesleugnung lange genug wihre.

Der Referent erklirte sich freimiitig als Abonnent des «Frei-
denkers», einer Zeitschrift der «Freigeistigen Vereinigung der



Schweiz», deren Lektiire er gewissermassen in amtlicher Eigen-
schaft geniesse. Diese Freidenker-Gesellschaft komme ihm vor
als pubertierender Protest gegen die religiose Autoritit.

Mit Verlaub eine Frage des Schreibenden: Dann wiren die
diubigen Christen noch nicht einmal im Pubertitsalter, das
doch zur Entwicklung zum erwachsenen Menschen gehort?

An den Beispielen vom «verlorenen Sohn» und «Jesu Aus-
sage als zwolfjihriger Knabe im Tempel» an die ihn suchenden
Eltern, versuchte der Redner des Abends die Ablehnung der
Autoritiit zu exemplifizieren. Dazu kamen noch einige saftige
Zitate aus Nietzsches «Antichrist». Schlechte Vaterbeziehungen
fiihre in die Richtung der Gottesleugnung.

Die Freidenker kimpfen gegen Gott, den es nach ihrer Auf-
fassung gar nicht gebe. Wozu denn kdmpfen gegen etwas, das
es nach ihrer Meinung gar nicht gibt? Der Verfolgte und vom
Schicksal benachteiligte Mensch suche Gott zum Geborgensein
und gehe zur Kirche zuriick. Der Gehalt der christlichen Ver-
kiindigung wandle sich auch, wie das Buch vom anglikanischen
Bischof Robinson «Gott ist anders» aufzeige.

Diese Aeusserung des Referenten hat eine brave Frau und
Mutter aus dem Publikum erschreckt und zu folgender Frage
an den Pfarrer veranlasst: «Wie kann ich meine Kinder zu
guten Christen erziehen, wenn ich nicht mehr glauben darf,
dass da droben ein liebender Vater uns behiitet auf unsern
Wegen.» Die anwesenden Pfarrer waren sichtlich gespannt, wie
sich ihr Kollege aus dieser heiklen Situation herausfinden
wiirde.

Der Referent versuchte mit wortreichen Auslegungen die
gute Frau zu beruhigen in ihrem Glauben an den «lebendigen
Gott», machte aber darauf aufmerksam, dass es nicht leicht sei,
einer Konfirmandenklasse mit den herkémmlichen Begriffen
und Bibelgeschichten beizukommen, angesichts der spannen-
den technischen und wissenschaftlichen Entwicklung, die durch
die Massenmedien Fernsehen, Film, Radio und Zeitschriften an
die Jugend herangetragen werden.

Die Zeit war wiederum ziemlich fortgeschritten fiir eine
weitere Aussprache, so dass ein Votant ermahnt wurde, sich
der Kiirze zu befleissen und keinen zweiten Vortrag zu halten
iiber Hegel. Um 22 Uhr muss nimlich das Lokal geriumt wer-
den, und die Musik- oder Gesangsvortrige des Kirchenchores
gehdrten auch noch in den Zeitplan, so dass fiir die Diskussion
eine knappe halbe Stunde verblieb.

Am dritten Vortragsabend besprach ein Wortgewaltiger mit
viel Pathos sein Thema: Politischer Atheismus. Vorerst aber
titt er noch eine Attacke gegen die Gottesleugner. «Gott lebt»,
tief er iiberlaut in den Saal voller Menschen. «Wer Gott sagt,
muss auch Offenbarung sagen oder nicht mitreden». Die Wis-
senschaft kann nichts aussagen. — «Also hat Gott die Welt ge-
liebt, dass er seinen eigenen Sohn dahingab» usw.

Gut gebriillt, Lowe, ist man versucht zu sagen und iiberlegt
sich, ob ein Vater seinen Sohn iiberhaupt opfern darf, ist das
liebe, Vatergefiihl fragt man sich? Auch wenn der Pfarrer
noch so laut mit drohnender Stimme derartige Spriiche wieder-
holt, wir denkenden und fiihlenden Menschen nehmen ihm
wlches nicht ab.

Dann folgte ein brillantes Feuerwerk des hingebungsvollen
Redners iiber politische Dinge, von denen er herzlich wenig
versteht. Von Marx iiber Lenin zur PdA gab es allerlei Purzel-
biumliches zu hiren.

«Die Kirche gab Steine statt Brot, deshalb entstand der Mar-
usmus. Der Staat ist der Diener Gottes und hat das Schwert in
der Hand fiir die Vergeltung, aber nur zum Guten. Der Staat ist
eine géttliche Ordnung, wir sind ihm Gehorsam und Ehrerbie-
tung schuldig. Man soll sich nicht lammfromm dem Staat un-
terwerfen. Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen.
Vir sind auf die ewige Zeit ausgerichtet, vorliufig aber leben

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

wir in dieser Welt. Jeder Mensch soll sich dem Staate fiigen, in
welchem er lebt. Tolstoi und andere sind Schwérmer. Wir kon-
nen nicht auf den Staat verzichten, er ist der Beschiitzer des
Guten.»

Nach der Ausschiittung dieser Geistesprodukte war der Refe-
rent am Ende seiner Kraft und entschuldigte sich fiir den «lén-
gen» Vortrag.

Die Diskussion ging rasch unter in der Unruhe der Versamm-
lung, trotz Ermahnung des Pfarrers: «Wartet nur, ich werde
die Antwort schon geben.»

Faszit des Abends: Entgleiste Rede eines religiosen Eiferers
nach dem Bibelwort: Selig sind die Einfiltigen, denn sie wer-
den das Reich Gottes schauen.

Nachspiel: In einem Bericht iiber diesen Vortrag im «Volks-
recht» titulierte der Einsender den Referenten ganz richtig als
«Schwertpfarrer» wegen dessen eigener Worte vom Schwert
in der Hand. Darob geriet der Chefredaktor des «Volksrechts»
als ehemaliger Theologiebeflissener aus dem Hiduschen und
entschuldigte sich fiir den Betriebsunfall 6ffentlich in seiner
Zeitung.

Der vierte Vortragsabend war herangeriickt mit dem Thema:
Der Atheismus und die Theologie. In bunt schillernden For-
mulierungen doch ohne stérendes Pathos gab der referierende
Pfarrer jedem etwas. Es klang wie eine geddmpfte Fortsetzung
des vorhergehenden Vortrages.

99 Prozent sollen einer christlichen Gemeinschaft angehéren,
die von einer Grundstréomung des Atheismus gepackt sei. Man
mochte glauben, aber man kann nicht mehr. Es gelte Begriffe
zu kliren. Was ist Theologie? Sie wird als wissenschaftliche
Lehre von Gott an der theologischen Universitit gelehrt. Bisher
im Verzeichnis der Fakultiten im 1. Rang, geriet sie immer
mehr ins Hintertreffen oder wird an modernen Universititen
gar nicht mehr aufgefiihrt. Die Wissenschaften entwickeln sich
selbstindig und befassen sich nicht mehr mit Gott und seinem
Beweis. Deshalb sollen nur bekennende Christen dozieren, die
ein Sensorium dafiir haben. Mit Nichtchristen sei kein frucht-
bares Gesprich moglich, sowenig wie eine Unterhaltung mit
Blinden iiber Farben. Der Ruf nach Trennung von Kirche und
Staat verhallt bei uns ohne Echo, da beide sich verbunden fiih-
len. Gott und Glaube gehoren zusammen als existenzielle Er-
griffenheit. Wir alle sind mitschuldig, dass die Welt von Gott
abfillt. Wir fiirchten die Atheisten nicht und begegnen ihnen
mit Liebe.

Der Uhrzeiger riickte bereits wieder gegen 22 Uhr und die
Sprache wirkte zufolge Zeitnot zerfahren. Ein Gesinnungs-
freund unserer Vereinigung empfand es als Mangel, dass kein
prominenter Schweizer Freidenker genannt worden sei, deren
es eine schone Anzahl gegeben hat und noch gibt. Die Nen-
nung unter anderen von Gottfried Keller wurde mit der Bemer-
kung aus der «Herbsthott»-Radioansprache der Gottfried-Kel-
ler-Gesellschaft durch den Ziircher Dichter Kurt Guggenheim
zu entwerten versucht: Gottfried Keller habe sich auf dem
Sterbebett aus der Bibel vorlesen lassen.

Wie das bewerkstelligt wird, dass ein lebenslanger Freiden-
ker zuletzt noch mit Gott versshnt wird, wissen wir aus der
Erfahrung mit Insassen von Altersheimen, Patienten in Spiti-

41



lern und mit intoleranten Angehorigen. Nicht sein Wille, son-
dern ihr Wille geschehe.

Antwort auf die offene Frage, warum soviele wertvolle Men-
schen nicht mehr kirchlich aktiv sind, erfolgte an diesen Ver-
anstaltungen nur unzulinglich und zweckbedingt. Das Gespenst
vom Gottesleugner wurde an die Wand projiziert. Angst ma-
chen vor dem letzten Stiindlein war das Hauptanliegen der
Vortriige, und das wirkt vorlidufig noch bei Allzuviclen.

Mangel an Wissen um den Sinn des Lebens, mangelnde Zivil-
courage, zu seinen Anschauungen auch nach aussen sichtbar
zu stehen und die Konsequenzen zu ziehen durch den Austritt
aus der Kirche und den Beitritt zur Freigeistigen Vereinigung
(Freidenker-Organisation) sind die wesentlichen Merkmale der
Bewohner des Niemandslandes Atheismus, Eugen Pasquin

Aus meinem Tagebuche
E. Brauchlin

Die Menschheit gleicht mit ihrer ans Wunderbare grenzen-
den Ausweitung ihres Wissens und mit ihrem Eindringen in
die kosmische Unendlichkeit einerseits, mit ihren bissigen und
hasserfiillten Vernichtungskdmpfen in sich selber anderseits
einem Apfel, dessen Vollkommenheit in Grosse, Form und
Farbenglanz wir bewundern, der sich aber, aufgeschnitten, als
kernfaul erweist.

Die Gldubigkeit ist ein Geistes- und Gemiitszustand, also
etwas Innerliches, kein Aufguss, obwohl sie durch Einwirkung
von aussen, durch erzieherische AngewShnung, entstanden ist.
Deshalb lisst sie sich nicht mit Gewalt beseitigen, nicht gewis-
sermassen abschaben wie eine dussere Schicht. Sie muss sich
unter dem Einfluss von Belehrungen und Erfahrungen, die zu
kritischer Betrachtung anreizen, allméhlich selbst zersetzen.
Gewalt hat die gegenteilige Wirkung: dass sie sich, tiefer ins
Innere gedringt, verhirtet.

Vielleicht greift keine andere Religion so wenig ins tégliche
Leben ein wie die christliche. Glockenschall zu gewissen Tages-
zeiten, das ist alles.

Liebe ist ein Gefiihl, das einen Menschen mit einem ganz
bestimmten andern Menschen innerlich verbindet; auch
Freundschaft gehort unter diesen Begriff.

Hingegen ist Nichstenliebe nicht Liebe in diesem eigent-
lichen Sinn. Sie strahlt sich allgemein aus, auch auf Menschen,
zu denen man keine Beziehung hat oder die man gar nicht
kennt, sogar auf solche, die wir als gegensitzlich empfinden

(sog. Feindesliebe).

Sage man statt Nichstenliebe Mitleid, und man weiss, woran
man ist. ’

Wir Menschen kénnen wissen, woher wir kommen, falls wir
gegen uns selber ehrlich sind, aber nicht, wohin wir gehen. Das
gilt fiir den Einzelnen wie fiir die Gesamtheit.

Wie man sagt, der Mensch bestehe aus Leib und Seele (was
wissenschaftlich zwar nicht stimmt), so kann man von den
Gottern sagen, sie bestehen aus Wiinschen und Hoffnungen
(aber das stimmt).

Wo Licht ist, ist auch Schatten, aber nur, wenn Gegenstiinde
vorhanden sind, die sich dem Licht in den Weg stellen.

Der Lohn ist kein Wertmesser fiir die um ihn geleistete
Tat. Auch Dividenden sind «Lohn».

42

Schlaglichter

Die Menschenrechte und der Atheismus

Das osterreichische Bruderblatt «Der Kirchenfreie» berichtet in
No. 2, 1966: «Die Menschenrechtskommission der Vereinten Natio-
nen hat auf ihrer Tagung in Genf einstimmig erklirt, dass in der
Charta der Menschenrechte unter Religion oder Glauben auch
theistische, nicht-theistische und atheistische Bekenntnisse zu ver-
stehen sind.»

Nicht nur das letzte Vatikanische Konzil, auch die protestan
tische Oekumene bekennt sich zu der Verpflichtung, mit dem
gegenwirtigen Atheismus ins Gesprich zu kommen. Einen Schritt
iiber diese Bereitschaft zum Dialog hinaus tut also die Menschen-
rechtskommission der UNO. Sie hilt schiitzend ihre Hand nicht nur
iiber die Konfessionen, sondern, wie die Meldung sagt, auch iiber
nicht-theistische und iiber ausgesprochen atheistische Bekenntnisse.
Das ist weiter nicht verwunderlich; fillt doch die erste Codifizie-
rung der Menschenrechte mitten in die franzosische Revolution
hinein, also mitten in eine von Grund aus laikale und kirchenfeind-
liche Bewegung.

So sehr wir diese wertvolle Erklirung der UNO-Kommission be-
griissen, uns Schweizer Weltkindern bringt sie nichts besonders
Neues. Garantiert doch unsere Bundesverfassung allen Biirgern die
volle Glaubens- und Gewissensfreiheit. Aus dieser Garantie wie
auch aus der Schutzbestimmung der UNO-Kommission erwachsen
uns zwei schone Verpflichtungen:

Einmal — auf dem legitimen Boden und im legitimen Rahmen
der verfassungsmissig garantierten Glaubens- und Gewissensfrei-
heit iiberall und immer fiir das einzustehen, was wir vor unserem
Gewissen als Wahrheit anerkennen und bekennen miissen. Zum
andern — im Vertrauen auf den Schutz der Menschenrechte jede
Beleidigung, jede Verdchtlichmachung unserer tiefsten Ueberzeu
gungen energisch abzuwehren. Omikron

«Der Stellvertreter» in Siidamerika

Rolf Hochhuths Drama «Der Stellvertreter» setzt zurzeit u.a.
auch in Siidamerika seine von so vielen Autorititen der katholi-
schen Kirche und dem ihnen hérigen Krawallpobel umstrittene
Karriere fort. In Buenos Aires hat der dortige Erzbischof, Kardinal
Caggiano, beim Biirgermeister ein Verbot der Auffiihrungen er-
wirkt, nachdem die ersten Vorstellungen stirksten Zuspruch er
fahren hatten. Mit kriecherischer Devotion erfolgte das Verbot, das
damit begriindet wurde, das Stiick beleidige das Andenken
Pius’ XII., verletze die Gefiihle der in ihrer grossen Mehrheit
katholischen Bevélkerung der Stadt und belaste die Beziehungen
zwischen Argentinien und dem Vatikan. Dagegen hat in Mar del
Plata, der grossten Seebiderstadt Siidamerikas, der dortige Bi-
schof, Monsignore Rau, keine Einwendungen gegen die Auffiib-
rung des Stiickes erhoben und sogar erklirt, es decke sich mit der
auf dem Vatikanischen Konzil hervorgetretenen Tendenz, die Ju-
denverfolgungen zu verurteilen. Aber der Rektor der katholischen
Universitiat, Dr. Garcia Dantillon, liess durch katholische Studenten
Flugblitter verteilen, die zur Storung der Vorstellungen aufriefen,
hatte jedoch damit nur geringen Erfolg. In Mar del Plata wird
also der «Stellvertreter» weiter gegeben. Die argentinische Justiz
hat auch die Beschlagnahme der in Mexiko verlegten spanischen
Ausgabe des Buches abgelehnt, allerdings mit einer Begriindung
die als ein Meisterstiick an Heuchelei gelten kann. Der fiir das
Urteil verantwortliche Richter erklirte nimlich, das Drama sei
langweilig, ermiidend, ohne literarischen Wert, bestehe aus puren
Erfindungen und kénne das Andenken Pius’ XII. nicht treffen.
Unter diesen Umstinden miisse das Recht der freien Meinungs
dusserung gewahrt werden, denn das Buch konne wegen seiner
geringen Qualititen keinen Schaden anrichten. In Uruguays
Hauptstadt Montevideo wurde der «Stellvertreter» im Théatre
Odéon mehr als hundertmal gespielt, und viele Argentinier, di¢
ihre Sommerferien (Januar-Februar) an der uruguayischen Kiiste
verbrachten, beniitzten die Gelegenheit, um die Auffiihrungen zu
besuchen. So wie einst viele Ziircher nach Basel und Bern fuhren:



	Atheismus in  christlicher Sicht

