
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 5

Artikel: Atheismus in  christlicher Sicht

Autor: Pasquin, Eugen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411378

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411378
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einer Auslegung zu erwecken, die den propagandistischen Zielen

der Kirchen entspricht. Dass Einsteins Religiosität nichts
mit Christentum, nicht einmal mit einem Gottglauben zu tun
hat, wird verschwiegen und dadurch ein falscher Eindruck
erweckt. Einstein hätte statt dessen eindeutig sagen sollen, dass

Religion immer etwas mit einem höheren Wesen zu tun hat,
und dass seine «Religiosität» weiter nichts ist als ein Staunen

vor der Grossartigkeit der Harmonie des Kosmos. Es ist ein
ethisch-ästhetisches Gefühl, aber keine Religiosität, es ist das

faustische Suchen nach Wahrheit, das innere Bedürfnis,
möglichst alles verstehen und erklären zu wollen. Es ist die Achtung

vor dem Naturgeschehen und das ZurücksteUen der eigenen

Persönlichkeit imd der menschlichen Leistung gegenüber
der Allgewalt der Natur.

Man kann nun aber auch die Ansicht Einsteins selbst
kritisieren. Denn sie geht von der Gesetzmässigkeit und Erhabenheit

der Natur aus. Das Kausalprinzip, das jede Freiheit
unmöglich macht — Einstein glaubt nicht an die «philosophische
Freiheit» — wird heute als nicht mehr gültig angenommen und
ist durch Wahrscheinlichkeitsbeziehungen ersetzt worden; es

gibt in der Physik nur eine «statistische» Kausalität als Folge
dieser Wahrscheinlichkeitsbeziehungen. Auch die Erhabenheit
ist manchmal sehr fragwürdig und artet in eine menschenvernichtende

Gewalt aus. Das Weltgeschehen auf «zufällige»
Zuordnungen zurückzufüliren, führt nicht zur «Religiosität» irgend
welcher Art. Der Kosmos erscheint dem Menschen wohl gesetz-
mässig und harmonisch, ist aber im letzten Grunde nur ein mehr
oder weniger wahrscheinlicher Zustand.

Der Mensch ist es, der das Gefühl des Erhabenen in die Natur
hineinlegt. Das dem Menschen angeborene künstlerische
Empfinden, die «ästhetische Existenz» ist der Grund dieses
erhabenen Gefühls. Stürzt die Natur gewaltsam über dem Menschen
ein, so wird aus der Erhabenheit eine bösartige Naturgewalt,
obwohl die Natur als Erhabenheit und als Gewalt nur in einen
wahrscheinlicheren Zustand übergegangen ist.

Aesthetisches und ethisches Gefühl des Menschen sind der
Grund für diese Empfindungen allein. Sie, die mehr oder weniger

jeder Mensch hat, kommen aus dem Innern des Menschen. Es
ist aber fraglich, ob wirklich «Vernunft» in der Natur steckt,
und man kann daraus keine kosmische Religiosität herauslesen.
Man kann sie nach heutiger Auffassung nicht einmal mehr vom
Menschen aus hineinlegen, sondern man muss erkennen, dass die
Welt letzten Endes doch nur ein Wahrscheinlichkeitszustand
von Geschehnissen ist, in diesem Sinne nur ein Zufall.

Zusammenfassung

Einsteins Religiosität hat mit Kirchen- und Gottglauben
nichts zu tun. Wir empfehlen denen, die das Gegenteil zu
behaupten wagen, das Buch «Mein Weltbild» gründlich zu lesen.
Darüberhinaus kann man von freidenkender Sicht aus die
Ansicht Einsteins selbst noch in Zweifel ziehen und auf existentielle

Gefühlskomponenten des Menschen zurückführen.
Dr. Hans Titze

Atheismus in christlicher Sicht
Unter diesem Titel lud das Pfarrkollegium von Zürich-Wip-

kingen zu vier Vortragsabenden im Januar dieses Jahres ein.
Die einzelnen Vorträge trugen die folgenden Untertitel:
1. Der Atheismus in Geschichte und Literatur,
2. die psychologischen Hintergründe des Atheismus,
3. politischer Atheismus,
4. der Atheismus und die Theologie.

Wer jedoch erschienen war, um etwas zu hören über den
modernen Atheismus, kam nicht auf seine Rechnung. Dies hätte

den Beizug von sachkundigen Wissenschaftern erfordert und

nicht einfache Verkündiger einer Buchlehre, denen das
Verständnis und die Kenntnis des Atheismus abgeht. Jeder der vier
Pfarrer von Wipkingen kam mit einem Referat zum Zuge mit
recht unterschiedlicher Wirkung. Es wäre verlockend, die
einzelnen Vorträge auf ihren Aussagewert zu prüfen, raumeshal-
ber muss dies unterbleiben, einzelne Hinweise mögen deshalb

genügen.
Die Veranstalter dieser Vortragsreihe ahnten wohl kaum den

Verlauf derselben, sonst hätten sie lediglich die Beantwortung
eventueller Fragen zum Thema vorgesehen, auf keinen Fall
aber eine Diskussion. Diese ist an solchen Gemeindeabenden
auch gar nicht üblich. Die meisten Leute kommen ja nur
herbei, um sich berieseln zu lassen von ihren wortgewaltigen und

dazu berufenen Predigern. Schon die Eröffnung war ein
deutlicher Hinweis, wie die Belehrung gemeint war.

Der die zahlreich erschienenen Zuhörer begrüssende Pfarrer

sagte folgendes zur Einleitung:
Im Aufgang zum Saal habe ihn ein Gemeindemitglied

gefragt, ob es denn wirklich das Problem des Atheismus noch

gebe, der sei doch längst überwunden! «Dem ist leider nicht so,

diese Seuche befalle weite Kreise und verlange die Bereitstellung

von genügend Impfstoff und dessen Applizierung
dagegen.» Damit war der Zweck der Uebung vorgezeichnet, und die

Impfung nach den Regeln ihrer Kunst komite beginnen.
Der Referent des ersten Abends erklärte gleich zu Anfang

seines Vortrages über: Atheismus in Geschichte und Literatur,
dass man den Atheismus nur verstehen könne auf Grund seines

Werdens und seiner Entwicklung und will unterscheiden
zwischen unechten, uneigentlichen Atheisten und echten und

eigentlichen Atheisten. Zu ersteren gehören Sokrates, Servet, zu

letzteren Voltaire, Comte, Feuerbach, der seine Studenten
aufgefordert habe: «Werdet Menschen, nicht Christen.»

Laplace, der Physiker, Mathematiker und Astronom lehrte:
«Wir haben diese Hypothese ,Gott' für unsere Arbeit nicht

nötig.»
Marx, Engels, Lenin, Stalin seien Atheisten und Hitler gehöre

auch dazu. Ausgerechnet dieser wahnsinnige Katholik, der nie

von der Kirche exkommuniziert wurde, wird den Atheisten

angehängt.
Das Bekenntnis des Referenten, dass sich die Kirche speziell

im Mittelalter an den Menschen schwer vergangen habe,
mildert keineswegs die vereinfachte Darstellung des Atheismus
durch den Pfarrer.

Nun wurde von einem Zuhörer Diskussion verlangt. Das

Pfarrkollegium einigte sich auf folgende rettende Lösung: Am

Ende der Vortragsreihe werden wir zur Aussprache extra
zusammenkommen.

Der Referent des zweiten Abends mit dem Thema: Die
psychologischen Hintergründe des Atheismus, kündigte zu Beginn
seines Vortrages an, dass am Schlüsse seiner Ausführungen eine

Diskussion stattfinde. Man möge ihm ruhig bis zum Ende
zuhören und dann darüber sprechen.

Der Vortragende befasste sich in psychologisierender Art mit
dem Problem und überforderte damit offensichtlich das

Aufnahmevermögen der meisten Zuhörer.
Es gehe nicht darum : Hier sind die bösen Atheisten, dort die

guten Christen, sondern dem Wesen des Menschen nachzuforschen

und den Ursachen des Atheismus, der vor etwa 250 Jahren

entstanden sei. Alle Entwicklung unterliegt der Kausalität:
Ursache und Wirkung. Das Werden des heutigen «homo
sapiens» werde auf 26 Millionen Jahre geschätzt. Atheismus als

Kultur gebe es noch nicht, doch sei es möglich, wenn die Got-

tesleugnung lange genug währe.
Der Referent erklärte sich freimütig als Abonnent des

«Freidenkers», einer Zeitschrift der «Freigeistigen Vereinigung der

40



Schweiz», deren Lektüre er gewissermassen in amtlicher Eigenschaft

geniesse. Diese Freidenker-Gesellschaft komme ihm vor
als pubertierender Protest gegen die religiöse Autorität.

Mit Verlaub eine Frage des Schreibenden: Dann wären die
gläubigen Christen noch nicht einmal im Pubertätsalter, das
doch zur Entwicklung zum erwachsenen Menschen gehört?

An den Beispielen vom «verlorenen Sohn» imd «Jesu Aussage

als zwölfjähriger Knabe im Tempel» an die ihn suchenden
Eltern, versuchte der Redner des Abends die Ablehnung der
Autorität zu exemplifizieren. Dazu kamen noch einige saftige
Zitate aus Nietzsches «Antichrist». Schlechte Vaterbeziehungen
führe in die Richtung der Gottesleugnung.

Die Freidenker kämpfen gegen Gott, den es nach ihrer
Auffassung gar nicht gebe. Wozu denn kämpfen gegen etwas, das

es nach ihrer Meinung gar nicht gibt? Der Verfolgte imd vom
Schicksal benachteiligte Mensch suche Gott zum Geborgensein
und gehe zur Kirche zurück. Der Gehalt der christlichen
Verkündigung wandle sich auch, wie das Buch vom anglikanischen
Bischof Robinson «Gott ist anders» aufzeige.

Diese Aeusserung des Referenten hat eine brave Frau und
Mutter aus dem Publikum erschreckt und zu folgender Frage
an den Pfarrer veranlasst: «Wie kann ich meine Kinder zu
guten Christen erziehen, wenn ich nicht mehr glauben darf,
dass da droben ein liebender Vater uns behütet auf unsern
Wegen.» Die anwesenden Pfarrer waren sichtlich gespannt, wie
sich ihr Kollege aus dieser heiklen Situation herausfinden
würde.

Der Referent versuchte mit wortreichen Auslegungen die
gute Frau zu beruhigen in ihrem Glauben an den «lebendigen
Gott», machte aber darauf aufmerksam, dass es nicht leicht sei,
einer Konfirmandenklasse mit den herkömmlichen Begriffen
und Bibelgeschichten beizukommen, angesichts der spannenden

technischen und wissenschaftlichen Entwicklung, die durch
die Massenmedien Fernsehen, Film, Radio und Zeitschriften an
die Jugend herangetragen werden.

Die Zeit war wiederum ziemlich fortgeschritten für eine
weitere Aussprache, so dass ein Votant ermahnt wurde, sich
der Kürze zu befleissen und keinen zweiten Vortrag zu halten
über Hegel. Um 22 Uhr muss nämlich das Lokal geräumt werden,

und die Musik- oder Gesangsvorträge des Kirchenchores
gehörten auch noch in den Zeitplan, so dass für die Diskussion
eine knappe halbe Stunde verblieb.

Am dritten Vortragsabend besprach ein Wortgewaltiger mit
viel Pathos sein Thema: Politischer Atheismus. Vorerst aber
ritt er noch eine Attacke gegen die Gottesleugner. «Gott lebt»,
rief er überlaut in den Saal voller Menschen. «Wer Gott sagt,
niuss auch Offenbarung sagen oder nicht mitreden». Die
Wissenschaft kann nichts aussagen. — «Also hat Gott die Welt ge-
liebt, dass er seinen eigenen Sohn dahingab» usw.

Gut gebrüllt, Löwe, ist man versucht zu sagen und überlegt
sich, ob ein Vater seinen Sohn überhaupt opfern darf, ist das
Liebe, Vatergefühl fragt man sich? Auch wenn der Pfarrer
noch so laut mit dröhnender Stimme derartige Sprüche wiederholt,

wir denkenden und fühlenden Menschen nehmen ihm
solches nicht ab.

Dann folgte ein brillantes Feuerwerk des hingebungsvollen
Redners über politische Dinge, von denen er herzlich wenig
versteht. Von Marx über Lenin zur PdA gab es allerlei Purzel-
häumliches zu hören.

«Die Kirche gab Steine statt Brot, deshalb entstand der
Marsismus. Der Staat ist der Diener Gottes imd hat das Schicert in
der Hand für (he Vergeltung, aber nur zum Guten. Der Staat ist
eine göttliche Ordnung, wir sind ihm Gehorsam und Ehrerbietung

schuldig. Man soll sich nicht lammfromm dem Staat
unterwerfen. Man muss Gott mehr gehorchen als den Menschen.
^ir sind auf die ewige Zeit ausgerichtet, vorläufig aber leben

Denket an den Pressefonds!
Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

wir in dieser Welt. Jeder Mensch soll sich dem Staate fügen, in
welchem er lebt. Tolstoi und andere sind Schwärmer. Wir können

nicht auf den Staat verzichten, er ist der Beschützer des

Guten.»

Nach der Ausschüttung dieser Geistesprodukte war der Referent

am Ende seiner Kraft und entschuldigte sich für den «längen»

Vortrag.

Die Diskussion ging rasch unter in der Unruhe der Versammlung,

trotz Ermahnung des Pfarrers: «Wartet nur, ich werde
die Antwort schon geben.»

Faszit des Abends: Entgleiste Rede eines religiösen Eiferers
nach dem Bibelwort: Selig sind die Einfältigen, denn sie werden

das Reich Gottes schauen.

Nachspiel: In einem Bericht über diesen Vortrag im «Volksrecht»

titulierte der Einsender den Referenten ganz richtig als

«Schwertpfarrer» wegen dessen eigener Worte vom Schwert
in der Hand. Darob geriet der Chefredaktor des «Volksrechts»
als ehemaliger Theologiebeflissener aus dem Häuschen und
entschuldigte sich für den Betriebsunfall öffentlich in seiner
Zeitung.

Der vierte Vortragsabend war herangerückt mit dem Thema :

Der Atheismus und die Theologie. In bunt schillernden
Formulierungen doch ohne störendes Pathos gab der referierende
Pfarrer jedem etwas. E3 klang wie eine gedämpfte Fortsetzung
des vorhergehenden Vortrages.

99 Prozent sollen einer christlichen Gemeinschaft angehören,
die von einer Grundströmung des Atheismus gepackt sei. Man
möchte glauben, aber man kann nicht mehr. Es gelte Begriffe
zu klären. Was ist Theologie? Sie wird als wissenschaftliche
Lehre von Gott an der theologischen Universität gelehrt. Bisher
im Verzeiclmis der Fakultäten im 1. Rang, geriet sie immer
mehr ins Hintertreffen oder wird an modernen Universitäten
gar nicht mehr aufgeführt. Die Wissenschaften entwickeln sich
selbständig und befassen sich nicht mehr mit Gott und seinem
Beweis. Deshalb sollen nur bekennende Christen dozieren, die
ein Sensorium dafür haben. Mit Nichtchristen sei kein fruchtbares

Gespräch möglich, sowenig wie eine Unterhaltung mit
Blinden über Farben. Der Ruf nach Trennung von Kirche und
Staat verhallt bei uns ohne Echo, da beide sich verbunden fühlen.

Gott und Glaube gehören zusammen als existenzielle
Ergriffenheit. Wir alle sind mitschuldig, dass die Welt von Gott
abfällt. Wir fürchten die Atheisten nicht und begegnen ihnen
mit Liebe.

Der Uhrzeiger rückte bereits wieder gegen 22 Uhr und die
Sprache wirkte zufolge Zeitnot zerfahren. Ein Gesinnungsfreund

unserer Vereinigung empfand es als Mangel, dass kein
prominenter Schweizer Freidenker genannt worden sei, deren
es eine schöne Anzahl gegeben hat und noch gibt. Die
Nennung unter anderen von Gottfried Keller wurde mit der Bemerkung

aus der «Herbstbott»-Radioansprache der
Gottfried-Keller-Gesellschaft durch den Zürcher Dichter Kurt Guggenheim
zu entwerten versucht: Gottfried Keller habe sich auf dem
Sterbebett aus der Bibel vorlesen lassen.

Wie das bewerkstelligt wird, dass ein lebenslanger Freidenker

zuletzt noch mit Gott versöhnt wird, wissen wir aus der
Erfahrung mit Insassen von Altersheimen, Patienten in Spitä-

41



lern und mit intoleranten Angehörigen. Nicht sein Wille,
sondern ihr Wille geschehe.

Antwort auf die offene Frage, warum soviele wertvolle
Menschen nicht mehr kirchlich aktiv sind, erfolgte an diesen
Veranstaltungen nur unzulänglich und zweckbedingt. Das Gespenst
vom Gottesleugner wurde an die Wand projiziert. Angst
machen vor dem letzten Stündlein war das Hauptanliegen der
Vorträge, und das wirkt vorläufig noch bei Allzuviclen.

Mangel an Wissen um den Sinn des Lebens, mangelnde
Zivilcourage, zu seinen Anschauungen auch nach aussen sichtbar
zu stehen und die Konsequenzen zu ziehen durch den Austritt
aus der Kirche und den Beitritt zur Freigeistigen Vereinigung
(Freidenker-Organisation) sind die wesentlichen Merkmale der
Bewohner des Niemandslandes Atheismus. Eugen Pasquin

Aus meinem Tagebuche
E. Brauchlin

Die Menschheit gleicht mit ihrer ans Wunderbare grenzenden

Ausweitung ilires Wissens und mit ihrem Eindringen in
die kosmische Unendlichkeit einerseits, mit iliren bissigen und
hasserfüllten Vernichtungskämpfen in sich selber anderseits
einem Apfel, dessen Vollkommenheit in Grösse, Form imd
Farbenglanz wir bewundern, der sich aber, aufgeschnitten, als
kernfaul erweist.

Die Gläubigkeit ist ein Geistes- und Gemütszustand, also

etwas Innerliches, kein Aufguss, obwohl sie durch Einwirkung
von aussen, durch erzieherische Angewöhnung, entstanden ist.
Deshalb lässt sie sich nicht mit Gewalt beseitigen, nicht
gewissermassen abschaben wie eine äussere Schicht. Sie muss sich
unter dem Einfluss von Belehrungen und Erfahrungen, die zu
kritischer Betrachtung anreizen, allmählich selbst zersetzen.
Gewalt hat die gegenteilige Wirkung: dass sie sich, tiefer ins
Innere gedrängt, verhärtet.

Vielleicht greift keine andere Religion so wenig ins tägliche
Leben ein wie die christliche. Glockenschall zu gewissen
Tageszeiten, das ist alles.

Liebe ist ein Gefühl, das einen Menschen mit einem ganz
bestimmten andern Menschen innerlich verbindet; auch

Freundscliaft gehört unter diesen Begriff.

Hingegen ist Nächstenliebe nicht Liebe in diesem eigentlichen

Sinn. Sie strahlt sich allgemein aus, auch auf Menschen,
zu denen man keine Beziehung hat oder die man gar nicht
kennt, sogar auf solche, die wir als gegensätzlich empfinden
(sog. Feindesliebe).

Sage man statt Nächstenliebe Mitleid, und man weiss, woran
man ist.

Wir Menschen können wissen, woher wir kommen, falls wir
gegen uns selber ehrlich sind, aber nicht, wohin wir gehen. Das
gilt für den Einzelnen wie für die Gesamtheit.

Wie man sagt, der Mensch bestehe aus Leib und Seele (was
wissenschaftlich zwar nicht stimmt), so kann man von den
Göttern sagen, sie bestehen aus Wünschen und Hoffnungen
(aber das stimmt).

Wo Licht ist, ist auch Schatten, aber nur, wenn Gegenstände
vorhanden sind, die sich dem Licht in den Weg stellen.

Der Lohn ist kein Wertmesser für die um ihn geleistete
Tat. Auch Dividenden sind «Lohn».

Schlaglichter

Die Menschenrechte und der Atheismus

Das österreichische Bruderblatt «Der Kirchenfreie» berichtet in

No. 2, 1966: «Die Menschenrechtskommission der Vereinten Nationen

hat auf ihrer Tagung in Genf einstimmig erklärt, dass in der

Charta der Menschenrechte unter Religion oder Glauben auch

theistische, nicht-theistische und atheistische Bekenntnisse zu
verstehen sind.»

Nicht nur das letzte Vatikanische Konzil, auch die protestantische

Oekumene bekennt 6ich zu der Verpflichtung, mit dem

gegenwärtigen Atheismus ins Gespräch zu kommen. Einen Schritt
über diese Bereitschaft zum Dialog hinaus tut also die
Menschenrechtskommission der UNO. Sie hält schützend ihre Hand nicht nur
über die Konfessionen, sondern, wie die Meldung sagt, auch über

nicht-theistische und über ausgesprochen atheistische Bekenntnisse.
Das i6t weiter nicht verwunderlich; fällt doch die erste Codifizie-

rung der Menschenrechte mitten in die französische Revolution
hinein, also mitten in eine von Grund aus laikale und kirchenfeindliche

Bewegung.
So sehr wir diese wertvolle Erklärung der UNO-Kommission be-

grüssen, uns Schweizer Weltkindern bringt sie nichts besondere

Neues. Garantiert doch unsere Bundesverfassung allen Bürgern die

volle Glaubens- tund Gewissensfreiheit. Aus dieser Garantie wie

auch aus der Schutzbestimmung der UNO-Kommission erwachsen

uns zwei schöne Verpflichtungen:
Einmal — auf dem legitimen Boden und im legitimen Rahmen

der verfassungsmässig garantierten Glaubens- und Gewissensfreiheit

überall und immer für das einzustehen, was wir vor unserem
Gewissen als Wahrheit anerkennen und bekennen müssen. Zum

andern — im Vertrauen auf den Schutz der Menschenrechte jede

Beleidigung, jede Verächtlichmachung unserer tiefsten Ueberzeu-

gungen energisch abzuwehren. Omikron

«Der Stellvertreter» in Südamerika

Rolf Hochhuths Drama «Der Stellvertreter» setzt zurzeit u.a.
auch in Südamerika seine von so vielen Autoritäten der katholischen

Kirche und dem ihnen hörigen Krawallpöbel umstrittene
Karriere fort. In Buenos Aires hat der dortige Erzbi6chof, Kardinal

Caggiano, beim Bürgermeister ein Verbot der Aufführungen
erwirkt, nachdem die ersten Vorstellungen stärksten Zuspruch
erfahren hatten. Mit kriecherischer Devotion erfolgte das Verbot, das

damit begründet wurde, das Stück beleidige das Andenken
Pius' XII., verletze die Gefühle der in ihrer grossen Mehrheit
katholischen Bevölkerung der Stadt und belaste die Beziehungen
zwischen Argentinien und dem Vatikan. Dagegen hat in Mar del

Plata, der grössten Seeibäderstadt Südamerikas, der dortige
Bischof, Monsignore Rau, keine Einwendungen gegen die Aufführung

des Stückes erhoben und sogar erklärt, es decke sich mit der

auf dem Vatikanischen Konzil hervorgetretenen Tendenz, die

Judenverfolgungen zu verurteilen. Aber der Rektor der katholischen
Universität, Dr. Garcia Dantillon, Hess durch katholische Studenten

Flugblätter verteilen, die zur Störung der Vorstellungen aufriefen,
hatte jedoch damit nur geringen Erfolg. In Mar del Plata wird

also der «Stellvertreter» weiter gegeben. Die argentinische Justiz

hat auch die Beschlagnahme der in Mexiko verlegten spanischen
Ausgabe des Buches abgelehnt, allerdings mit einer Begründung.
die als ein Meisterstück an Heuchelei gelten kann. Der für das

Urteil verantwortliche Richter erklärte nämlich, das Drama sei

langweilig, ermüdend, ohne literarischen Wert, bestehe aus puren
Erfindungen und könne das Andenken Pius' XII. nicht treffen.
Unter diesen Umständen müsse das Recht der freien
Meinungsäusserung gewahrt werden, denn das Buch könne wegen seiner

geringen Qualitäten keinen Schaden anrichten. In Uruguays
Hauptstadt Montevideo wurde der «Stellvertreter» im Theätre
Odeon mehr als hundertmal gespielt, und viele Argentinier, die

ihre Sommerferien (Januar-Februar) an der uruguayischen Küste

verbrachten, benützten die Gelegenheit, um die Aufführungen zu

besuchen. So wie einst viele Zürcher nach Basel und Bern fuhren.

42


	Atheismus in  christlicher Sicht

