
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 5

Artikel: Etwas über Erziehung

Autor: Brauchlin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411374

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sind die vorgesehenen Subventionen sowohl an die theologischen

Fakultäten der profanen Universitäten wie auch an die
katholisch-tliomistische Gesamtuniversität Fribourg mit den
Grundintentionen der Bundessubventionen vereinbar oder
nicht? Wir bekennen uns, bessere Belehrimg vorbehalten, zu
der Ueberzeugung, dass sich diese Subventionen mit der
Grundintention der eidgenössischen Bildungspolitik nicht nur nicht
vereinbaren lassen, sondern dass sie dieser Grundintention in
aller Schärfe widersprechen. Dem Bund geht es um die Förderung

einer Wissenschaft, welche sich die Wahrheit in gründlicher

Auseinandersetzung mit der Realität seRist erschafft;
es geht da um eine ausgesprochene Menschenwahrheit. Die
Universität Fribourg aber sowie die evangelisch-theologischen
Fakultäten der übrigen Universitäten — sie alle lassen sich eine
bereits fertige und dogmatisch gebundene «Wahrheit» von der
Kirche, von der kirchlichen Tradition und von der Offenbarung

herüberreichen, eine Gotteswahrheit also, die aller
Menschenwahrheit entgegengesetzt ist, die aber als absolut
verpflichtend ausgegeben wird und an der vom Menschen her
nichts mehr geändert werden darf.

Es ist möglich, dass dieser innere Widerspruch bisher noch

gar nicht zum Bewusstsein gekommen ist. Unsere Aufgabe ist
es, diesen Unterschied in der Wahrheitskonzeption klar bewusst
zu machen, damit die Schärfe des inneren Widerspruchs doch
noch gemildert werden kann. Im ganzen bisherigen Procedere
dieser eidgenössischen Hochschulreform entdecken wir nur
zwei Ansätze, nur zwei erst noch geringe Anhaltspunkte, die
uns etwas Hoffnung auf Einsicht und Verständnis gestatten:

1. Medizin, Naturwissenschaft und Technik erhalten gegenüber

den Geisteswissenschaften imd gegenüber der Theologie
die doppelte Subvention. Die Dringlichkeit der Hilfe gerade
in diesen Fächern legt diese Bevorzugung nahe.

2. In seinem Zürcher Vortrag «Bildung in der Schweiz»
kennzeichnete Bundesrat H. P. Tschudi die heutige Lage mit dem
Bekenntnis des bekannten Nobelpreisträgers und Physikers
Weizsäcker: «Der Glaube an die Wissenschaft ist die Religion
unserer Zeit.»

Das sind die neuen Töne der neu geschaffenen eidgenössischen

Schul- und Bildungspolitik! Gerne anerkennen wir die
guten Absichten der Bundesbehörden, der Forschung und der
Wissenschaft zu helfen. Wir sind uns aber genau bewusst, dass der
Bund nur dann alle die Konfessionalismen überwinden kann,
dass er nur dann zuversichtlich den Gefahren eines neuen
Konraditages entgegensehen kann, weim alle, die auf dem Boden
unserer Wahrheitskonzeption stehen, dem Bund bei der
Lösung dieser schweren Aufgabe behilflich smd. Omikron

Es ist doch alles so sinnlos!
Ist es Zufall, oder sind da Zusammenhänge wirksam, die ich

noch nicht durchschaue? Wiederholt berichtet man mir von
jungen Leuten, die nicht nur alle Lebensfreude, sondern aucli
den schlicht vitalen Lebensmut verloren haben. Sie klagen:
«Wie ist doch alles so sinnlos und zwecklos! Sinnlos ist das

ganze Geschehen, sinnlos auch mein Leben in diesem Geschehen.

Schlussmachen — das wäre die einzige richtige
Konsequenz!» Erstaunlich, ja befremdlich wirkt diese Klage dann,
wenn die jungen Leute in einer christlichen Familie in betont
christlichem Geist erzogen imd geformt worden sind; gerade
sie sollten eigentlich vor allen derartigen Depressionen völlig
gesichert und geschützt sein. Der tiefe Schmerz ihrer Eltern ist

zu verstehen; erleben sie doch nicht nur das Unglück ihrer
Kinder, nicht nur den Fehlschlag ihrer Hoffnungen, sondern
auch das völlige Versagen des ihnen so sehr am Herzen liegenden

Christenglaubens.
Zwei derartige Fälle aus jüngster Zeit haben mich stark

beeindruckt; im ersten Fall führte die akute Lebensdepression
einen körperlich gesunden und intelligenten jungen Mann in
eine vorübergehende Versorgung, im zweiten Fall eine bereits
erwachsene Tochter in den Freitod.

Wir massen uns nicht an, hier alles verstehen und erklären
zu können; aber sicher darf eine Möglichkeit, die wir hier mit
wenigen Worten nur andeuten, nicht von vorneherein von der

Hand gewiesen werden:
Es ist gerade diese betonte und enge christliche Erziehung,

die in späteren Jahren in Depressionen hineinführen kann. Die

Depression kommt nicht trotz, sondern just ivegen dieser stark
christlichen Bindung; denn hier wird doch den Kindern vor
allem diese Ueberzeugung eingeredet: «Dein ganzes Leben ist

in Gottes Hand; Gott und seine Schutzengel führen und behüten

dich auf deinem Lebensweg; dir geschieht nichts ohne den

Willen des guten Gottes.» Dieses Gefühl kindlicher Geborgenheit

soll Sicherheit, soll festen Halt geben. Kommt dann aber

das Kind in späteren Jahren ins Leben hinaus, so erlebt es die

furchtbarsten Enttäuschungen. Es erlebt an sich und sieht am

Schicksal der Mitmenschen, dass es mit der göttlich-väterlichen
Fürsorge auf dem Lebensweg sehr schlimm bestellt ist.
Auseinandersetzung und Kampf mit der harten Realität sind
erbarmungslos. Natürlich bittet man Gott um Hilfe, aber diese

Hilfe bleibt aus. Ob christlich oder nicht-christlich — der
Realität gegenüber sind alle Menschen gleich gestellt. Alle
Sicherungen, alle eventuellen Geborgenheiten kommen von den
Mitmenschen und deren Leistungen, kommen durch eigene
Leistungen zustande, sie kommen aber auf alle Fälle aus dem

Etwas über Erziehung
E. Brauchlin

«Wir müssen die Eltern unterstützen in der Erziehung der
vorschulpflichtigen Kinder, diesen das kritische Denken zu lehren, sie
auf die wirkliche Welt aufmerksam zu machen usw. Dann werden
sich die Freidenkerkinder in der Schule schon behaupten können.»

So habe ich in einer freigeistigen Erziehungsanweisung gelesen.
Wir alle wissen, dass es keine leichte Sache ist, unsere Kinder
inmitten einer geistig andersgearteten Welt im Sinne unserer Welt-
und Lebensanschauung zu erziehen, und dass diese Erziehung schon
im vorschulpflichtigen Alter einzusetzen hat, ist uns ebenfalls klar.
Dies bereitet keine Schwierigkeiten, solange die Kinder ausschliesslich

unter elterlichem Einfluss stehen; denn sie sind rein aufnehmend,

nachahmend, die Umwelt ist für sie Autorität. Zweifellos
kann man sie auch schon frühe zum Denken anleiten, mit mehr
oder weniger Erfolg, je nach den Anlagen der Kinder; die einen
sind werdende Realisten, Spuren der zukünftigen geistigen
Selbständigkeit lassen sich erkennen, schon an ihren Fragen, während

andere in ihrem stärkern Anlehnungsbedürfnis hinnehmen, was

ihnen gesagt wird, ohne mehr wissen zu wollen. Aber beiden sind

die Eltern Autorität, ob sie's sein wollen oder nicht; das ist in der

Natur begründet, nicht nur bei den Menschen.

Dann aber gelangt das Kind aus der rein elterlichen Atmosphäre
in den Bereich der Einflüsse von aussen, und damit beginnt die

Problematik der Erziehung in weltanschaulicher Beziehung. Hatte
man bis jetzt ohne Schwierigkeit der oben angeführten Forderung.
die Kinder auf die wirkliche Welt aufmerksam zu machen,
nachgelebt, hatte man sie angeleitet, im täglichen Leben und in der

Natur den Ursachen nachzugehen, sieht man sich nun eine6 Tages

vor die Tatsache gestellt, dass sich in die kindliche Vorstellungswelt
Gestalten aus der religiösen Fabelwelt eingeschlichen haben: der

liebe Gott, der liebe Heiland, Engel, das Christkindlein. Und hier
ist wahrscheinlich der Punkt, wo der Verfasser der oben angeführten

Erziehungsanweisung mit der Anleitung zu kritischem Denken
einsetzen möchte.

Kritisieren (nicht Nörgeln) setzt aber immer eine gewisse
Sachkenntnis voraus, und es handelt sich dabei immer um ein Verglei-

36



Diesseits, nie aber aus einem imaginären Jenseits. So tragen
diese jungen Leute eine doppelte Last — nicht nur die Last
des realen Lebenskampfes, sondern zudem noch die Last der
furchtbaren Enttäuschung und Ernüchterung. Sie verlieren
ihren Glauben an Gott, sie verlieren Gott selbst. Mit Christus
zusammen — wir denken an Rilkes ergreifendes Gedicht: «Der
Oelbaum-Garten» — rufen sie in die Gottesleere hinaus: «Ich
finde dich nicht mehr. Ich bin allein!» Unter dieser doppelten
Last bricht dann der eine und andere von ihnen zusammen.

*

Ein ganz anderes Bild zeigt sich uns da, wo die Eltern ihre
Erziehung nicht auf einen jenseitigen Gott und dessen Schutzengel,

sondern auf die irdische Realität selbst gründen. Die
liier erteilten Lehren sind ungefähr auf diesen Grundton
gestimmt: «Bilde dir nicht ein, dass du als Mensch vor den
anderen Lebewesen besondere Vorrechte hast! Die Natur gibt
allen ein ausreichendes Mass von Lebensmöglichkeiten.
Darüber hinaus beschert sie dir vielleicht noch die Schönheiten,
die Glücksgefühle beim Erleben der Natur, der Gesundheit,
einer guten Menschengesellschaft. Mehr kann sie nicht geben.
Nun verlangst du für dein Leben noch einen Sinn, einen
Zweck. Gut — aber Sinn und Zweck kommen nicht von aussen
her, die musst du selbst und von dir aus in deine Leistungen,
in deine Lebensarbeit, in dein Leben hineinlegen. Es gibt keine
göttliche Vaterhand, die dich führt und hält, in der du geborgen

bist, zu der du fliehen kannst vor den Schicksalsschlägen
der Realität. Wichtiger als diese Geborgenheit in Gott ist dein
eigener Lebensmut, sind deine Leistungen und deine
Widerstandskräfte. Bilde diese Kräfte in dir selbst aus, steigere sie,
stähle sie — sie geben dir die allein wirksame Hilfe in den
kleinen und grossen Kämpfen des Lebens. Mache dir keine
Illusionen! Du bist wie alle Lebewesen ein Geschöpf der
irdischen Realität, nicht das Geschöpf irgend eines Gottes. Mit dieser

Realität — und dazu gehören auch deine Mitmenschen —
hast du dich auseinanderzusetzen. Eine Flucht aus dieser Realität

gibt es nicht. Wie schreibt doch der völlig gottfreie Theodor

Storni in seinem Gedicht an seine Söhne:

«Halte fest — du hast vom Leben
doch am Ende nur dich selber!»

Der so geformte, gekräftigte junge Mensch wird sicher den Krisen

des Lebens besser gewachsen sein als derjenige, der bei
allen Erschütterungen ängstlich immer zuerst nach der infantilen

Geborgenheit in der Hand Gottes, nach einer Fluchtmöglichkeit

aus der Realität Ausschau hält.

Im Dezember 1927 versank ein Unterseeboot der französischen

Marine im Schlamm des Meeresgrundes. Als alle
Rettungsoperationen abgebrochen werden mussten und die
Eingeschlossenen keine Lebenszeichen mehr gaben, verlegte sich der
noch gläubige Teil der Franzosen aufs Beten, auf ein stürmisches,

inständiges und andauerndes Beten. Der grosse französische

Schriftsteller und Denker Andre Gide ärgerte sich über
diese nutzlose Beterei und schrieb in sein Tagebuch die hier
etwas frei übersetzten, trefflichen Worte: «Hoffte man wirklich,

mit dieser Beterei den Zorn irgend eines erzürnten Gottes

aufzuweichen? Warum hat Gott das stürmische Meer nicht
beruhigt? War er dazu nicht allmächtig genug? Oder betete
man vielleicht nicht stark genug? Oder haben vielleicht die
braven Marinesoldaten auf dem Grund des Meeres die Gnade
der Rettimg nicht verdient?

Ich wünsche, man möchte die Menschenseele so erziehen,
dass sie nicht der Verzweiflung verfällt, wenn sie plötzlich
wahrnehmen muss, dass kein rettender Gott eingreift. Besser
ist es, sich vorher, vor dem Unglück, schon Klarheit geschaffen

zu haben. Das Beste aber ist es, im Leben ganz ohne diesen
Gott und ohne diesen Gottesglauben auszukommen.» Omikron

Einsteins Religiosität
Irrige Meinungen

Es ist üblich, zur Bekräftigung eigener Ansichten das Urteil
bekannter Persönlichkeiten heranzuziehen. Dieses ist zwar
kein Beweis der eigenen Ansicht; man nimmt aber an, dass der
Leser leichter von einer Ansicht zu überzeugen ist, wenn er
erfährt, dass ein grosser Gelehrter, Dichter, Philosoph oder
Politiker ähnliche Ansichten geäussert hat. Ein kritisch denkender
Leser sollte allerdings hierauf keinen Wert legen. Ein Urteil
soll man sich aus der Sache bilden und nicht aus dem, was
andere darüber gedacht und gesagt haben. Immerhin geht dies
noch, wenn man die Aussprüche solcher Persönlichkeiten im
richtigen Zusammenhang erwähnt imd so, wie diese es tatsächlich

gemeint haben. Dies ist aber bei Problemen, die ohne
Vorgefühle und Vorurteile in der Regel nicht behandelt werden,
leider nicht immer der Fall. Obwohl Religion und Ethik gerne
in Zusammenhang gebracht werden, fühlen sich die sich für
religiös haltenden Berichter oft nicht ethisch verpflichtet, die
Aussprüche grosser Persönlichkeiten so, wie sie gemeint sind,
wiederzugeben. So liest man häufig, dass der bekannte
Physiker Albert Einstein sich als streng religiös bezeichnet habe
und bringt dies so, als ob er ein überzeugter Anhänger einer
Kirche gewesen sei. Es ist deshalb erforderlich, klar und un-

chen. Bei Kindern im vorschulpflichtigen Alter kann aber von
heidem nicht die Rede sein. Sie nehmen auf, was ihnen geboten
wird und werden sehr oft der Unvereinbarkeit verschiedener
Erklärungen gar nicht bewusst, besonders wenn sich darin gleiche
oder ähnliche Gefühlselemente befinden. Dafür ein Beispiel: Die
Kindergarten- oder eine andere Tante hat ihnen gesagt, der liebe
Gott habe die schönen Bliimelein auf der Wiese gemacht, um die
Menschen zu erfreuen. Der Vater hat ihnen die Wiese mit all ihren
Lebewesen als eine Lebensgemeinschaft erklärt, die Blumenfarben
als Anlockungsmittel für die Insekten zum Zwecke der Bestäubung
und Arterhaltung (natürlich nicht in so trockenen und gelehrten
Worten). Er hat aber auch von ihrer Schönheit gesprochen, auch er
hat Freude daran, und sie durften für die Mutter einen Strauss
pflücken, ebenfalls um ihr eine Freude zu bereiten. Mit der Freude
stimmt's also, bei den Tanten wie beim Vater. Und die Freude ist
für das Kind, das noch mehr mit dem Gemüt als mit dem
abwägenden Verstand erfasst, da6 Wesentliche; es «glaubt» also sowohl
den Tanten wie dem Vater.

Wir müssen aber doch darnach trachten, allmählich zu einer
gewissen Klarheit zu gelangen. Und wie stellen wir das an? Es

gibt, grob gesehen, zwei Arten: Wir erziehen die Kinder zum
Kritisieren, oder wir erziehen sie zum Vers£e/ie«. Wohlverstanden:
Auch bei der zweiten Art geht es ohne Kritik nicht ab; aber sie
sieht anders aus, als wenn man sie zum Hauptmittel der Belehrung
macht.

Ich höre den Einwand: Ja, wir Freidenker werden von den
andern auch kritisiert. Darauf muss ich entgegnen: Nein, wir werden
in der Regel nicht kritisiert, sondern heruntergemacht, als halt-
und hemmungslose Menschen verschrien, weil wir nicht an Gott
und eine ewige Vergeltung glauben. Und diese Meinung wird schon
den Kindern, insbesondere diesen, beigebracht zu einer Zeit, wo
sie noch rein keine Erfahrung und Menschenkenntnis haben. Wollen

wir unsere Kinder anleiten, Unrecht mit Unrecht, Intoleranz
mit Intoleranz zu vergelten? Das widerspräche unsern ethischen
Grundsätzen. Das wollen wir also nicht. Sondern jetzt, wo die
Kinder mit den fremden, märchenhaften Vorstellungen von Gott,
Jenseits und dergleichen nach Hau6e kommen, ist es Zeit, mit der
Belehrung einzusetzen. Ich sage: Belehrung. Diese besteht nicht in
der Heruntersetzung anderer Meinungen, in unserem Falle also
nicht darin, den Glauben an mystisches Geschehen und mystische

37



voreingenommen die sogenannten religiösen Ansichten
Einsteins zusammenzustellen.

Beurteilung der Kirchen und des Dogmas

Obwohl Einstein sich als religiös bezeiclmet, ist er kein
Freund der Kirchen. Jede dogmatische Bindung lehnt er ab.

Wenn er schreibt, dass es keine Kirche geben könne, deren
Lehrinhalt sich auf die «kosmische Religiosität» gründet*) und
er sich selbst als «kosmisch religiös» bezeichnet, so ist klar, dass

er gegen jedes kirchliche Dogma ist. Die Bemerkung, dass,

wenn man das Judentum und Christentum von allen Zutaten
der späteren, insbesondere der Priester loslöst, eine Lehre übrig
bleibt, die die Menschheit von allen sozialen Krankheiten zu
heilen imstande sei, zeigt kein grosses Zutrauen zur Priesterschaft

(S. 119).

«Bei den politischen, ja sogar bei den religiösen Führern ist
es meist recht zweifelhaft, ob sie mehr Gutes oder Schlechtes
bewirkt haben» (S. 16).

Die Veredelung der Menschen wird durch solche Menschen
nicht erwirkt, sondern eher von bedeutenden Künstlern und
von den Forschern, meint er an der gleichen Stelle.

Wenn auch die Ergebnisse der Forschung selbst nicht
veredeln können — denn diese sind nur Erkenntnisse von
Tatsachen — so kann es aber das in den Forschern wirksame Streben

nach Wahrheit. Einstein stellt also den Künstler und den
Forscher über den Priester.

Einsteins Gottesbegriff

Auch an einen persönlichen Gott glaubt Einstein nicht. Weder

der jüdische noch der christliche Gott ist ihm mehr als ein
Ersatz für einen Aberglauben.

«Einen Gott, der die Objekte seines Scliaffens belohnt und
bestraft, der überliaupt einen Willen hat nach Art desjenigen,

den wir an uns selbst erleben, kann ich mir nicht
einbilden» (S. 10).

An einer anderen Stelle, wo er das Wesen des Judentums als
innere Haltung behandelt, sagt er,

«Judentum ist kein Glaube. Der jüdisclie Gott ist nur eine
Verneinung des Aberglaubens, ein Phantasieersatz für dessen

Beseitigung.»

«Judentum ist keine transzendente Religion» (S.118).
'"') s. A. Einstein «mein Weltbild» S. 19, Europa-Verlag Zürich-

Stuttgart-Wien 1963.

Ebenso wie die christliche Gottesvorstellung lehnte er also

auch die traditionelle jüdische Gottesidee ab. Gottesbegriff,
Theologie sind keine Grundlage seiner Religiosität. Er glaubt
an keinen Gott, der nach dem Bilde des Menschen gedacht
wäre.

«Die religiösen Genies aller Zeiten ivaren durch diese
kosmische Religiosität ausgezeichnet, die keine Dogmen und
keinen Gott kennt, der nach dem Bilde des Menschen
gedacht wäre» (S. 19).

Ein menschenartiger Gottesbegriff liegt seiner kosmischen

Religiosität nicht zugrunde. Ein solcher Gott kann überhaupt
nicht beschrieben werden.

«Wer von der kausalen Gesetzmässigkeit allen Geschehens

durclidrungen ist, für den ist die Idee eines Wesens, welches
in den Gang des Weltgesclieliens eingreift, ganz unmöglich»
(S. 19, 20).

Die kosmische Religiosität braucht keinen Gott. Einstein
spricht immer nur von dieser Religiosität, nicht von einem
Gott. Zur Religiosität des naiven Menschen gehört ein Gott,
nicht aber zur höchstentwickelten Religiosität, der kosmischen
Religiosität.

«Diese Religiosität unterscheidet sieh aber von derjenigen
des naiven Menschen. Letzterem ist Gott ein Wesen zu
dem man gewissermassen in einer persönlichen Beziehung
steht, so respektvoll diese auch sein mag» (S.21).

Die kosmische Religiosität
Was ist nun die Religiosität Einsteins, die ohne Gottesbegriff

den Menschen erfüllt und ihn reif zum Erzieher der Menschheit

macht? Lassen wir Einstein selbst antworten:
«Der Forscher aber ist von der Kausalität alles Geschehens

durchdrungen Seine Religiosität liegt im verzückten Staunen

über die Harmonie der Naturgesetzlichkeit, in der sich
eine so überlegene Vernunft offenbart, dass alles Sinnvolle
menschlichen Denkens und Anordnens dagegen ein gänzlich
nichtiger Abglanz ist. Dies Gefühl ist das Leitmotiv seines

Lebens und Strebens» (S. 21).

Dies nennt Einstein Religiosität und hat mit einem
Gottglauben nichts zu tun. Es ist das Staunen über die Natur, ihre
Gesetzmässigkeit, ihre Grösse und Grossartigkeit, ihre Fülle
von Tatsachen, die sich unser Geist nicht ausdenken kann.

Diese Religiosität kann keine Kirche lehren. In dieser gibt
es keine Dogmen und keinen Gott, der nach dem Bilde des

Menschen erdacht wäre (S. 19). Nach Einstein ist sie der Geist,

Gestalten irgendwelcher Art, also auch der christlichen, als Usinn
darzustellen. Die Aufgabe des verantwortungsbewussten Erziehers
besteht darin, den Kindern (es handelt sich jetzt nicht mehr um
das vorschulpflichtige Alter) darzulegen, wie solche Vorstellungen
überhaupt entstehen und sich in irgend einer Form erhalten konnten.

Wir leiten die Kinder, indem wir auf die Anfänge der menschlichen

Geistesentwicklung zurückgehen, unvermerkt zum
historischen Denken an und legen damit den Boden für das Verstehen
anderer Auffassungen von Welt und Leben, was höchst wichtig ist,
weil ungeklärte Gegensätze im weltanschaulichen Denken und Fühlen

die Menschen am allermeisten aufwühlen und zu den erbittertsten

Feindschaften führen. Auch bei den Kindern ist dies der Fall,
und zwar geht hier die Erbitterung um so tiefer, weil sie die
Angriffe auf ihre (angelernte) Meinung als Angriffe auf die Autorität

und Ehre ihres Vaters empfinden.
Wir geben aber den Kindern das historische, naturkundliche

und anderweitige Rüstzeug nicht mit, damit sie sich «in der Schule
behaupten können», wie es im einführenden Zitat heisst, was ihnen,
den oder dem Einzelnen gegen die Masse, doch nicht gelingen
würde. Sondern wir belehren sie, damit sie andere Meinungen

kennen, begreifen und ertragen lernen. Und wir geben ihnen den

Rat, solchen Auseinandersetzungen möglichst aus dem Wege zu

gehen, schon um der guten Kameradschaft willen, die ja im
Kinderleben eine grosse Rolle spielt. Dabei ist auch zu bedenken, dass

die endgültige Entscheidung, welchen Weg der Mensch (wenn er
nicht nur Herdenmensch ist) einschlagen wird, erst später, manchmal

sehr viel später fällt. Die meisten von uns heutigen Freidenkern

sind ja durch eine religiöse Erziehung in Elternhaus, Schule
und Kirche gegangen und sind dann doch auf den unserm
geistigen Wesen entsprechenden Weg gekommen.

Mit dem Schuleintritt (Kindergarten inbegriffen) beginnt die

weltanschauliche Beeinflussung unserer Kinder von aussen. Es ist

klar, dass wir den von Geistlichen erteilten Unterricht, also Kinderlehre,

Religionsunterricht auf der Oberstufe, Konfirmandenunterricht
und dergleichen, von unsern Kindern nicht besuchen lassen,

selbstverständlich auch die Sonntagsschule nicht. Ich würde auch

vom Kindergarten, der ja meistens von frommen «Tanten» geführt
wird, absehen, wenn wir nicht vor der Tatsache stünden, dass er

für berufstätige Mütter und Mütter mit mehreren Kindern eine

grosse Entlastung bedeutet.

38



der alle grossen Menschen erfüllt. Er nennt die verschiedensten

Männer, die «von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet»
einander nahestehen. Gerade die Häretiker (Ketzer) seien von
dieser höchsten Religiosität erfüllt, auch wenn sie manchmal
als Heilige, manchmal als Atheisten erschienen (S. 19).

Wenn Behauptungen aufgestellt werden, dass Einstein «tief
religiös» gewesen sei, >so hat dies mit Kirchengläubigkeit nichts
zu tun. Die Religiosität zu berichten, aber das Unkirchliche
und Undogmatische und Atheistische dieser Religiosität zu
verschweigen, ist eine bewusste Irreführung des Lesers.

Es ist natürlich richtig, dass die Grossartigkeit des Kosmos,
die erhabene Gewalt der Naturereignisse auch in kirchlichen
Ueberlieferungen zu finden sind — das geben auch wir zu.
So findet Einstein «Ansätze» seiner kosmischen Religiosität
auch in den Psalmen Davids, bei einigen jüdischen Propheten
und bei Jesus sowie beim Buddhismus. Es sind aber nur
Ansätze, es ist nicht die kosmische Religiosität in letzter Folgerung,

die in kirchlichen Dogmen keinen Platz finden kann.

Einstein selbst bezeichnet seine Religiosität als pantheistisch.
Sein Gottesbegriff ist die Vernunft, die dem Kosmos zugrunde-
liegt. Er sagt:

«Jene mit tiefem Gefühl verbundene Ueberzeugung von einer
überlegenen Vernunft, die sich in der erfahrbaren Welt
offenbart, bildet meinen Gottesbegriff ; man kann ihn also
in der üblichen Ausdrucksweise als ,pantheistisch' (Spinoza)
bezeichnen» (S. 223).

Er fährt dann fort und klärt dadurch seine Stellung zur
Kirche :

«Konfessionelle Traditionen kann ich nur historisch und
psychologisch betrachten; ich habe zu ihnen keine andere
Beziehung».

Nur die wissenschaftliche Wahrheit, die aus der Erfahrung
stammt, ist für ilm von Bedeutimg, «unter ,religiöser Wahrheit'
kann ich mir etwas Klares überhaupt nicht denken».

Diese Bekenntnisse Einsteins sind deutlich genug.

Die Ethik Einsteins

Religion und Ethik werden häufig in unzulässiger Weise
zusammengeworfen. Das ethische Verhalten ist nach kirchlicher
Ansicht eine Folge des Glaubens an Gott. Nur der Mensch
könne ethisch handeln, der an Gott glaubt. Gott befehle Gutes
zu tun und verbiete das Böse. Strafe und Lohn seien die Folgen

des menschlichen Handelns. Das ist für Einstein keine
Ethik.

«.Das ethische Verhalten des Menschen ist wirksam auf
Mitgefühl, Erziehung und soziale Bindung zu gründen und
bedarf keiner religiösen Grundlage. Es stünde traurig um die
Menschen, wenn sie durch Furcht vor Strafe und Hoffnung
auf Belohnung nach dem Tode gebändigt werden müssten»
(S.20).

Die Wissenschaft mit der — nach Einsteins Ansicht —
durchgängigen Kausalität und Gesetzmässigkeit kann zur Ethik
nichts beitragen, steht aber mit ihr wie auch mit der kosmischen

Religiosität nicht im Widerspruch.
«Die moralisclie und ästhetische Vervollkommnung ist
ein Ziel, das den Bemühungen der Kunst näher steht als
denen der Wissenscfiaft» (S. 23).

Die Moral ist eine menschliche Angelegenheit. Die
Triebfedern sind Mit-Freude und Mit-Leid. Dies sei der Rest von
Religion, der «übrigbleibt, wenn man sie von der Komponente
des Aberglaubens gereinigt hat». Die Ethik ist kein Glücksstreben

—¦ diese «Ethik» nennt Einstein das «Ideal der
Schweineherde» (S. 8). Seine ethischen Ideale sind Güte,
Schönheit und Wahrheit. Nicht Besitz, äusserer Erfolg erscheinen

ihm erstrebenswert, sondern das Streben und Forschen
nach dem «ewig Unerreichbaren» in Wissenschaft und Kunst.

Soziale Gerechtigkeit, Toleranz, Achtung vor dem Leben
einschliesslich der Tiere, Friedensliebe, demokratisches Ideal,
etwa nach amerikanischem Muster, sind seine ethischen
Forderungen. Militär, Diktatur, politischen Zwang lehnt er ab, «denn
Gewalt zieht stets moralisch Minderwertige an» (S. 9) Das
Persönliche, Individuelle, die Unabhängigkeit von den Meinungen,
Gewolinheiten und Urteilen sind ihm wichtig und kennzeichnen
seine Art zu leben, wie er selbst mitteilt.

Kritik
Man soll keine Feststellungen machen oder Berichte geben,

ohne auch Kritik zu üben. Diese Kritik ist meine persönliche
Ansicht, und ich verlange nicht, dass sie jeder übernimmt. Aber
zum Diskutieren gehört jede Meinung dazu, und deshalb teile
ich meine eigene Meinung mit.

Die Bezeichnung «Religiosität» für die Ansicht Einsteins ist
meiner Meinung nach nicht glücklich gewählt. Gerade sie dürfte
der Grund dafür sein, dass die Kirchenanhänger versuchen,
Einstein als einen der Ihren zu betrachten imd ihn in Gegensatz

zum Freidenkertum zu stellen. Gewiss bei einem grürui-
lichen Lesen der Arbeiten Einsteins dürfte eine solche
Meinung nicht entstehen. Aber die Mehrdeutigkeit des Begriffes
«Religiosität» lässt die Versuchimg aufkommen, den Anschein

Die uns bewegende Frage geht den vom Lehrer erteilten Unterricht

in Biblischer Geschichte und Sittenlehre an. Sie kann nicht
mit einem absoluten Ja oder Nein beantwortet werden, da es hier
sehr stark auf die Persönlichkeit des Lehrers ankommt. Aber eines
ist unerlässlich: Rücksprache mit dem Lehrer vor Beginn des

Schuljahres. Er kann im Unterricht ganz unvermerkt Rücksicht
nehmen auf Kinder, von denen er weiss, dass ihre Eltern einem
ändern weltanschaulichen Kreise angehören als er selber. Und
mancher Lehrer wird das auch tun, ist vielleicht von dieser
«andern» Weltanschauung gar nicht so weit entfernt, aber — man darf
(s nicht wissen. Auf diese Weise können Dispensationen vermieden
*erden, was wünschenswert ist vor allem, weil sonst das Kind von
seinen Kameraden als ein Aussenseiter betrachtet wird. In konfessionell

geführten Schulen (bei katholischen «uniformierten»
Lehrschwestern) würde die Dispensation auch gar nicht viel nützen, da
)« in ihnen trotz der verfassungsrechtlich garantierten Glaubenj-
md Gewissensfreiheit, die natürlich ausnahmslos auch für die
Staatsschule Gültigkeit haben sollte, der gesamte Unterricht auf
konfessionell-religiöser Grundlage beruht.

Unter solchen Umständen fällt den freigeistigen Eltern die

schwierige Aufgabe zu, die Kinder durch all die geistigen und
gesellschaftlichen Fährlichkeiten zu lotsen. Um ihr gewachsen zu
sein, müssen sie tüchtig an sich selber arbeiten, geistig und charakterlich,

damit die Kinder das elterliche Heim als Ruhepunkt und
Rückhalt empfinden können. Sie zur weltanschaulichen «Sich-Be-
hauptung» in der Schule, also zu Kampfhähnen, erziehen zu wollen,

wäre grundfalsch. Denn der Einzelne i6t der Masse gegenüber
nicht der kleine «David», der den «Riesen Goliath» durch seine
Klugheit besiegt, wie das biblische Märchen erzählt. Der Einzelne
ist der Masse gegenüber machtlos. Das müssen wir bedenken. Diese
Einsicht ist zugleich ein Aufruf zur Sammlung!

Bildung bewirkt, daß ein Volk leicht zu leiten, aber schwer
zu zwingen ist, leicht zu regieren, aber unmöglich zu versklaven.

Henry Brougham
Das Sonderbarste ist, daß jeder Kriegslicrr seine Falmen segnen

läßt und bevor er auszieht, Gott feierlich anruft.
Voltaire

39


	Etwas über Erziehung

