Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 5

Artikel: Etwas Uber Erziehung

Autor: Brauchlin, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411374

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411374
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sind die vorgesehenen Subventionen sowohl an die theologi-
schen Fakultiten der profanen Universititen wie auch an die
katholisch-thomistische Gesamtuniversitit Fribourg mit den
Grundintentionen der Bundessubventionen vereinbar oder
nicht? Wir bekennen uns, bessere Belehrung vorbehalten, zu
der Ueberzeugung, dass sich diese Subventionen mit der Grund-
intention der eidgendssischen Bildungspolitik nicht nur nicht
vereinbaren lassen, sondern dass sie dieser Grundintention in
aller Schiirfe widersprechen. Dem Bund geht es um die Forde-
rung einer Wissenschaft, welche sich die Wahrheit in griind-
licher Auseinandersetzung mit der Realitit selbst erschafft;
es geht da um eine ausgesprochene Menschenwahrheit. Die Uni-
versitit Fribourg aber sowie die evangelisch-theologischen Fa-
kultiten der iibrigen Universititen — sie alle lassen sich eine
bereits fertige und dogmatisch gebundene «Wahrheit» von der
Kirche, von der kirchlichen Tradition und von der Offenba-
rung heriiberreichen, eine Gotteswahrheit also, die aller Men-
schenwahrheit entgegengesetzt ist, die aber als absolut ver-
pflichtend ausgegeben wird und an der vom Menschen her
nichts mehr gedndert werden darf.

Es ist moglich, dass dieser innere Widerspruch bisher noch
gar nicht zum Bewusstsein gekommen ist. Unsere Aufgabe ist
es, diesen Unterschied in der Wahrheitskonzeption klar bewusst
zu machen, damit die Schirfe des inneren Widerspruchs doch
noch gemildert werden kann. Im ganzen bisherigen Procedere
dieser eidgendssischen Hochschulreform entdecken wir nur
zwei Ansitze, nur zwei erst noch geringe Anhaltspunkte, die
uns etwas Hoffnung auf Einsicht und Verstindnis gestatten:

1. Medizin, Naturwissenschaft und Technik erhalten gegen-
iiber den Geisteswissenschaften und gegeniiber der Theologie
die doppelte Subvention. Die Dringlichkeit der Hilfe gerade
in diesen Fiichern legt diese Bevorzugung nahe.

2. In seinem Ziircher Vortrag «Bildung in der Schweiz» kenn-
zeichnete Bundesrat H. P. Tschudi die heutige Lage mit dem
Bekenntnis des bekannten Nobelpreistrigers und Physikers
Weizsicker: «Der Glaube an die Wissenschaft ist die Religion
unserer Zeit.»

Das sind die neuen Téne der neu geschaffenen eidgendossi-
schen Schul- und Bildungspolitik! Gerne anerkennen wir die
guten Absichten der Bundeshehorden, der Forschung und der
Wissenschaft zu helfen. Wir sind uns aber genau bewusst, dass der
Bund nur dann alle die Konfessionalismen iiberwinden kann,
dass er nur dann zuversichtlich den Gefahren eines neuen Kon-
raditages entgegensehen kann, wenn alle, die auf dem Boden
unserer Wahrheitskonzeption stehen, dem Bund bei der Lo-
sung dieser schweren Aufgabe behilflich sind. Omikron

Es ist doch alles so sinnlos!

Ist es Zufall, oder sind da Zusammenhinge wirksam, die ich
noch nicht durchschaue? Wiederholt berichtet man mir von
jungen Leuten, die nicht nur alle Lebensfreude, sondern auch
den schlicht vitalen Lebensmut verloren haben. Sie klagen:
«Wie ist doch alles so sinnlos und zwecklos! Sinnlos ist das
ganze Geschehen, sinnlos auch mein Leben in diesem Gesche-
hen. Schlussmachen — das wire die einzige richtige Konse-
quenz!» Erstaunlich, ja befremdlich wirkt diese Klage dann,
wenn die jungen Leute in einer christlichen Familie in betont
christlichem Geist erzogen und geformt worden sind; gerade
sie sollten eigentlich vor allen derartigen Depressionen vollig
gesichert und geschiitzt sein. Der tiefe Schmerz ihrer Eltern ist
zu verstehen; erleben sie doch nicht nur das Ungliick ihrer
Kinder, nicht nur den Fehlschlag ihrer Hoffnungen, sondern
auch das vollige Versagen des ihnen so sehr am Herzen liegen-
den Christenglaubens. '

Zwei derartige Fille aus jiingster Zeit haben mich stark
beeindruckt; im ersten Fall fiihrte die akute Lebensdepression
einen korperlich gesunden und intelligenten jungen Mann in
eine voriibergehende Versorgung, im zweiten Fall eine bereits
erwachsene Tochter in den Freitod.

Wir massen uns nicht an, hier alles verstehen und erkliren
zu konnen; aber sicher darf eine Moglichkeit, die wir hier mit
wenigen Worten nur andeuten, nicht von vorneherein von der
Hand gewiesen werden:

Es ist gerade diese betonte und enge christliche Erziehung,
die in spiteren Jahren in Depressionen hineinfiihren kann. Die
Depression kommt nicht trotz, sondern just wegen dieser stark
christlichen Bindung; denn hier wird doch den Kindern vor
allem diese Ueberzeugung eingeredet: «Dein ganzes Leben ist
in Gottes Hand; Gott und seine Schutzengel fiithren und behii-
ten dich auf deinem Lebensweg; dir geschieht nichts ohne den
Willen des guten Gottes.» Dieses Gefiihl kindlicher Geborgen-
heit soll Sicherheit, soll festen Halt geben. Kommt dann aber
das Kind in spiteren Jahren ins Leben hinaus, so erlebt es die
furchtbarsten Enttiiuschungen. Es erlebt an sich und sieht am
Schicksal der Mitmenschen, dass es mit der gottlich-viiterlichen
Fiirsorge auf dem Lebensweg sehr schlimm bestellt ist. Aus-
einandersetzung und Kampf mit der harten Realitit sind er-
barmungslos. Natiirlich bittet man Gott um Hilfe, aber diese
Hilfe bleibt aus. Ob christlich oder nicht-christlich — der Re-
alitéit gegeniiber sind alle Menschen gleich gestellt. Alle Siche-
rungen, alle eventuellen Geborgenheiten kommen von den Mit-
menschen und deren Leistungen, kommen durch eigene Lei-
stungen zustande, sie kommen aber auf alle Fille aus dem

Etwas iiber Erziehung
E. Brauchlin

«Wir miissen die Eltern unterstiitzen in der Erziehung der vor-
schulpflichtigen Kinder, diesen das kritische Denken zu lehren, sie
auf die wirkliche Welt aufmerksam zu machen usw. Dann werden
sich die Freidenkerkinder in der Schule schon behaupten konnen.»

So habe ich in einer freigeistigen Erziehungsanweisung gelesen.
Wir alle wissen, dass es keine leichte Sache ist, unsere Kinder
inmitten einer geistig andersgearteten Welt im Sinne unserer Welt-
und Lebensanschauung zu erziehen, und dass diese Erziehungschon
im vorschulpflichtigen Alter einzusetzen hat, ist uns ebenfalls klar.
Dies bereitet keine Schwierigkeiten, solange die Kinder ausschliess-
lich unter elterlichem Einfluss stehen; denn sie sind rein aufneh-
mend, nachahmend, die Umwelt ist fiir sie Autoritit. Zweifellos
kann man sie auch schon frithe zum Denken anleiten, mit mehr
oder weniger Erfolg, je nach den Anlagen der Kinder; die einen
sind werdende Realisten, Spuren der zukiinftigen geistigen Selb-
standigkeit lassen sich erkennen, schon an ihren Fragen, wihrend

36

andere in ihrem stirkern Anlehnungsbediirfnis hinnehmen, was
ihnen gesagt wird, ohne mehr wissen zu wollen. Aber beiden sind
die Eltern Autoritiit, ob sie’s sein wollen oder nicht; das ist in der
Natur begriindet, nicht nur bei den Menschen.

Dann aber gelangt das Kind aus der rein elterlichen Atmosphire
in den Bereich der Einfliisse von aussen, und damit beginnt die
Problematik der Erziehung in weltanschaulicher Beziehung. Hatte
man bis jetzt ohne Schwierigkeit der oben angefiihrten Forderung,
die Kinder auf die wirkliche Welt aufmerksam zu machen, nach-
gelebt, hatte man sie angeleitet, im tidglichen Leben und in der
Natur den Ursachen nachzugehen, sieht man sich nun eines Tages
vor die Tatsache gestellt, dass sich in die kindliche Vorstellungswelt
Gestalten aus der religiosen Fabelwelt eingeschlichen haben: der
liebe Gott, der liebe Heiland, Engel, das Christkindlein. Und hier
ist wahrecheinlich der Punkt, wo der Verfasser der oben angefiihr-
ten Erziehungsanweisung mit der Anleitung zu kritischem Denken
einsetzen maochte.

Kritisieren (nicht Norgeln) setzt aber immer eine gewisse Sach-
kenntnis voraus, und es handelt sich dabei immer um ein Verglei-



Diesseits, nie aber aus einem imaginidren Jenseits. So tragen
diese jungen Leute eine doppelte Last — nicht nur die Last
des realen Lebenskampfes, sondern zudem noch die Last der
furchtbaren Enttduschung und Erniichterung. Sie verlieren
ihren Glauben an Gott, sie verlieren Gott selbst. Mit Christus
zusammen — wir denken an Rilkes ergreifendes Gedicht: «Der
Oelbaum-Garten» — rufen sie in die Gottesleere hinaus: «Ich
finde dich nicht mehr. Ich bin allein!s Unter dieser doppelten
Last bricht dann der eine und andere von ihnen zusammen.

Ein ganz anderes Bild zeigt sich uns da, wo die Eltern ihre
Erziehung nicht auf einen jenseitigen Gott und dessen Schutz-
engel, sondern auf die irdische Realitit selbst griinden. Die
hier erteilten Lehren sind ungefdhr auf diesen Grundton ge-
stimmt: «Bilde dir nicht ein, dass du als Mensch vor den an-
deren Lebewesen besondere Vorrechte hast! Die Natur gibt
allen ein ausreichendes Mass von Lebensmoglichkeiten. Dar-
iiber hinaus beschert sie dir vielleicht noch die Schéonheiten,
die Gliicksgefiithle beim Erleben der Natur, der Gesundheit,
einer guten Menschengesellschaft. Mehr kann sie nicht geben.
Nun verlangst du fiir dein Leben noch einen Sinn, einen
Zweck. Gut — aber Sinn und Zweck kommen nicht von aussen
her, die musst du selbst und von dir aus in deine Leistungen,
in deine Lebensarbeit, in dein Leben hineinlegen. Es gibt keine
gottliche Vaterhand, die dich fiihrt und hilt, in der du gebor-
gen bist, zu der du flichen kannst vor den Schicksalsschligen
der Realitiit. Wichtiger als diese Geborgenheit in Gott ist dein
eigener Lebensmut, sind deine Leistungen und deine Wider-
standskrifte. Bilde diese Krifte in dir selbst aus, steigere sie,
stihle sie — sie geben dir die allein wirksame Hilfe in den
kleinen und grossen Kimpfen des Lebens. Mache dir keine
Illusionen! Du bist wie alle Lebewesen ein Geschopf der irdi-
schen Realitiit, nicht das Geschopf irgend eines Gottes. Mit die-
ser Realitit — und dazu gehoren auch deine Mitmenschen —
hast du dich auseinanderzusetzen. Eine Flucht aus dieser Reali-
tit gibt es nicht. Wie schreibt doch der véllig gottfreie Theo-
dor Storm in seinem Gedicht an seine Sohne:

«Halte fest — du hast vom Leben
doch am Ende nur dich selber!»

Der so geformte, gekriftigte junge Mensch wird sicher den Kri-
sen des Lebens besser gewachsen sein als derjenige, der bei
allen Erschiitterungen iingstlich immer zuerst nach der infan-
tilen Geborgenheit in der Hand Gottes, nach einer Fluchtmog-
lichkeit aus der Realitiit Ausschau hiilt.

Im Dezember 1927 versank ein Unterseeboot der franzosi-
schen Marine im Schlamm des Meeresgrundes. Als alle Ret-
tungsoperationen abgebrochen werden mussten und die Einge-
schlossenen keine Lebenszeichen mehr gaben, verlegte sich der
noch gliubige Teil der Franzosen aufs Beten, auf ein stiirmi-
sches, instindiges und andauerndes Beten. Der grosse franzo-
sische Schriftsteller und Denker André Gide drgerte sich iiber
diese nutzlose Beterei und schrieb in sein Tagebuch die hier
etwas frei iibersetzten, trefflichen Worte: «Hoffte man wirk-
lich, mit dieser Beterei den Zorn irgend eines erziirnten Got-
tes aufzuweichen? Warum hat Gott das stiirmische Meer nicht
beruhigt? War er dazu nicht allmichtig genug? Oder betete
man vielleicht nicht stark genug? Oder haben vielleicht die
braven Marinesoldaten auf dem Grund des Meeres die Gnade
der Rettung nicht verdient?

Ich wiinsche, man mochte die Menschenseele so erziehen,
dass sie nicht der Verzweiflung verfillt, wenn sie plétzlich
wahrnehmen muss, dass kein rettender Gott eingreift. Besser
ist es, sich vorher, vor dem Ungliick, schon Klarheit geschaf-
fen zu haben. Das Beste aber ist es, im Leben ganz ohne diesen
Gott und ohne diesen Gottesglauben auszukommen.» Omikron

Einsteins Religiositiit
Irrige Meinungen

Es ist iiblich, zur Bekriftigung eigener Ansichten das Urteil
bekannter Personlichkeiten heranzuziehen. Dieses ist zwar
kein Beweis der eigenen Ansicht; man nimmt aber an, dass der
Leser leichter von einer Ansicht zu iiberzeugen ist, wenn er er-
fihrt, dass ein grosser Gelehrter, Dichter, Philosoph oder Poli-
tiker dhnliche Ansichten geidussert hat. Ein kritisch denkender
Leser sollte allerdings hierauf keinen Wert legen. Ein Urteil
soll man sich aus der Sache bilden und nicht aus dem, was
andere dariiber gedacht und gesagt haben. Immerhin geht dies
noch, wenn man die Ausspriiche solcher Personlichkeiten im
richtigen Zusammenhang erwihnt und so, wie diese es tatsdch-
lich gemeint haben. Dies ist aber bei Problemen, die ohne Vor-
gefithle und Vorurteile in der Regel nicht behandelt werden,
leider nicht immer der Fall. Obwohl Religion und Ethik gerne
in Zusammenhang gebracht werden, fiihlen sich die sich fiir
religios haltenden Berichter oft nicht ethisch verpflichtet, die
Ausspriiche grosser Personlichkeiten so, wie sie gemeint sind,
wiederzugeben. So liest man hiufig, dass der bekannte Phy-
siker Albert Einstein sich als streng religios bezeichnet habe
und bringt dies so, als ob er ein iiberzeugter Anhénger einer
Kirche gewesen sei. Es ist deshalb erforderlich, klar und un-

chen. Bei Kindern im vorschulpflichtigen Alter kann aber von
beidem nicht die Rede sein. Sie nehmen auf, was ihnen geboten
wird und werden sehr oft der Unvereinbarkeit verschiedener Er-
klirungen gar nicht bewusst, besonders wenn sich darin gleiche
oder ihnliche Gefiihlselemente befinden. Dafiir ein Beispiel: Die
Kindergarten- oder eine andere Tante hat ihnen gesagt, der liebe
Gott habe die schonen Bliimelein auf der Wiese gemacht, um die
Menschen zu erfreuen. Der Vater hat ihnen die Wiese mit all ihren
Lebewesen als eine Lebensgemeinschaft erklirt, die Blumenfarben
als Anlockungsmittel fiir die Insekten zum Zwecke der Bestiubung
und Arterhaltung (natiirlich nicht in so trockenen und gelehrten
Worten). Er hat aber auch von ihrer Schonheit gesprochen, auch er
hat Freude daran, und sie durften fiir die Mutter einen Strauss
pfliicken, ebenfalls um ihr eine Freude zu bereiten. Mit der Freude
stimmt’s also, bei den Tanten wie beim Vater. Und die Freude ist
fir das Kind, das noch mehr mit dem Gemiit als mit dem abwi-
genden Verstand erfasst, das Wesentliche; es «glaubt» also sowohl
den Tanten wie dem Vater.

Wir miissen aber doch darmach trachten. allmihlich zu einer
gewissen Klarheit zu gelangen. Und wie stellen wir das an? Es

gibt, grob gesehen, zwei Arten: Wir erziehen die Kinder zum
Kritisieren, oder wir erziehen sie zum Verstehen. Wohlverstanden:
Auch bei der zweiten Art geht es ohne Kritik nicht ab; aber sie
sieht anders aus, als wenn man sie zum Hauptmittel der Belehrung
macht.

Ich hore den Einwand: Ja, wir Freidenker werden von den an-
dern auch kritisiert. Darauf muss ich entgegnen: Nein, wir werden
in der Regel nicht kritisiert, sondern heruntergemacht, als halt-
und hemmungslose Menschen verschrien, weil wir nicht an Gott
und eine ewige Vergeltung glauben. Und diese Meinung wird schon
den Kindern, insbesondere diesen, beigebracht zu einer Zeit, wo
sie noch rein keine Erfahrung und Menschenkenntnis haben. Wol-
len wir unsere Kinder anleiten, Unrecht mit Unrecht, Intoleranz
mit Intoleranz zu vergelten? Das widerspriche unsern ethischen
Grundsitzen. Das wollen wir also nicht. Sondern jetzt, wo die
Kinder mit den fremden, mirchenhaften Vorstellungen von Gott,
Jenseits und dergleichen nach Hause kommen, ist es Zeit, mit der
Belehrung einzusetzen. Ich sage: Belehrung. Diese besteht nicht in
der Heruntersetzung anderer Meinungen, in unserem Falle also
nicht darin, den Glauben an mystisches Geschehen und mystische

37



voreingenommen die sogenannten religiésen Ansichten Ein-
steins zusammenzustellen.

Beurteilung der Kirchen und des Dogmas

Obwohl Einstein sich als religios bezeichnet, ist er kein
Freund der Kirchen. Jede dogmatische Bindung lehnt er ab.
Wenn er schreibt, dass es keine Kirche geben kénne, deren
Lehrinhalt sich auf die «kosmische Religiositits griindet*) und
er sich selbst als «kosmisch religios» bezeichnet, so ist klar, dass
er gegen jedes kirchliche Dogma ist. Die Bemerkung, dass,
wenn man das Judentum und Christentum von allen Zutaten
der spiiteren, insbesondere der Priester loslost, eine Lehre iibrig
bleibt, die die Menschheit von allen sozialen Krankheiten zu
heilen imstande sei, zeigt kein grosses Zutrauen zur Priester-

schaft (S.119).

«Bei den politischen, ja sogar bei den religiosen Fiihrern ist
es meist recht zweifelhaft, ob sie mehr Gutes oder Schlechtes

bewirkt habens (S.16).

Die Veredelung der Menschen wird durch solche Menschen
nicht erwirkt, sondern eher von bedeutenden Kiinstlern und
von den Forschern, meint er an der gleichen Stelle.

Wenn auch die Ergebnisse der Forschung selbst nicht ver-
edeln konnen — denn diese sind nur Erkenntnisse von Tat-
sachen —, so kann es aber das in den Forschern wirksame Stre-
ben nach Wahrheit. Einstein stellt also den Kiinstler und den
Forscher iiber den Priester.

Einsteins Gottesbegriff

Auch an einen persionlichen Gott glaubt Einstein nicht. We-
der der jiidische noch der christliche Gott ist ihm mehr als ein
Ersatz fiir einen Aberglauben.

«Einen Gott, der die Objekte seines Schaffens belohnt und
bestraft, der iiberhaupt einen Willen hat nach Art desjeni-
gen, den wir an uns selbst erleben, kann ich mir nicht ein-

bilden>» (S.10).
An einer anderen Stelle, wo er das Wesen des Judentums als
innere Haltung behandelt, sagt er,

«Judentum ist kein Glaube. Der jiidische Gott ist nur eine
Verneinung des Aberglaubens, ein Phantasieersatz fiir dessen
Beseitigung.»
«Judentum ist keine transzendente Religion» (S.118).
*) s. A. Einstein «mein Weltbild» S. 19, Europa-Verlag Ziirich-
Stuttgart-Wien 1963.

Ebenso wie die christliche Gottesvorstellung lehnte er also
auch die traditionelle jiidische Gottesidee ab. Gottesbegriff,
Theologie sind keine Grundlage seiner Religiositit. Er glaubt
an keinen Gott, der nach dem Bilde des Menschen gedacht
wire.

«Die religiosen Genies aller Zeiten waren durch diese kos-

mische Religiositit ausgezeichnet, die keine Dogmen und

keinen Gott kennt, der nach dem Bilde des Menschen ge-

dacht wére» (S.19).

Ein menschenartiger Gottesbegriff liegt seiner kosmischen
Religiositit nicht zugrunde. Ein solcher Gott kann iiberhaupt
nicht beschrieben werden.

«Wer von der hausalen Gesetzmiissigkeit allen Geschehens
durchdrungen ist, fiir den ist die Idee eines Wesens, welches
in den Gang des Weltgeschehens eingreift, ganz unmaoglich»

(S.19, 20).

Die kosmische Religiositit braucht keinen Gott. Einstein
spricht immer nur von dieser Religiositiit, nicht von einem
Gott. Zur Religiositit des naiven Menschen gehort ein Gott,
nicht aber zur hiochstentwickelten Religiositiit, der kosmischen
Religiositit.

«Diese Religiositdr unterscheidet sich aber von derjenigen

des naiven Menschen. Letzterem ist Gott ein Wesen ..., zu

dem man gewissermassen in einer personlichen Bezichung

steht, so respektvoll diese auch sein mag» (S.21).

Die kosmische Religiositdt

Was ist nun die Religiositit Einsteins, die ohne Gottesbegriff
den Menschen erfiillt und ihn reif zum Erzieher der Mensch-
heit macht? Lassen wir Einstein selbst antworten:

«Der Forscher aber ist von der Kausalitit alles Geschehens
durchdrungen . . . Seine Religiositit liegt im verziickten Stau-
nen iiber die Harmonie der Naturgesetzlichkeit, in der sich
eine so iiberlegene Vernunft offenbart, dass alles Sinnvolle
menschlichen Denkens und Anordnens dagegen ein ginzlich
nichtiger Abglanz ist. Dies Gefiihl ist das Leitmotiv seines
Lebens und Strebens» (S.21).

Dies nennt Einstein Religiositit und hat mit einem Gott-
glauben nichts zu tun. Es ist das Staunen iiber die Natur, ihre
Gesetzmissigkeit, ihre Grosse und Grossartigkeit, ihre Fiille
von Tatsachen, die sich unser Geist nicht ausdenken kann.

Diese Religiositdt kann keine Kirche lehren. In dieser gibt
es keine Dogmen und keinen Gott, der nach dem Bilde des
Menschen erdacht wire (S. 19). Nach Einstein ist sie der Geist,

Gestalten irgendwelcher Art, also auch der christlichen, als Usinn
darzustellen. Die Aufgabe des verantwortungsbewussten Erziehers
besteht darin, den Kindern (es handelt sich jetzt nicht mehr um
das vorschulpflichtige Alter) darzulegen, wie solche Vorstellungen
iiberhaupt entstehen und sich in irgend einer Form erhalten konn-
ten. Wir leiten die Kinder, indem wir auf die Anfinge der mensch-
lichen Geistesentwicklung zuriickgehen, unvermerkt zum histo-
rischen Denken an und legen damit den Boden fiir das Verstehen
anderer Auffassungen von Welt und Leben, was héchst wichtig ist,
weil ungeklirte Gegensitze im weltanschaulichen Denken und Fiih-
len die Menschen am allermeisten aufwiihlen und zu den erbittert-
sten Feindschaften fiihren. Auch bei den Kindern ist dies der Fall,
und zwar geht hier die Erbitterung um so tiefer, weil sie die
Angriffe auf ihre (angelernte) Meinung als Angriffe auf die Auto-
ritdit und Ehre ihres Vaters empfinden.

Wir geben aber den Kindern das historische, naturkundliche
und anderweitige Riistzeug nicht mit, damit sie sich «in der Schule
behaupten kénnen», wie es im einfiihrenden Zitat heisst, was ihnen,
den oder dem Einzelnen gegen die Masse, doch nicht gelingen
wiirde. Sondern wir belehren sie, damit sie andere Meinungen

38

kennen, begreifen und ertragen lernen. Und wir geben ihnen den
Rat, solchen Auseinandersetzungen moglichst aus dem Wege zu
gehen, schon um der guten Kameradschaft willen, die ja im Kin-
derleben eine grosse Rolle spielt. Dabei ist auch zu bedenken, dass
die endgiiltige Entscheidung, welchen Weg der Mensch (wenn er
nicht nur Herdenmensch ist) einschlagen wird, erst spiiter, manch-
mal sehr viel spiter fillt. Die meisten von uns heutigen Freiden-
kern sind ja durch eine religiose Erziehung in Elternhaus, Schule
und Kirche gegangen und sind dann doch auf den unserm gei-
stigen Wesen entsprechenden Weg gekommen.

Mit dem Schuleintritt (Kindergarten inbegriffen) beginnt die
weltanschauliche Beeinflussung unserer Kinder von aussen. Es ist
klar, dass wir den von Geistlichen erteilten Unterricht, also Kinder-
lehre, Religionsunterricht auf der Oberstufe, Konfirmandenunter-
richt und dergleichen, von unsern Kindern nicht besuchen lassen,
selbstverstindlich auch die Sonntagsschule nicht. Ich wiirde auch
vom Kindergarten, der ja meistens von frommen «Tanten» gefiihrt
wird, absehen, wenn wir nicht vor der Tatsache stiinden, dass er
fiir berufstitige Miitter und Miitter mit mehreren Kindern eine
grosse Entlastung bedeutet.



der alle grossen Menschen erfiillt. Er nennt die verschieden-
sten. Minner, die «von diesem Gesichtspunkt aus betrachtet»
einander nahestehen. Gerade die Hiretiker (Ketzer) seien von
lieser hochsten Religiositit erfiillt, auch wenn sie manchmal
als Heilige, manchmal als Atheisten erschienen (S.19).

Wenn Behauptungen aufgestellt werden, dass Einstein «tief
religios» gewesen sei, so hat dies mit Kirchengldubigkeit nichts
a tun. Die Religiositit zu berichten, aber das Unkirchliche
und Undogmatische und Atheistische dieser Religiositit zu
verschweigen, ist eine bewusste Irrefithrung des Lesers.

Es ist natiirlich richtig, dass die Grossartigkeit des Kosmos,
lie erhabene Gewalt der Naturereignisse auch in kirchlichen
Ueberlieferungen zu finden sind — das geben auch wir zu.
So findet Einstein «Ansitze» seiner kosmischen Religiositit
auch in den Psalmen Davids, bei einigen jiidischen Propheten
und bei Jesus sowie beim Buddhismus. Es sind aber nur An-
sitze, es ist nicht die kosmische Religiositit in letzter Folge-
rung, die in kirchlichen Dogmen keinen Platz finden kann.

Einstein selbst bezeichnet seine Religiositit als pantheistisch.
Sein Gottesbegriff ist die Vernunft, die dem Kosmos zugrunde-
liegt. Er sagt:

«Jene mit tiefem Gefiihl verbundene Ueberzeugung von einer

iiberlegenen Vernunft, die sich in der erfahrbaren Welt

offenbart, bildet meinen Gottesbegriff; man kann ihn also
in der iiblichen Ausdrucksweise als ,pantheistisch’ (Spinoza)

bezeichnen» (S. 223).

Er fihrt dann fort und kldrt dadurch seine Stellung zur
Kirche:

«Konfessionelle Traditionen kann ich nur historisch und psy-

chologisch betrachten; ich habe zu ihnen keine andere Be-

siehung».

Nur die wissenschaftliche Wahrheit, die aus der Erfahrung
stammt, ist fiir ihn von Bedeutung, «unter ,religiéser Wahrheit’
kann ich mir etwas Klares iiberhaupt nicht denken».

Diese Bekenntnisse Einsteins sind deutlich genug.

Die Ethik Einsteins

Religion und Ethik werden hiufig in unzulissiger Weise zu-
sammengeworfen. Das ethische Verhalten ist nach kirchlicher
Ansicht eine Folge des Glaubens an Gott. Nur der Mensch
konne ethisch handeln, der an Gott glaubt. Gott befehle Gutes
2 tun und verbiete das Bose. Strafe und Lohn seien die Fol-
gen des menschlichen Handelns. Das ist fiir Einstein keine

Ethik.

«Das ethische Verhalten des Menschen ist wirksam auf Mit-
gefiihl, Erziehung und soziale Bindung zu griinden und be-
darf keiner religiosen Grundlage. Es stiinde traurig um die
Menschen, wenn sie durch Furcht vor Strafe und Hoffnung
auf Belohnung nach dem Tode gebindigt werden miissten>
(S.20).

Die Wissenschaft mit der — nach Einsteins Ansicht — durch-
gingigen Kausalitit und Gesetzmissigkeit kann zur Ethik
nichts beitragen, steht aber mit ihr wie auch mit der kosmi-
schen Religiositidt nicht im Widerspruch.

«Die moralische und isthetische Vervollkommnung ist
ein Ziel, das den Bemiihungen der Kunst niher steht als
denen der Wissenschaft» (S.23).

Die Moral ist eine menschliche Angelegenheit. Die Trieb-
federn sind Mit-Freude und Mit-Leid. Dies sei der Rest von
Religion, der «iibrighleibt, wenn man sie von der Komponente
des Aberglaubens gereinigt hat». Die Ethik ist kein Gliicks-

streben — diese «Ethik» nennt Einstein das «Ideal der
Schweineherde» (S.8). Seine ethischen Ideale sind Giite,

Schonheit und Wahrheit. Nicht Besitz, dusserer Erfolg erschei-
nen ihm erstrebenswert, sondern das Streben und Forschen
nach dem «ewig Unerreichbaren» in Wissenschaft und Kunst.

Soziale Gerechtigkeit, Toleranz, Achtung vor dem Leben ein-
schliesslich der Tiere, Friedensliebe, demokratisches Ideal,
etwa nach amerikanischem Muster, sind seine ethischen Forde-
rungen. Militér, Diktatur, politischen Zwang lehnt er ab, «denn
Gewalt zieht stets moralisch Minderwertige an» (S. 9). Das Per-
sonliche, Individuelle, die Unabhingigkeit von den Meinungen,
Gewohnheiten und Urteilen sind ihm wichtig und kennzeichnen
seine Art zu leben, wie er selbst mitteilt.

Kritik

Man soll keine Feststellungen machen oder Berichte geben,
ohne auch Kritik zu iiben. Diese Kritik ist meine personliche
Ansicht, und ich verlange nicht, dass sie jeder iibernimmt. Aber
zum Diskutieren gehort jede Meinung dazu, und deshalb teile
ich meine eigene Meinung mit.

Die Bezeichnung «Religiositit» fiir die Ansicht Einsteins ist
meiner Meinung nach nicht gliicklich gewiihlt. Gerade sie diirfte
der Grund dafiir sein, dass die Kirchenanhinger versuchen,
Einstein als einen der Ihren zu betrachten und ihn in Gegen-
satz zum Freidenkertum zu stellen. Gewiss bei einem griind-
lichen Lesen der Arbeiten Einsteins diirfte eine solche Mei-
nung nicht entstehen. Aber die Mehrdeutigkeit des Begriffes
«Religiositits lisst die Versuchung aufkommen, den Anschein

Die uns bewegende Frage geht den vom Lehrer erteilten Unter-
ticht in Biblischer Geschichte und Sittenlehre an. Sie kann nicht
mit einem absoluten Ja oder Nein beantwortet werden, da es hier
sehr stark auf die Personlichkeit des Lehrers ankommt. Aber eines
ist unerliisslich: Riicksprache mit dem Lehrer vor Beginn des
Schuljahres. Er kann im Unterricht ganz unvermerkt Riicksicht
nehmen auf Kinder, von denen er weiss, dass ihre Eltern einem
indern weltanschaulichen Kreise angehdren als er selber. Und
mancher Lehrer wird das auch tun, ist vielleicht von dieser «an-
dern» Weltanschauung gar nicht so weit entfernt, aber — man darf
ts nicht wissen. Auf diese Weise konnen Dispensationen vermieden
werden, was wiinschenswert ist vor allem, weil sonst das Kind von
teinen Kameraden als ein Aussenseiter betrachtet wird. In konfes-
sionell gefithrten Schulen (bei katholischen «uniformierten» Lehr-
schwestern) wiirde die Dispensation auch gar nicht viel niitzen, da
jain ihnen trotz der verfassungsrechtlich garantierten Glaubens-
und Gewissensfreiheit, die natiirlich ausnahmslos auch fiir die
Staatsschule Giiltigkeit haben sollte, der gesamte Unterricht auf
konfessionell-religisser Grundlage beruht.

Unter solchen Umstinden fillt den freigeistigen Eltern die

schwierige Aufgabe zu, die Kinder durch all die geistigen und ge-
sellschaftlichen Fihrlichkeiten zu lotsen. Um ihr gewachsen zu
sein, miissen sie tiichtig an sich selber arbeiten, geistig und charak-
terlich, damit die Kinder das elterliche Heim als Ruhepunkt und
Riickhalt empfinden konnen. Sie zur weltanschaulichen «Sich-Be-
hauptung» in der Schule, also zu Kampfhihnen, erziehen zu wol-
len, wire grundfalsch. Denn der Einzelne ist der Masse gegeniiber
nicht der kleine «David», der den «Riesen Goliath» durch seine
Klugheit besiegt, wie das biblische Mirchen erzihlt. Der Einzelne
ist der Masse gegeniiber machtlos. Das miissen wir bedenken. Diese
Einsicht ist zugleich ein Aufruf zur Sammlung!

Bildung bewirkt, daB3 ein Volk leicht zu leiten, aber schwer
su swingen ist, leicht zu regieren, aber unméglich zu verskla-
ven. Henry Brougham
Das Sonderbarste ist, daB jeder Kriegsherr seine Fahnen seg-
nen liBBt und bevor er auszieht, Gott feierlich anruft.
Voltaire

39



	Etwas über Erziehung

