
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 5

Artikel: Neue Töne in der eidgenössischen Schulpolitik

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411371

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411371
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


einen Versuch wagen. Wenn die Naziregierung den Kampf will,
fürchten wir uns nicht. Aber wir wollen sehen, ob es irgendwie
möglich ist, zum Frieden zu kommen.»

Frieden mit der verbrecherischen Gangstergesellschaft der
Nazis hat also Pius XII. nach allem, was er wusste und wissen
musste, im Frühjahr 1939, nachdem die Nazis schon unzählige
Morde und andere üble Missetaten begangen hatten, gesucht.
Die Verteidiger Pacellis betonen immer wieder, dass Pius XII.
nie ideologische oder moralische Kompromisse mit den Nazis
eingegangen sei. Das hätte auch gerade noch gefehlt. Aber als
dann der Präsident der deutschen Bischofskonferenz, Kardinal
Bertram von Breslau, nach dem Ueberfall Hitlers auf Dänemark

und Norwegen ihm ein kriecherisch-devotes Glückwunschtelegramm

sandte und der Berliner Bischof Preysing deswegen
empört von seinem Amte zurücktreten wollte, da war es der
Papst Pius XII., der diese katholische Protestaktion verhinderte

und Preysing bewegte, im Amt zu bleiben.
Später, als Pius XH. einsah, dass ein «Friede» mit den Nazis

nicht möglich sei, hat er versucht, sich in eine politisch-diplomatische

«Ueberparteiliclikeit» zurückzuziehen. Er wollte sich
nicht auf die Seite des Guten stellen und den Kampf der Guten
gegen die Bösen mitkämpfen, nein, er strebte darnach, über beiden

zu stehen. Er träumte von einem «gerechten» und «ehrenvollen»

Frieden, also ob jener Krieg gerecht und ehrenvoll je
anders hätte beendet werden köimen als mit der Unschädlichmachung

und strengen Bestrafung jener Naziverbrecher, die
ihn entfesselt hatten. Ein paar caritative Akte zu Gunsten der
Juden, vor allem wenn sie katholisch getauft waren, und sonst
resigniertes Schweigen, das war alles.

Allenfalls noch Gebete, deren Unwirksamkeit nicht nur für
uns Freidenker selbstverständlich ist, sondern gerade in diesem
Fall sich auch wieder einmal ganz deutlich für alle sichtbar
erwiesen hat. Zumal solche Gebete einem doppelt illusionären
Wunschdenken gefolgt sein dürften. Einmal geleitet von der
Illusion einer überweltlichen Macht, die sie erhören kann und
will, und dann in diesem Fall wohl auch illusionär in ihren
Inhalten. Oder hat Pius XII. für den Sieg der Roten Armee
gebetet? Wir glauben nicht.

Er habe unter seiner Ohnmacht gelitten, sagen seine Verteidiger,

und reden viel von seinem Seelenschmerz. Auf den

Schlachtfeldern, in den zerbombten Städten, in Auschwitz und
Buchenwald wurde doch wohl noch ärger gelitten, nicht wahr?
Pius XH. mag als Mensch gelitten haben, als Oberhaupt des

vatikanischen Staates und der katholischen Kirche, als Wahrer
ihrer Macht- und Geldinteressen hat er nichts Entscheidendes

gegen das Uebel getan, wohl aus Äugst, damit diese Interessen
zu gefährden. Das ist eine historische Tatsache, die auch durch
einige larmoyante Briefe nicht aus der Welt geschafft werden
kann. Pius XII. hat in seiner Beurteilung des Nationalsozialismus

aus einem Wunschdenken heraus geirrt, das ihm als Spröss-
ling einer noch jungen, mit allen Schwächen des Neophyten-
tums behafteten römischen Aristokratenfamilie aufgeprägt war.
Irren ist menschlich und verzeihlich dort, wo es sich mit mensch-

Worte von Albert Sclnveitzer:

Eine neue Renaissance muss kommen, viel grösser als die Renaissance,

in der wir aus dem Mittelaller herausgeschritten: die grosse
Renaissance, in der die Menschheit entdeckt, dass das Ethische die
höchste Wahrheit und die höchste Zweckmässigkeit ist, und damit
die Befreiung aus dem armseligen Wirklichkeitssinn erlebt, in dem
sie sich dahinschleppt. Ein schlichter Wegbereiter dieser Renaissance

möchte ich sein und den Glauben an eine neue Menschheit als
einen Feuerbrand in unsere Zeit hinausschleudern. Ich habe den
Mut dazu, iveil ich glaube, die Gesinnung der Humanität, die bisher

nur als ein edles Gefühl galt, in einer aus elementarem Denken
kommenden, allgemein mittelbaren Weltanschauung begründet zu
haben.

licher Bescheidenheit verbindet. Aber nicht, wenn es mit dem

mystischen Anspruch einer «Erleuchtung durch den Heiligen
Geist» auftritt.

Man mag dem Menschen Pacelli seinen Irrtum verzeihen, es

bleibt, dass der «Stellvertreter Gottes auf Erden» mit seinen

Irrtümern und seinem Versagen das System und die Lehre, die

er vertrat und verkündete, in ihrer Widersprüchlichkeit und

Wahrheitswidrigkeit vor der Welt in einem Mass blossgestellt
hat wie kaum ein Papst zuvor. Wir Freidenker freuen uns, dass

dies seither viele Katholiken aller Länder begriffen und die

Konsequenzen daraus gezogen haben. Wir freuen uns auch

über jeden, der dies noch tun wird. Walter Gyssling

Neue Töne
in der eidgenössischen Schulpolitik

Vorfrage — gibt es denn überhaupt eine eidgenössische
Schulpolitik? Die Bundesverfassung auf alle Fälle überstellt
die Schulhoheit den Kantonen. Demnach dürften wir eigentlich

nur von kantonaler und nicht von eidgenössischer
Schulpolitik sprechen. Artikel 27 der BV gibt zwar dem Bund einige
Rechte auch in der Schule. Einmal — der Bund erteilt den

Kantonen für den Primarschulunterricht verbindliche
Weisungen; die Kantone werden dazu angehalten, für genügenden
Primarunterricht zu sorgen; dieser Primarunterricht steht

unter staatlicher Leitung und soll unentgeltlich sein; er soll

von den Angehörigen aller Bekenntnisse ohne Beeinträchtigung
ihrer Glaubens- und Gewissensfreiheit besucht werden
können; «gegen Kantone, welche diesen Verpflichtungen nicht
nachkommen, wird der Bund die nötigen Verfügungen
treffen» ; im übrigen aber beeilt sich die BV, in Artikel 27 bis die

Organisation, Leitung und Beaufsichtigung des Primarschulwesens

ausdrücklich in die Hand der Kantone zu legen. Zum
andern — die BV gibt in Art. 27 dem Bund das Recht, ausser der

bereits bestehenden ETH eine Bundesuniversität und auch
andere höhere Unterrichtsanstalten zu errichten und solche
Anstalten zu unterstützen. Doch hat sich der Bund an die
Lösung dieser an sich so wertvollen Aufgaben bis heute noch gar
nicht herangewagt — aus Angst, die eifersüchtig gehütete
kantonale Schulhoheit zum Widerstand und zum Kampf zu reizen.

Wer und was steht denn hinter dieser so eifersüchtig, so

ängstlich gehüteten kantonalen Schulhoheit? Gewiss nicht
ausschliesslich, aber doch in der Hauptsache der Konfessionalismus.

Die Konfessionen wollen Schule, Bildung und Erziehung
unter keinen Umständen aus der Hand geben und wollen sie

deshalb auch nicht dem Bund anvertrauen. In jeder Einfluss-
nähme des Bundes auf ihre Schulen wittern die Konfessionen
bereits eine Gefährdung, eine Schwächung ihrer konfessionellen

und konfessionalistischen Position — und sie haben mit

diesen Befürchtungen nicht einmal so unrecht!

Wir erinnern in diesem Zusammenhang an den Konraditag
(26. November) des Jahres 1882. Damals trug man sich im

Bundesrat mit dem Plan, ein eidgenössisches Schulgesetz zu

schaffen. Bundesrat Schenk arbeitete die Entwürfe aus und

erwähnte darin auch die Wünschbarkeit eines eidgenössischen
Schulsekretärs. Das genügte zur Inszenierung einer eigentlichen
Rebellion. Hinter diesem Sekretariat befürchtete man den
eidgenössischen Schulvogt und kämpfte mit allen Kräften dagegen

an. In der eidgenössischen Abstimmung wurde die Vorlage
Schenk mit 318 000 gegen 172 000 Stimmen verworfen. Das

Donnerrollen dieser Abstimmung schreckte von nun an vor

jedem Versuch, vor jedem auch nur bescheidenen Ansatz zu

einer eidgenössischen Schulpolitik zurück. Daher unser fast

erschrockenes Staunen über die so ganz neuen Töne, die sich

da in der gegenwärtigen Schul- und Bildungspolitik vernehmen
lassen. Hat man die Lehre des Konraditages wirklich verges-

34



sen? Oder erinnert man sich sehr wohl an diesen Tag und an
diese Lehre, steuert aber, getrieben von der Not der Zeit, trotzdem

auf die drohenden Möglichkeiten eines neuen Konraditages

hin?
Gerne nehmen wir an, dass unser Leser aus seiner Zeitungslektüre

eben diese Not der Zeit bereits kennt. Die Schweiz, als

Pestalozziland bisher das Bildungsland Europas, gerät in der
Ausbildung und Vorbereitung ihrer Jugend immer stärker,
immer weiter ins Hintertreffen. Vom Osten und vom Westen her
wird sie überflügelt. Um die verlorene Spitzenstellung wieder
zu erlangen, bedarf es der grössten finanziellen Opfer, aber
auch neuer und mutiger Ausbildungspläne besonders auf dem
Gebiet der Medizin, der Naturwissenschaften und der Technik.
Die Grösse der Opfer und Aufgaben geht weit über die
Möglichkeiten der einzelnen Kantone hinaus. Die kantonale
Schulhoheit wird jetzt als Hemmschuh beurteilt imd angegriffen —
und plötzlich tauchen, wie auf eine geheime Verabredung hin,
in allen Sparten der Schuldiskussion Vorschläge zu einer
Wiederaufnahme, zu einer Integrierung der eidgenössischen
Möglichkeiten auf. Zwang und Druck der gegenwärtigen Not sind
stärker als die Angst vor einem neuen Konraditag.

Die «Schweizerische Lehrer-Zeitung», das Organ des
Schweizerischen Lehrervereins, eröffnet den Reigen und verlangt eine
Reform des ganzen Schulwesens im Sinne einer Vereinheitlichung

der kantonalen Schulgesetze; sie schreibt: «Wenn wir
den Dingen weiterhin den Lauf lassen wie bisher, wo jeder
Kanton sein Schulwesen pflegt und, wie es in diesen Jahren
gerade geschieht, verfeinert und ausbaut, ohne auch nur im
geringsten auf eine gesamtschweizerische Problematik Rücksicht

zu nehmen, dann entwickelt sich unser kantonales Schulwesen

mit zunehmender Geschwindigkeit zu einer Vielzahl von
Mauern und Mäuerchen, Anachronismen innerhalb des kleinen
Raumes Schweiz. Mauern und Mäuerchen, die immer fühlbarer
zu Trennwänden, Hindernissen, Barrieren innerhalb unserer
gesamtschweizerischen Gesellschaft werden.» Aehnliche Gedanken

vertreten die schweizerischen Gymnasialrektoren und
schliesslich Bundesrat H. P. Tschudi, als Sprecher des ganzen
Bundesrates, auch für die Reorganisation der Hochschulen auf
schweizerischer Ebene.

Alle diese Dokumente nötigen zu der Feststellung: Wir
stehen tatsächlich vor einer Wende ; diese Wende ist gekennzeichnet

durch eine Abkehr von der kantonalen Schulhoheit und
durch einen Uebergang zu einer grundsätzlich eidgenössischen
Schulpolitik. Wir freuen uns über diese Entwicklung und wollen

sie nach Kräften fördern. Ist es doch nach dieser Wende
möglich, dass die Grundintentionen unserer BV sich nun auch
in der nun eidgenössisch gewordenen Schul- und Bildungspolitik

auswirken werden; dass den Konfessionen so weit möglich
ihre Rechte belassen werden, dass sie aber, wie ja auch in der
Bundespolitik ganz allgemein, so nun auch in der Schul- und
Bildungspolitik, auf die sture Durchsetzung ihres rein konfes-
sionalistischen Absolutismus verzichten müssen.

Man kann gewiss unsere Hoffnung verstehen, dass nunmehr,
im Zusammenhang mit dieser tiefgreifenden Wende, die
Oeffentlichkeit sich auch mit zwei Problemen eingehender
beschäftigt, als dies bisher geschehen ist:

1. mit der Aufhebung der theologischen Fakultät und dem
Ersatz der Theologie durch eine integrale Religionswissenschaft.
Es ist zu dieser Frage bereits alles gesagt, was gesagt werden
musste. In der Theorie sind die Dinge reif zur Entscheidung.
Aber niemand wagt es, dieses heisse Eisen anzurühren. Man
fürchtet nicht so sehr die Konfessionen selbst als vielmehr den
Lärm ihres Abwehrkampfes. Vorderhand will die vom Bund
ausgehende äussere Reform noch nichts wissen von einer Nötigung

auch zur innern Reform. Von einem Abbau der
theologischen Fakultäten ist noch nirgends die Rede, im Gegenteil:
Die bundesrätliche Botschaft gibt ausdrücklich jeder Hoch-

Es soll in einem gewissen Lande Sitte sein, daß bei einem
Kriege der Regent sowohl als seine Räte über einer Pulvertonne

schlafen müssen, so lange der Krieg dauert, und zwar
in besonderen Zimmern des Schlosses, wo jedermann frei
hineinsehen kann, um zu beurteilen, ob das Nachtlicht auch jedesmal

brennt. Die Tonne ist nicht allein mit dem Siegel der
Volksdeputierten versiegelt, sondern auch mit Riemen cm den
Fußboden befestigt, die wiederum gehörig versiegelt sind. Alle
Abend und alle Morgen werden die Siegel untersucht.

Man sagt, daß seit geraumer Zeit die Kriege in jener Gegend
ganz aufgeliört liätten. Georg Christoph Lichtenberg

schule das Recht, ihre bisherigen Grundfakultäten zu erhalten;
sie verpflichtet die Hochschule sogar, diese Grundfakultäten
imd damit auch die theologische Fakultät auszubauen. Kritischer

würde die Frage erst, wenn der Bundesrat auf seine
ursprünglichen Intentionen zurückgriffe und jede der 8

Hochschulen zur Uebernahme einer einzigen Fakultätsaufgabe
verpflichtete, so dass sie erst alle 8 zusammen imd in enger
Zusammenarbeit als Universitas im eigentlichen Sinne des Wortes
auftreten können. Welcher der jetzt bestehenden Hochschulen
würde in diesem Falle die Pflege der Theologie Überbunden
werden? Etwa der katholischen Universität Fribourg? Würde
der schweizerische Protestantismus eine solche Lösung annehmen

können?

2. mit der Stellung und Haltung eben dieser Universität
Fribourg. Es ist bisher noch kein Wort zu dieser sehr heiklen
Frage gesprochen worden, und mit bangem Schweigen wird
man ihr auch weiterhin in möglichst weitem Bogen aus dem
Wege gehen. Dieses Schweigen aber ändert nichts an der
Tatsache, dass die Fragen da sind und beunruhigen; denn genau
und klar besehen liegen die Dinge hier doch so :

Diese Universität Fribourg löst in erster Linie eine konfes-
sionalistische, im engern Sinne eine katholisch-thomistische
Aufgabe. Die wissenschaftliche Aufgabe kommt nachher und
wird erst im Rahmen und auf dem Boden des konfessionellen
Zieles gelöst. Die Universität selbst ist zwar der Ueberzeugung,
dass sie beide Ziele, Konfession und Wissenschaft, in schöner
Eintracht miteinander und ohne jede gegenseitige Beeinträchtigung

verfolgen könne. Diese Synthesebemühung ist aber
bereits eine Funktion der konfessionalistischen Grundeinstellung
und kann ausserhalb dieses Kreises niemand überzeugen.

Die Lage wird noch verschärft durch die Universitätskollekte.
Ohne diese Kollekte aus der ganzen katholischen Schweiz kann
die Hochschule Fribourg nicht auskommen. Der schweizerische
Episkopat garantiert der Universität diese Kollekte, aber nur
unter der einen Bedingung: Die Universität Fribourg darf in
ihrer Lehrtätigkeit in keinem Punkt von der katholischen
Glaubenslehre abweichen. Der Episkopat wacht darüber, dass
keine derartigen Abweichungen vorkommen, und er allein
entscheidet im Zweifelsfalle darüber, was von der Kirche aus tragbar

ist und was nicht. Die Universität Fribourg selbst macht
aus dieser ihrer Verkoiifessionalisierung kein Geheimnis,
vielmehr eine Ehrensache.

Nun schüttet der Bund, als vorläufige Hilfe auf drei Jahre
hin, 200 Millionen Franken über den 8 schweizerischen Hoch-
schulkantonen aus. Davon kommen 21 Millionen auf die
Universität Fribourg, auf diejenige Universität also, die einge-
standenermassen sich in den Dienst des katholischen Glaubens
und der katholischen Kirche stellt. Einige Millionen fallen
natürlich auch an die evangelisch-theologischen Fakultäten der
übrigen Universitäten.

Die Grundinteiitionen des Bundes sind sicher richtig, und
der Verteilungsschlüssel ist vom Nationalrat nach gründlicher
Diskussion gutgeheissen worden. Trotzdem lassen sich die
folgenden Fragen nicht abweisen:

35



Sind die vorgesehenen Subventionen sowohl an die theologischen

Fakultäten der profanen Universitäten wie auch an die
katholisch-tliomistische Gesamtuniversität Fribourg mit den
Grundintentionen der Bundessubventionen vereinbar oder
nicht? Wir bekennen uns, bessere Belehrimg vorbehalten, zu
der Ueberzeugung, dass sich diese Subventionen mit der
Grundintention der eidgenössischen Bildungspolitik nicht nur nicht
vereinbaren lassen, sondern dass sie dieser Grundintention in
aller Schärfe widersprechen. Dem Bund geht es um die Förderung

einer Wissenschaft, welche sich die Wahrheit in gründlicher

Auseinandersetzung mit der Realität seRist erschafft;
es geht da um eine ausgesprochene Menschenwahrheit. Die
Universität Fribourg aber sowie die evangelisch-theologischen
Fakultäten der übrigen Universitäten — sie alle lassen sich eine
bereits fertige und dogmatisch gebundene «Wahrheit» von der
Kirche, von der kirchlichen Tradition und von der Offenbarung

herüberreichen, eine Gotteswahrheit also, die aller
Menschenwahrheit entgegengesetzt ist, die aber als absolut
verpflichtend ausgegeben wird und an der vom Menschen her
nichts mehr geändert werden darf.

Es ist möglich, dass dieser innere Widerspruch bisher noch

gar nicht zum Bewusstsein gekommen ist. Unsere Aufgabe ist
es, diesen Unterschied in der Wahrheitskonzeption klar bewusst
zu machen, damit die Schärfe des inneren Widerspruchs doch
noch gemildert werden kann. Im ganzen bisherigen Procedere
dieser eidgenössischen Hochschulreform entdecken wir nur
zwei Ansätze, nur zwei erst noch geringe Anhaltspunkte, die
uns etwas Hoffnung auf Einsicht und Verständnis gestatten:

1. Medizin, Naturwissenschaft und Technik erhalten gegenüber

den Geisteswissenschaften imd gegenüber der Theologie
die doppelte Subvention. Die Dringlichkeit der Hilfe gerade
in diesen Fächern legt diese Bevorzugung nahe.

2. In seinem Zürcher Vortrag «Bildung in der Schweiz»
kennzeichnete Bundesrat H. P. Tschudi die heutige Lage mit dem
Bekenntnis des bekannten Nobelpreisträgers und Physikers
Weizsäcker: «Der Glaube an die Wissenschaft ist die Religion
unserer Zeit.»

Das sind die neuen Töne der neu geschaffenen eidgenössischen

Schul- und Bildungspolitik! Gerne anerkennen wir die
guten Absichten der Bundesbehörden, der Forschung und der
Wissenschaft zu helfen. Wir sind uns aber genau bewusst, dass der
Bund nur dann alle die Konfessionalismen überwinden kann,
dass er nur dann zuversichtlich den Gefahren eines neuen
Konraditages entgegensehen kann, weim alle, die auf dem Boden
unserer Wahrheitskonzeption stehen, dem Bund bei der
Lösung dieser schweren Aufgabe behilflich smd. Omikron

Es ist doch alles so sinnlos!
Ist es Zufall, oder sind da Zusammenhänge wirksam, die ich

noch nicht durchschaue? Wiederholt berichtet man mir von
jungen Leuten, die nicht nur alle Lebensfreude, sondern aucli
den schlicht vitalen Lebensmut verloren haben. Sie klagen:
«Wie ist doch alles so sinnlos und zwecklos! Sinnlos ist das

ganze Geschehen, sinnlos auch mein Leben in diesem Geschehen.

Schlussmachen — das wäre die einzige richtige
Konsequenz!» Erstaunlich, ja befremdlich wirkt diese Klage dann,
wenn die jungen Leute in einer christlichen Familie in betont
christlichem Geist erzogen imd geformt worden sind; gerade
sie sollten eigentlich vor allen derartigen Depressionen völlig
gesichert und geschützt sein. Der tiefe Schmerz ihrer Eltern ist

zu verstehen; erleben sie doch nicht nur das Unglück ihrer
Kinder, nicht nur den Fehlschlag ihrer Hoffnungen, sondern
auch das völlige Versagen des ihnen so sehr am Herzen liegenden

Christenglaubens.
Zwei derartige Fälle aus jüngster Zeit haben mich stark

beeindruckt; im ersten Fall führte die akute Lebensdepression
einen körperlich gesunden und intelligenten jungen Mann in
eine vorübergehende Versorgung, im zweiten Fall eine bereits
erwachsene Tochter in den Freitod.

Wir massen uns nicht an, hier alles verstehen und erklären
zu können; aber sicher darf eine Möglichkeit, die wir hier mit
wenigen Worten nur andeuten, nicht von vorneherein von der

Hand gewiesen werden:
Es ist gerade diese betonte und enge christliche Erziehung,

die in späteren Jahren in Depressionen hineinführen kann. Die

Depression kommt nicht trotz, sondern just ivegen dieser stark
christlichen Bindung; denn hier wird doch den Kindern vor
allem diese Ueberzeugung eingeredet: «Dein ganzes Leben ist

in Gottes Hand; Gott und seine Schutzengel führen und behüten

dich auf deinem Lebensweg; dir geschieht nichts ohne den

Willen des guten Gottes.» Dieses Gefühl kindlicher Geborgenheit

soll Sicherheit, soll festen Halt geben. Kommt dann aber

das Kind in späteren Jahren ins Leben hinaus, so erlebt es die

furchtbarsten Enttäuschungen. Es erlebt an sich und sieht am

Schicksal der Mitmenschen, dass es mit der göttlich-väterlichen
Fürsorge auf dem Lebensweg sehr schlimm bestellt ist.
Auseinandersetzung und Kampf mit der harten Realität sind
erbarmungslos. Natürlich bittet man Gott um Hilfe, aber diese

Hilfe bleibt aus. Ob christlich oder nicht-christlich — der
Realität gegenüber sind alle Menschen gleich gestellt. Alle
Sicherungen, alle eventuellen Geborgenheiten kommen von den
Mitmenschen und deren Leistungen, kommen durch eigene
Leistungen zustande, sie kommen aber auf alle Fälle aus dem

Etwas über Erziehung
E. Brauchlin

«Wir müssen die Eltern unterstützen in der Erziehung der
vorschulpflichtigen Kinder, diesen das kritische Denken zu lehren, sie
auf die wirkliche Welt aufmerksam zu machen usw. Dann werden
sich die Freidenkerkinder in der Schule schon behaupten können.»

So habe ich in einer freigeistigen Erziehungsanweisung gelesen.
Wir alle wissen, dass es keine leichte Sache ist, unsere Kinder
inmitten einer geistig andersgearteten Welt im Sinne unserer Welt-
und Lebensanschauung zu erziehen, und dass diese Erziehung schon
im vorschulpflichtigen Alter einzusetzen hat, ist uns ebenfalls klar.
Dies bereitet keine Schwierigkeiten, solange die Kinder ausschliesslich

unter elterlichem Einfluss stehen; denn sie sind rein aufnehmend,

nachahmend, die Umwelt ist für sie Autorität. Zweifellos
kann man sie auch schon frühe zum Denken anleiten, mit mehr
oder weniger Erfolg, je nach den Anlagen der Kinder; die einen
sind werdende Realisten, Spuren der zukünftigen geistigen
Selbständigkeit lassen sich erkennen, schon an ihren Fragen, während

andere in ihrem stärkern Anlehnungsbedürfnis hinnehmen, was

ihnen gesagt wird, ohne mehr wissen zu wollen. Aber beiden sind

die Eltern Autorität, ob sie's sein wollen oder nicht; das ist in der

Natur begründet, nicht nur bei den Menschen.

Dann aber gelangt das Kind aus der rein elterlichen Atmosphäre
in den Bereich der Einflüsse von aussen, und damit beginnt die

Problematik der Erziehung in weltanschaulicher Beziehung. Hatte
man bis jetzt ohne Schwierigkeit der oben angeführten Forderung.
die Kinder auf die wirkliche Welt aufmerksam zu machen,
nachgelebt, hatte man sie angeleitet, im täglichen Leben und in der

Natur den Ursachen nachzugehen, sieht man sich nun eine6 Tages

vor die Tatsache gestellt, dass sich in die kindliche Vorstellungswelt
Gestalten aus der religiösen Fabelwelt eingeschlichen haben: der

liebe Gott, der liebe Heiland, Engel, das Christkindlein. Und hier
ist wahrscheinlich der Punkt, wo der Verfasser der oben angeführten

Erziehungsanweisung mit der Anleitung zu kritischem Denken
einsetzen möchte.

Kritisieren (nicht Nörgeln) setzt aber immer eine gewisse
Sachkenntnis voraus, und es handelt sich dabei immer um ein Verglei-

36


	Neue Töne in der eidgenössischen Schulpolitik

