
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 4

Artikel: Die Entwicklungslehre in der "Schweizer Illustrierten"

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411365

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411365
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


freit, aber in ruhigen Stunden sollten wir Zeit haben, über uns
hinauszugehen, still unser Leben zu überdenken und das

Schöne zu geniessen.

Der Frühling lehrt uns das Auferstehen des Lebens ausserhalb

unserer Natur. Haben wir schon gelernt, unsere Natur
auferstehen zu lassen? Was die Natur aus sich heraus kann,
das sollten wir bewusst auch können, aber dazu gehört innere
Reife. Möge auch diese auferstehen in der weitern Entwicklung
der Menschheit! Dr. Hans Titze

Die Entwicklungslehre
in der «Schweizer Illustrierten»

Mit Staunen und stiller Freude haben wir in Nr. 45 1965 der
«Schweizer Illustrierten Zeitung» SIZ) den Aufsatz «Vom
Ursprung und Werden des Menschen» gelesen. Der Verfasser,
Prof. Dr. med; Biegert, ist Fachmann in dieser Frage. Ist er
doch Direktor des anthropologischen Institutes der Universität
Zürich. Seine ausgezeichnete Arbeit nimmt mit Text und guten
Bildern rund 10 Seiten in Anspruch. Nicht nur er, auch die
Redaktion der SIZ bekennt sich in einem bemerkenswert
aufrichtigen Vorwort zum Grundgedanken der Evolution. Wir
lesen hier die tapferen Worte: «Heute zweifelt kein ernsthafter

Wissenschaftler an der Richtigkeit der Evolutionstheorie,
und es bleibt uns nichts anderes anzunelimen übrig, als dass

wir uns aus einer tierischen Phase zu kulturschaffenden und
vernunftbegabten Wesen entwickelt haben.» Auch der Autor
duldet keine Abstriche und kein Ausweichen vor den
offenkundig zutage liegenden Tatsachen; er spricht mit Anerkennung

vom Werk eines Huxley, eines Darwin und eines Ernst
Haeckel.

Gerne erinnern wir uns, dass die beiden grossen christlichen
Landeskirchen schon vor geraumer Zeit sich mit dem
Entwicklungsgedanken auseinandersetzten und, unter dem schwer
lastenden Druck der Tatsachen und Beweise, die Evolution
auch annahmen ¦— gewiss mit heftigem innerem Widerstreben
und nur mit wesentlichen Einschränkungen: Nur der Leib
des Menschen wird in das Entwicklungsgeschehen hineingestellt;

Seele und Geist werden aus diesem Geschehen

herausgenommen, werden immer noch von Gott geschaffen, werden
vor der Geburt in die Reproduktionsorgane des weiblichen
Körpers hineingelegt, hineingegossen — anima infusa! Was

nun der Fachmann Prof. Biegert den Lesern der SIZ vorlegt,
das ist völlig frei von solchen konfessionalistischen Einschränkungen;

das verdient unsere uneingeschränkte Anerkennung
und unseren aufrichtigen Dank.

Also hat sich der Entwicklungsgedanke doch durchgesetzt!
Er hat alle die leidenschaftlichen, alle die verbissenen Widerstände,

mit denen die Kirchen ihm den Weg zu verlegen suchten,

siegreich durchbrochen. Geben die Kirchen nach, so darf
auch die weitverbreitete SIZ Mut fassen und darf endlich, endlich

einmal, nach vielen Jahrzehnten ängstlichen Verschwei-
gens, ihren Lesern die Evolution als wissenschaftlich
anerkannte Tatsache und als heute nicht mehr widerlegbare Wahrheit

vor Augen stellen.
Tagt es langsam vor dem Walde? Dürfen wir wirklich hoffen,

dass nun auch andere wissenschaftlich erarbeitete Wahrheiten

sich gegen die christlichen Illusionen, dass nun auch
anderswo wissenschaftliches Tatsachendenken sich gegen das

christlich-subjektive Wunschdenken durchsetzen werden? Wir
kennen die ermüdenden, wenn auch nicht entmutigenden
Widerstände der Kirchen gegen derartige Durchbrüche, halten
dalier mit übereilten Hoffnungen noch zurück — und tun gut
daran Denn was jetzt in der SIZ folgt, das wirft wieder recht
dunkle Schatten auf die hellstrahlende Tatsachenwahrheit in
Nr. 45. Hat die Redaktion vor ihrer eigenen Courage Angst be¬

kommen? Oder ist sie von konfessioneller Seite in die Zange

genommen und mit Repressalien bedroht worden? Wir wissen

es nicht, aber auf alle Fälle bringt nun Nr. 47 den Aufsatz von
Dr. Boros «Entwicklungslehre und Glaube». Mit dieser
Veröffentlichung geht die Redaktion der SIZ auf dem so mutig be-
schrittenen Weg zur uneigeschränkten Tatsachenwahrheit
behutsam wieder einige Schritte zurück. Sie hält gewiss an der
Entwicklungslehre selbst immer noch fest, aber sie unterstellt
sie dem christlichen Bekenntnis. Wir müssen uns diesen
konfessionalistischen Vorstoss genauer ansehen.

Vor allem — wer ist der Verfasser? Dr. Ladislaus Boros. Das

klingt gut polnisch. Sei's drum! Die Redaktion nennt ihn einen
Theologen und Philosophen. Wir müssen diese Angaben ergänzen

— Boros ist prominenter Vertreter der Jesuitenzentrale in
Zürich. Was wir von ihm bisher gelesen haben, zeichnet sich
aus durch reiches Wissen und durch einen ruhigen, anständigen
Ton auch gegenüber dem weltanschaulichen Gegner. Aber als
Jesuit kann er natürlich nicht aus seiner Haut und erst recht
nicht aus seinem Priesterrock heraus. Fest steht für ihn die
konfessionelle Position, von der er ausgeht, Wahrung der Interessen

des katholischen Glaubens, der katholischen Kirche, des

katholisch verstandenen Begriffs der Wahrheit. Gerade darum
haben auch für uns seine Aussagen einen bestimmten Wert. Sie
enthalten nicht Wahrheit im Sinne der Wissenschaft, der
profanen Philosophie, auch nicht Wahrheit im Sinne dessen, was
wir im täglichen Leben unter Wahrheit verstehen. Seine

Aussagen sind aber durchaus repräsentativ für das, was die katholische

Kirche als die ihr eigene «Wahrheit» ausgibt; repräsentativ

für das, was seine Kirche als Wahrheit nach aussen hin
gerne angesehen und angenommen haben möchte.

Darum tut der Leser auch aus unseren Kreisen gut daran, den
Aufsatz Boros sorgfältig zu lesen. Auf alle FäUe setzen wir hier
die Kenntnis des Aufsatzes voraus, ersparen uns damit viel Zeit
und Raum und können uns ungesäumt in die kritische
Auseinandersetzung hineinbegeben. Wir gehen so vor, dass wir zuerst
die Grundintention des Aufsatzes heraussteUen, nachher aber
uns kritisch mit einigen für den Jesuitenpater besonders
charakteristischen Einzelheiten beschäftigen.

Grundgedanke und Grundintention lassen sich so fassen: Die
Evolution und der Einbezug des Menschen in das weltweite
evolutive Geschehen sind Tatsachen und können als solche
heute nicht mehr übersehen, nicht mehr widerlegt und auch
nicht mehr verdrängt werden. Auch die katholische Kirche
muss diese Tatsachen heute nicht nur zur Kenntnis nehmen,
sie muss sie anerkennen. Solange die Kirche stark genug war,
hat sie diese Evolutionslehre mit allen Mitteln unterdrückt
und bekämpft. Heute geht das ganz einfach nicht mehr. Kirche
und Theologie müssen sich auf die neue Sachlage neu einstellen.

Beide müssen, um nicht überholt zu werden, die Evolution
auch einbauen in ihre Kirchenlehre, und zwar so einbauen,
dass die Kirche, die schon so manches (Galilei!) hat einbauen
und verdauen müssen, nun auch diesen harten Brocken der
Evolution ohne Verdauungsbeschwerden, ohne das Gesicht zu
verlieren, ohne allzu grosse Blamage sich einverleiben und
verdauen kann. Damit der Einbau gelingt, müssen Kirchenlehre
und Evolution zuerst einander so weit wie möglich assimiliert
werden ; und damit die Assimilation gelingt, müssen beide
Elemente in die Assimilation hinein zuerst zurechtgebogen werden.

Nur eines darf bei allen diesen Prozessen unter gar keinen

Umständen preisgegeben werden — die dualistische Grundlage

des katholischen Glaubens. Trotz aller Entwicklung — an
der realen Existenz eines persönlichen und übernatürlichen
Gottes, an der Allmacht dieses Gottes, an der realen Existenz
eines himmlischen Gottesreiches, an der Lehre von der Schöpfung

der Welt durch Gott und an der Behauptung, dass nur die
Kirchenlehre im Besitz der Wahrheit sei — an alledem muss
unbedingt festgehalten werden; das ist der rocher de bronze
des katholischen Glaubens, an dem nicht gerüttelt werden darf.

27



So kommt denn der gelehrte Jesuitenpater zu der folgenden
Lösung: Die Evolution widerspricht dem Schöpfungsbericht
der Bibel in keiner Weise, man muss nur diesen Schöpfungsbericht

richtig lesen und richtig verstehen. Der allmächtige
Gott hat die Evolution selbst gewollt, er hat Drang mid Intention

zur Evolution gleich bei der Schöpfung in die reale Welt
hineingelegt. Die Entwicklungslehre bestätigt also den
katholischen Glauben. Gegen den Willen des allmächtigen Gottes
kann ja ohnehin nichts geschehen. Ein hübsches Glasperlenspiel,

nicht wahr?
Und nun könnten wir also Punkt für Punkt von unserem

Standort aus, das heisst von der integral-wissenschaftlichen und
nicht von der katholisch-verbogenen Evolution her, die Einzelheiten,

die uns der Jesuit Boros glaubhaft machen will,
untersuchen, widerlegen — und sehen zu unserem grossen Leidwesen:

Das geht nun einfach nicht! Diese Widerlegung im
einzelnen ist auch nicht mehr so dringlich, nicht mehr so schwer.
Ist die Grundintention des Aufsatzes verstanden, so kann jeder
unserer Leser diese Widerlegung selbst besorgen, kann dieses
Stück kritisch-nützlicher Denkarbeit selbst auf sich nehmen
und dabei erst noch einiges zulernen. Hier nur einige wenige
ganz kurze Hinweise und kritische Fragen :

1. Also gute 2000 Jahre hat die katholische Theologie
gebraucht, um endlich zu bemerken, dass Gott die Evolution
ja selbst gewollt hat. Uebereilt hat sie sich nicht, den
Vorwurf kann man ihr nicht machen. Wohl aber bleibt die peinliche

Frage: Woher weiss sie das eigentlich heute? Die
Genesis auf jeden Fall weiss und sagt nichts davon. Im Gegenteil

— sie berichtet, «Und Gott sah an alles, was er gemacht
hatte; und siehe da, es war sehr gut.» Diese zufriedene Statik

schliesst eine nie zur Ruhe kommende Weiterentwicklung
radikal aus.

2. Auf die wissenschaftliche Leistung des Jesuiten Pierre Teil-
hard de Chardin darf der Ordensbruder Boros mit Recht
stolz sein; diese Verdienste anerkennen auch wir — nicht
aber dessen Ueberzeugung, dass Gott sowohl am Anfang wie
am Ende der Entwicklung, im Punkte Omega, stehe. Dieser
Auffassung der beiden Jesuiten stellen wir die eben so sicher

aufgebaute Ueberzeugung gegenüber, dass ein Gott weder am

Anfang noch am Ende der Entwicklung steht. Gott und
Religion sind Schöpfungen des Menschen, können also nur
bestehen, solange religiös gestimmte Menschen an diesem von
ihnen selbst geschaffenen Gottesbild glauben festhalten zu
müssen ; das aber ist nur eine kurze Zeit innerhalb der kos-

misch-evolutiven Unendlichkeit.

3. Boros lehrt : Alle ehrlichen Menschen streben nach Wahrheit.

Aber jegliche Wahrheit ist göttlichen Ursprungs, kommt
von Gott her. Nun will aber auch die Wissenschaft die Wahrheit.

Glauben und Wissenschaft können sich also gar nicht
widersprechen; zwischen ihnen kann es keine Konflikte,
höchstens Spannungen geben. «Sofern aber die Wissenschaft
Wahrheit entdeckt, kann sie mit dem christlichen Glauben
nicht in Widerspruch stehen.»

Eine uralte These der christlichen Apologetik, aber trotzdem
falsch und unhaltbar. So selbstsicher sie hier vom Jesuiten
Boros vertreten wird, wir können sie ihm nicht abnehmen. Die

Wahrheit des Diesseitsmenschen, die er sich auf dem Grund
der realen Tatsächlichkeit mit unendlicher Mühe im täglichen
Umgang mit dieser Realität, in den Bemühungen der Wissenschaft

und der profanen Philosophie selbst geschaffen hat,
diese Wahrheit ist weit entfernt von dem, was der Christenglaube

als Wahrheit von Gott her, als veritas creata et reve-

lata, anerkennt und lehrt. Die beiden Wahrheitskonzeptionen
sind inhaltlich ebenso weit von einander entfernt, als das Diesseits

vom göttlichen Jenseits entfernt ist. Der Diesseitsmensch,
der den Wahrheitsgehalt der Diesseitswahrheit eingesehen und

verstanden hat, muss alle christlichen Wahrheitsansprüche, die

aus einem göttlichen Jenseits herübergeholt worden sind, mit
Entschiedenheit ablehnen.

So geht das also weiter, Punkt für Punkt, Satz für Satz; unser
Leser versteht, dass wir unseren Widerlegungen der Einzelheiten

eine Grenze setzen müssen. Darum nur kurz noch einige
wenige Schlussüberlegungen : Da, wo der Jesuit Boros von

Wahrheit spricht, meint er nur die von seiner Kirchenlehre
anerkannte Wahrheit; diese aber ist etwas ganz anderes als das,

was der Diesseitsmensch unter Wahrheit versteht. Jenseits-

Schuld und Sühne

Ein stilles, lila Kinderzimmer. Im Bettchen schläft ruhig ein kleiner

Junge, der sein Abendgebet nicht verrichtet hat. Daneben steht
mit schamrotem, hinter der Hand verdecktem Gesicht ratlos der
Schutzengel.

Der Bub war wieder den ganzen Tag über von einem Bösen zum
nächsten geplantscht. Er hatte Konfitüre genascht, einen Buckel
gemacht, nicht aufgepasst und war gerannt. Vergeblich hatte der
Engel ihn mit einem flehentlichen Wehen seiner Flügel umgeben,
ihm Hinweise für ein rechtschaffenes und reines Leben zugeflüstert.
Von einem Buckelmachen zum nächsten, von Rennen zu Rennen,
vom zerschlagenen Knie zur zerrissenen Hose war der kleine
Unglücksrabe immer tiefer gesunken. Nichts konnte ihn zurückhalten,
weder die Erinnerung daran, dass sein Vater nichts dergleichen tue,
noch die Berufung auf Piotr Pokrowski, den jungen Helden und
Heiligen, noch das Summen religiöser Lieder, noch das Hinabstürzen

des im ganzen Stadtviertel bekannten Buckligen in einen
Abgrund, damit dem Kleinen das schlechte Beispiel aus den Augen
käme.

Ohnmächtig stand der Schutzengel da. Die seinesgleichen zugänglichen

Mittel hatte er erschöpft. Güte, Süssigkeit, milde Ueber-
redung, Besänftigung all das nützte nichts. Unerschüttert in
seiner Verwerflichkeit, in seinem Hochmut lag der Kleine da, war
taub für die Stimme des Guten, hatte sein Abendgebet nicht
verrichtet, und sich beim Einschlafen sicherlich vorgestellt, welche
Buckel er morgen machen werde.

Im Engel gewann plötzlich die Erbitterung die Ueberhand. Sollte
das Gute in all seiner sanften Majestät nichts zu bedeuten haben

gegenüber dem Eigenwillen eines kleinen Burschen? Die Verehrung
des Guten verband der Engel mit einem gewaltigen Abscheu vor
dem Bösen. Es kam der Augenblick, da das kleine Herz des dienenden

Geistes stärker für die gute Sache schlug als das weite Herz des

Guten selbst. Aus Liebe zum Recht wollte er das Recht brechen;
dies sollte sein Opfer sein.

Er nahm seine Hand vom Gesicht, schlich leise zum Bett und gab

dem Buben eine kräftige Maulschelle.
Der sprang erschrocken hoch. Unter dem Eindruck des Schlages

sprach er schnell sein Abendgebet, murmelte etwas Unverständliches,

legte sich nieder und schlief wieder ein.
Zitternd vor Erregung und Freude blickte der Engel lange in die

Nacht hinaus.
Frisch und jung kam der Morgen. Während des Schlafes hatte

sich in dem Kleinen die Erinnerung an den gestrigen Abend
verwischt. Bei Frühstück wollte er wie üblich seine Milch nicht
trinken. Von der Milch wurde ihm immer schlecht. Da spürte er einen

harten Tritt. Er kapierte und trank still seine Milch aus.
Er verabschiedete sich von seiner Mutter und begab sich zur

Schule. Artig ging er über die Strasse, blieb nirgendwo stehen, sah

sich nicht um. Er war auf der Hut, aber er war sich seiner Sache

noch nicht sicher. Als er sich allein in einer leeren Allee befand,

schaute er sich vorsichtig um und machte dann ganz schnell einen

Buckel. Unverzüglich rief ihn eine kräftige Kopfnuss zur Ordnung.
Es gab keinen Zweifel mehr: sein Schutzengel haute ihn.

Der gute Geist fand Geschmack an der neuen Methode. Ihn
blendete die Leichtigkeit, mit der er jetzt alles erreichen konnte, was

28



mensch und Diesseitsmensch gebrauchen wohl das eine
Begriffswort «Wahrheit», aber hinter diesem einen und selben
Begriffswort stehen da und dort zwei inhaltlich gnmdverschiedene

Auffassungen von Wahrheit. Genau so steht es auch mit
dem Begriffswort «Entwicklung». Boros versteht darunter etwas

ganz anderes als wir und die Wissenschaft; er versteht darunter
eine von der Kirchenlehre beherrschte und kirchlich domestizierte

Evolution; eine Evolution, die von Gott gewollt ist und
die nun getrost in dieser Form in die Kirchenlehre eingebaut
werden kann. Hier stehen Gott und Kirche hoch über dem Faktum

der Entwicklung.
Gerade umgekehrt aber liegen die Dinge beim Entwicklungsbegriff

des Diesseitsmenschen. Hier umfasst die Entwicklung
das ganze kosmische Geschehen, damit auch alles Leben, damit
auch den Menschen und des Menschen geistige Schöpfungen;
diese Entwicklung umfasst und bestimmt auch das Schicksal
der Religionen. Hier steht der Christenglaube nicht hoch über
der Entwicklung, sondern umgekehrt: Das Faktum der
Entwicklung steht hoch und alles umfassend auch über dem Kir-
chenglauben, auch über dem Glauben der katholischen Kirche.
Hier ist die Evolution nicht eingebaut in die Kirchenlehre,
sondern umgekehrt: Der Kirchenglaube ist eingebaut in die
Evolution. Hier steht die Allmacht auf der Seite der Entwicklung
und just nicht, auf der Seite Gottes. Und alles das, was die Kirche

zur Abwehr dieser allmächtigen Entwicklung, zur Abwehr
dieses Historismus vorbringt, auch all ihr energisches Pochen
auf die Absolutheit und auf den Alleinbesitz der Heilswahrheit
— das alles wird hier rettungslos mitgerissen von den Fluten
der Geschichte, das alles schwimmt mitten im Strome der Zeit
und der Entwicklung. Gerade im Aufsatz des Jesuiten Boros
sehen wir einen überzeugenden Beweis für unsere These, dass

auch die katholische Kirche und Dogmatik dem Gesetz der
unaufhaltsamen und allmächtigen Entwicklung unterworfen
sind. Aufs genaueste zeigt dieser Aufsatz eine Phase der
Entwicklung im Inneren des katholischen Glaubens. Er bestätigt
den Einbruch des Entwicklungsgedankens in die katholische
Dogmatik und die durch diesen Einbruch nötig gewordene
Abwehr auf einer neuen und durch die interne Entwicklung ge¬

schaffenen Argumentationsebene. Diese neue Phase in der
intern-dogmatischen Entwicklung hat diesen Aufsatz allererst
einmal möglich, dann aber auch notwendig gemacht. Dr. Ladislaus

Boros wird gegen diese Deutung, gegen diesen Einbezug
der Dogmatik und seines Aufsatzes in die weltweite Evolution
heftig protestieren, aber widerlegen kann er unsere These
nicht.

Wir haben es der Redaktion der SIZ hoch angerechnet, dass
sie den Mut aufbrachte, mit dem Aufsatz von Prof. Biegert die
integrale, konfessionell noch nicht verbogene Evolution als die
unwiderlegbare Stimme der Wissenschaft und der Forschung
auszugeben. Mit Bedauern haben wir feststellen müssen, dass
sie später mit dem Aufsatz Boros von dieser guten Linie
abgewichen ist. Wir könnten zu Anerkennung, zu Lob und Dank
erst dann zurückkehren, wenn die Redaktion noch einmal Mut
fasste, wenn sie in einem neuen Aufsatz alle konfessionellen
Einschränkungen und Verbiegungen der Entwicklung zurückweisen,

wenn sie die These der wissenschaftlich integralen
Evolution neu zur Geltung bringen wollte. Sie würde damit nicht
nur den Rückweg zu einer einwandfrei objektiven Orientierung

ihrer Leser antreten, sondern auch einen gerechten
Interessenausgleich in der Vertretung weltanschaulicher Ueberzeu-
gungen herstellen. Erwarten wir zuviel von der Redaktion der
SIZ? Wir werden ja sehen! Omikron

Hört, wie sie reden

Am 5./6. Februar dieses Jahres fanden in Maur am Greifensee

die Bestätigungswahlen der Lehrer statt. Dabei wurde der
Sekimdarlehrer Max Meier nach einer wahren Hexenjagd von
einer aufgeputschten Bürgerschaft nicht mehr in seinem Amte
bestätigt. Zu dieser Hetze trug der Dorfpfarrer Wipf wesentlich

bei, indem er im letzten Augenblick ein Pamphlet in Umlauf

bringen Hess, das angefüllt war mit Entstellungen und
Verleumdungen, von primitiven politischen und natürlich
auch christlichen Betrachtungen. Ja, wenn der Herr Pfarrer
so etwas sagt oder schreibt, dann muss es doch wahr sein,

früher trotz eines grossen Aufwandes an gutem Willen und Geduld
undenkbar war. Bald schon merkte er, dass sich diese Methode
durch die entsprechende Spezialisierung der Hiebe bedeutend
vervollkommnen Hess. Dabei empfand er eine ähnliche Freude wie ein
frommer Organist, wenn er geschickt die richtigen Tasten erwischt.
So gab es also für Tellernichtentleeren einen Tiefschlag, für Buckel-
machen eine Kopfnuss, für Einschlafen ohne Abendgebet eine
Maulschelle, für Rennen und Inschweissgeraten einen rechten Haken,
für Plantschen in Pfützen einen linken Haken, für Lärmen, während

Papa arbeitet, einen Tritt
Mit dieser Methode brachte er e6 zu ausgezeichneten Erfolgen.

Jetzt musstc der Schutzengel an den Abenden schon nicht mehr
gedemütigt in der Ecke stehen und sein Gesicht in den Händen
verbergen. Im Gegenteil, er setzte sich bequem hin und überwachte,
Wahrend er sich die rechte Hand massierte oder mit den Fingern
auf dem Tisch trommelte, zufrieden das brav flüssig gesprochene
Abendgebet. Manchmal wurde es ihm sogar langweilig, dann achtete
fr doppelt wachsam auf alles, was der Bub tat, und passte auf eine
Gelegenheit, um diesem durch einen kunstgerechten Hieb die
Ueberlegcnheit des Guten über das Böse zu beweisen.

Manchmal kam es sogar vor, dass der Junge, auch wenn er gar
nichts angestellt hatte, einen kräftigen Schlag verspürte. Dann
schlug ihn der Engel, um nicht aus der Uebung zu kommen und für
alle Fälle.

Der Bub veränderte sich sehr zu seinem Vorteil. Er rannte nicht
mehr, machte keinen Buckel, lärmte nicht, verrichtete seine täglichen

Gebete, ass seinen Teller leer. Auch äusserlich veränderte er
s'ch. Infolge der reichlichen Mahlzeiten und des übermässigen

Milchgenusses, sobald seine Eltern nämlich sahen, dass er das ganze
Glas austrank, glaubten sie, er möge jetzt Milch und gössen ihm
unaufhörlich nach — wurde er dick und blass. Nachdem er alle
Verbrechen des kindlichen Alters aus sich ausgetrieben hatte,
verfügte er jetzt über viel freie Zeit und lernte es, seine Kräfte für
sein Innenleben zu verwenden. Er wurde immer ernster, beobachtete

seine Umgebung und beschäftigte sich schliesslich mit Chemie.
Wenn er fett und ruhig, geheimnisvoll in sich selbst verschlossen
auf einer Bank im Park sass und nicht einmal den Versuch unternahm

herumzurennen, weil er wusste, dass er sofort einen schmerzhaften

Haken bekäme, beugte er sich, während die anderen Kinder
im Grase Fangen spielten, über sein Lehrbuch und drang immer
tiefer in die Welt der Moleküle ein. Ein hartnäckiger, tief verborgener

Gedanke durchpflügte seine kindliche Stirn.
Man fing an, ihn für ein Wunderkind zu halten, und alle waren

mit ihm höchst zufrieden. Er aber arbeitete mit Ausdauer. Sein
Vater hatte ihm eine kleine Werkstatt eingerichtet und liess ihm
bescheidene Mittel zukommen.

So verging die Zeit. Eines Nacht6 erhob sich eine gewaltige Feuersäule

über der Stadt, und ein mächtiger Krach erschütterte die
Umgebung. Durch eine bewundernswert geschickt, wenn auch
dilettantisch gebaute Bombe mit hausgemachtem Dynamit gesprengt,
flog das Elternhaus unseres Kleinen in die Luft. Der Bub lief
bereits über die Felder; er hatte einen vorher schon gepackten Rucksack

mit Lebensmitteln, Geld und einer Schiffskarte nach
Südamerika auf dem Rücken. Ihm nach raste der Schutzengel, um ihm
einen doppelseitigen Haken zu verpassen.

Slawomir Mrozek (Aus dem Polnischen von Ludwig Zimmerer)

29


	Die Entwicklungslehre in der "Schweizer Illustrierten"

