
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 12

Artikel: "Paulus"

Autor: Wyneken, Gustav

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411427

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411427
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«Paulus»

1. Zu dem Problem, vor das uns die Ge3talt des Apostels
Paulus stellt, muss doch wohl noch etwas unbefangener und
gründlicher Stellung genommen werden, als dies einem kirchlich

gebundenen Theologen möglich ist. Dieser pflegt, wie der
Gemeindeglaube, auszugehen von der Jesusgestalt, d. h. von
dem Schicksal und der Lehre des Stifters, die den Inhalt der
vier Evangelien bilden, die im Neuen Testament an erster
Stelle stehen. Nur wenigen Bibellesern kommt es dabei zum
Bewusstsein, dass die älteste Ueberlieferung aus dem
Urchristentum nicht diese Jesusgeschichten sind, die «Evangelien»,
sondern die Briefe des Paulus, soweit sie echt sind (was bestenfalls

gelten mag von 1. Thess., Gal., 1. und 2. Kor., Phil, und
vielleicht Rom.). Die vier Evangelien sind, nach den Ergebnissen

der kritischen Theologie selbst, um 20 bis 70 Jahre jünger
als die Paulusbriefe.

2. Es ist eine Tatsache, die auch dem Laien auffallen, ja ilm
völlig stutzig machen könnte: dass diese Paulusbriefe, also die
ältesten uns erhaltenen Urkunden des Christentums, noch
nichts von Leben, Lehren, Taten und Tod des Stifters Jesus
enthalten, über die die vier Evangelien zu berichten wissen.
«Nichts» —¦ ist vielleicht etwas zu viel behauptet; schon der
mit seiner Bibel vertraute Laie wird uns die sogenannte
Einsetzung des Abendmahls entgegenhalten, die im 1. Korinther-
brief (11, 23—29) erzählt wird — eine der berühmtesten
Jesus zugeschriebenen Taten, von der auch in den ersten 3

Evangelien ziemlich (aber nicht ganz) übereinstimmend
berichtet wird. Nun wäre eine so vereinzelte historisch-biographische

Mitteilung an sich schon, als dem ganzen Tenor der
Paulusbriefe fremd, der Unechtheit verdächtig; fast zur
Gewissheit wird dieser Verdacht, wenn man feststellen muss, dass
diese berühmte Abendmahlserzählmig im Korintherbrief den
Zusammenhang des Textes unterbricht und also durchaus den
Eindruck eines späteren Einschubes macht (und von der anderen

häufig als Beispiel angeführten Stelle dieses Briefes, 15,
3—11, gilt das ebenfalls). Und was wollten schon so verein-
zelteAnekdoten undAnklänge besagen angesichts der wahrhaft
erschütternden Feststellung, dass dieser Paulus, der das
Evangelium von Jesus Christus verkündet und propagiert, von

diesem seines Jesus Christus Erdenleben und neuer Lehre —
einfach (noch) nichts zu wissen scheint?

3. Unsere einzige Quelle von diesem Erdenleben Jesu sind
die Evangelien. Ihre unbekannten Verfasser haben sie ein
halbes bis ein ganzes Jahrhundert nach den von ihnen berichteten

angeblichen Ereignissen aufgezeichnet. Aber kein
zeitgenössischer jüdischer oder heidnischer Schriftsteller oder
Historiker weiss etwas von diesem Jesus und von der mit
seinem Auftreten angeblich verbunden gewesenen Volksbewegung!

Die Jesusgeschichten sind ganz und gar im Schoss der
christlichen Gemeinde, also in den Kreisen der Jesus-Gläubigen,
gesammelt worden — was man doch wohl kaum noch
Geschichtsschreibung nennen kami. Damit ist freilich noch nicht
bewiesen, dass Jesus nie gelebt habe, wie man oft sagen hört,
d. h. dass es eine Persönlichkeit, die irgendwie den
Jesuserzählungen der Evangelien zu Grund liegt, überhaupt nicht
gegeben habe. Wir können weder dies noch das Gegenteil mit
ausreichender Sicherheit beweisen. Wir müssen uns aber
überhaupt darüber klar sein, dass Beweise, im strengen Simi dieses

Wortes, hier ausgeschlossen sind, weil alle geschichtliche
Beweisführung immernur auf grössere oder geringere Wahrscheinlichkeit

hinausläuft, deim auf historisclie Behauptungen kami
man nie wie auf naturwissenschaftliche die Probe durch das

Experiment machen. Man mag sich wenden und winden wie

man will : was wir von Jesus wissen können, geht nie über eine
blosse Wahrscheinlichkeit hinaus. Und diese Wahrscheinlichkeit

ist im vorliegenden Fall nicht gerade hoch, weil die
Bezeugung spät ist, entstanden im Kreis sozusagen der Interessenten,

in sich reich an Widersprüchen und im ganzen legendär
und unkritisch.

4. Weil das Leben und Wirken des Stifters und die erste

Sammlung seiner Anhängerschaft den Inhalt unserer Evangelien

bilden (kurz gesagt: die Zeit vom Beginn bis etwa 30

unserer Zeitrechnung), pflegen diese Evangelien als die Ur-
zeugnisse des Christentums bei uns angesehen und unbesehen
benutzt zu werden; und wenigstens die Protestanten glauben,
dass das Evangelium das Fundament der Kirche sei. In Wahrheit

verhält es sich umgekehrt: diese vier Evangelien sind erst
ein Erzeugnis der Kirche. Sie sind im Schoss der Kirche
entstanden, und sie sagen uns primär nicht, was ums Jahr 30
geschehen ist, sondern was ums Jahr 100 in der Kirche geglaubt
wurde —¦ oder geglaubt werden sollte.

männlichen Volksstamm, dem das Christentum mit Feuer und
Schwert gepredigt werden musste, der sich erst nach drei verlorenen

Schlachten dieser Religion unterwarf, der aber immer noch
in »einen Sitten und Weisen viel nordisch-heidnische Starrheit
behalten .»

Bei der Bedeutung dieses Problems scheint es mir sehr wichtig
zu sein, dieses Thema noch näher zu beleuchten. Wenn wir die
blutigen Kämpfe und Metzeleien ins Auge fassen, die im 7., 8. und
9. Jahrhundert mit der gewaltsamen Verbreitung des Christentums
durch fremde franko-gallische Herrscher verbunden waren und die
widerspenstige Haltung der germanischen Stämme gegenüber der
Bekehrung durch fremde irische Glaubensboten, die den
altgermanischen Wodanskult und altheidnische Lehren und Sitten durch
die christliche Religion auszumerzen suchten, dann werden wir die
in den Tiefen des Unterbewusstseins verdrängten Hass- und
Rachegefühle verstehen, das bedrückende Trauma der germanischen
Massenseele, deren Sehnsucht nach den heidnischen Göttern, nach
den Göttern der Edda unerlöst im Unterbewusstsedn schlummerte.

Die verdrängten Rache- und Hassgefühle, die natürlich bei den
gewaltsam zum Christentum bekehrten germanischen Stämmen
weiterlebten, lauerten gewissermassen nur auf den Augenblick, in
dem sie zur Entladung kommen sollten und da kam es wiederholt

zu einem Vorgang, den man unter Umständen «Kontrast-Imitation»

nennen könnte, d. h. ein Prozess, in dem eich das ange¬

sammelte, verdrängte Rache- und Hassgefühl in Nachahmung (imi-
tatio) bei einem nur eingebildeten, völlig unschuldigen Objekt
Luft macht. Denn das den germanischen Stämmen aufgezwungene
Christentum war nur ein Firnis, unter dem die heis6e Sehnsucht
nach der Götterwelt der Edda, nach den Asen, den Walküren,
nach Walhall, nach Wodan, Freya, Baidur und Loki glühte In
einer solchen seelischen Verfassung befanden sich z. B. die unter
schweren Blutopfern zum Christentum bekehrten Sachsen, deren

vollständige Unterwerfung und Christianisierung drei Jahrzehnte
(772—840) dauerte. Diese gewaltsame Bekehrung hatte bekanntlich
den hartnäckigen Widerstand ihres Stammesherzogs Widukind
heraufbeschworen, der sich mit den Dänen und Friesen verband,
Thüringen und Hessen verwüstete dies alles in einer begeisterten
Auflehnung gegen die Bekehrungsversuche Karls des Grossen, der

schliesslich die gewaltsame Taufe für alle Bewohner anordnete. Als
die Bevölkerung so weit beruhigt schien, dass sie Karl zur Heeresfolge

gegen die wendischen Sorben an der Saale aufbieten konnte
(782), erfolgte plötzlich ein Rückschlag. Am Süntelgebirge,
zwischen Hannover und Hameln, überfielen die aufgebotenen Sachsen,

die in den Heereszug eingereiht waren, die mitmarschierenden
Franken und schlugen sie nieder. Die Vergeltung, die Karl für den

durchaus begründeten Aufstand eines gemarterten Volksstammes

an den Sachsen nahm, ist als Genocidium wie der Völkermord in

der «Endlösung der Judenfrage» mit blutigen Lettern in das Buch
der Geschichte eingegangen: er liess aus Rache für die Nieder-

98



5. Historisch ist, soweit wir sehen können, die Kirche das
Fundament des Christentums, und nicht die Gestalt und Lehre
Jesu und auch nicht «die Bibel», d. h. das Evangelium und
dessen Verkündunng in irgendeiner Form. Und das beweisen
gerade die Briefe des Paulus. Er schreibt sie für die Gemeinden,

also für die Kirche, die uns aus ihnen schon als eine fest
in sich beruhende, organisierte und disziplinierte
Glaubensgemeinschaft entgegentritt. Die Kirche ist das Urphänomen
des Christentums, seine eigentliche grosse Schöpfung, das Wunder,

durch das es sich durchgesetzt hat ¦—• wie aber dies
Urphänomen zustande gekommen ist, wissen wir nicht und werden

es auch wohl nie ganz entschleiern. Paulus sein Urheber?
Aber Paulus setzt es bereits voraus und findet es vor. Nicht
einmal das können wir behaupten, dass er allein der Urheber
der christlichen Glaubenslehre (des Dogmas) war, denn seine
Thesen hätten wohl kaum Verständnis gefunden und sich
durchgesetzt, wenn für sie nicht eine weit verbreitete Prädisposition

bei Juden imd Heiden vorhanden gewesen wäre.
6. Wie steht es nun um sein Verhältnis zur Jesus-Persönlichkeit?

Dass bei ihm von einem Lebens- oder Charakterbild
dieses Jesus in keiner Weise die Rede ist, sagten wir schon.
Dennoch steht «Christus» im Mittelpunkt seiner Lehre. Aber
es ist kein historischer Jesus, sondern durchaus ein mythischer,
ein Gottessohn, der Mensch wurde, ein Selbstopfer Gottes,
dargebracht als Sühne für die Sündenschuld der Menschen und
der Ueberwinder des Todes, der für seine Anhänger die Bahn
gebrochen hat zu einem ewigen Leben. Das ist, wie längst
erkannt, geschöpft aus dem uralten vorderasiatisch-ägyptischen
Mythenschatz, und wenn davon einige Anklänge sich auch in
den Evangelien finden, mögen sie unmittelbar oder mittelbar
schon aus des Paulus Theologie stammen. Uebrigens deuten
einige sehr merkwürdige und bisher kaum ganz befriedigend
erklärte Stellen in den Paulusbriefen darauf hin, dass er
vielleicht sich auseinanderzusetzen hatte mit palästinischen
Glaubensgenossen, die sich auf einen von ihnen gekannten
historischen Jesus beriefen. Paulus erwidert darauf etwas
ärgerlich: wenn wir auch Christus als Menschen, als geschichtliche

Persönlichkeit gekannt haben, geht er als solche uns jetzt
nichts mehr an. Jetzt: d. h. nachdem er zu Gott zurückgekehrt
und eben nicht mehr Mensch, sondern göttlichen Wesens ist,
oder sagen wir: von mythischem Rang und Wesen (2. Kor.
5, 16). Dr. Gustav Wyneken

Es ist ein weiter Weg!

In den Nöten und Schrecknissen des Ersten Weltkrieges sangen

die englischen Soldaten das welunütig-sehnsuchtsvoUe Lied
vom endlos weiten. Weg nach Tiperary. Heute aber geht es uns
nicht um diesen Weg nach Tiperary, wohl aber um den Weg,
um den Uebergang von einer Ausprägung protestantischer
Theologie in eine andere Ausprägung hinein — aber auch
dieser Weg ist lang, mühsam imd beschwerlich. Und auch
dieser Theologenweg kann wehmütig stimmen, besonders
wehmütig diejenige Theologenschar, die heute noch unter dem
Banner des grossen Basler Theologen Karl Barth steht. Und
das kam so :

In der «National-Zeitung» vom 17. Sept. 1966 setzt sich Dr.
theol. J. Fangmeier, eine Hoffnung der Basler theologischen
Fakultät, mit dem uns wohlbekannten englischen Bischof
Robinson auseinander; so ganz nebenbei erfahren wir aus diesem
Aufsatz, dass in früheren Jahren einmal ein P.M. van Buren
zu Füssen Karl Barths gesessen und bei Barth in Basel in
Theologie auch doktoriert hat. Und nun die grosse, für die
Theologie in Basel auch schmerzliche Ueberrascbung : Dieser
Theologe van Buren ist heute einer der Wortführer der
amerikanischen «Gott-ist-tot»-Theologie, von der wir hier auch
schon berichtet haben. Man bedenke:

Die Theologie Karl Barths ist der konsequenteste und
konzentrierteste Ausdruck des theologisch-christlichen Aprioris-
mus, der Ueberzeugung also, dass der Mensch nie vom Diesseits,

nie von der Welt aus, wohl aber von Gott aus gegen die
Welt und gegen den Menschen hin fragen und suchen soU;
das ganze Gefälle geht liier immer von Gott aus gegen seine

Schöpfung hin. Gott ist die grosse Voraussetzung nicht nur der
Schöpfung, er ist die unerlässliche Voraussetzung aller
irdischen, also auch aller kirchlich-theologischen Möglichkeiten.
Und nun geht dieser Spross der Basler Theologie, nun geht van
Buren hin, gibt den ganzen so sorgfältig aufgebauten theisti-
schen Apriorismus Barths preis und wechselt hinüber zum
Antipoden Barths, zu Nietzsche, und übernimmt dessen Lehre
«Gott ist tot»! Fangmeier meint, in einem weiteren Sinne
könne van Buren noch als christlich, unter keinen Umständen
aber noch als biblisch fundierter Christ angesehen werden.

metzelung seiner Landsleute 4500 gefangene Sachsen zu Verden
an der Aller hinrichten Unter diesen Aspekten werden wir den

psychoanalytisch zu deutenden Judenhass der germanischen Stämme

besser verstehen: als eine Kontrast-Imitation, als einen Hass,
der sich später mit dem in der Zeit der Befreiungskriege
entstandenen völkischen und rassischen Antisemitismus zu der von
Hitler und seinen Ideologen verlangten «Endlösung der
Judenfrage», d. h. zur völligen Ausrottung des Judentums verdichtete.
Als nämlich bei den christianisierten Stämmen der Widerwillen, der
Hass gegen eine ihnen gewaltsam aufoktroyierte Religion losbrach,
richtete er sich nicht gegen die eigentlichen Urheber des

Konfliktes, an die man sich nicht herantraute, nämlich an die schon weltbe-
herrschende christliche Kirche, sondern gegen einen Ersatzfeind
(Kontrastimitation), gegen die Juden, weil sich unter dieser Gestalt
die Feindschaft gegen die neue Lehre am sichersten verbergen liess
und weil dieser Ersatzfeind, zahlenmässig der feindlichen Umwelt
unterlegen, auf dem Wege des geringsten Widerstandes als das

geeignete Objekt eines abreagierten Hass- und Racheinstinktes am
sichersten getroffen und vernichtet werden konnte. — Diese
psychoanalytische Deutung des Judenhasses durch Sigmund Freud findet
überdies seine glänzende Bestätigung durch eine von dem genialen
Dichter der Spätromantik E. Th. A. Hoffmann (1776—1822), als er
als Jurist — er war längere Zeit Kammergerichtsrat in Gnesen,
Plock und Warschau — einmal mit der Untersuchung einer Judenhetze

im polnischen Verwaltungsgebiet betraut wurde. In seinem

Bericht hierüber lesen wir, dass die Polen noch lange Zeit nach
ihrer Christianisierung *) an ihren alten Gottheiten und Dämonen
festhielten, deren Statuen und Abbildungen noch in einer Zeit zu
sehen waren, in der das Christentum bereits allgemeine Verbreitung
gefunden hatte. So war auch der Judenhass der Polen am Anfang
des 19. Jahrhunderts, zu dessen Erforschung und Niederschlagung
E. Th. A. Hoffmann geschickt worden war, nichts anderes als das

auf einen vermeintlichen Urheber oder Erreger abreagierte Hassund

Rachegefühl, weil die eigentliche Macht (die katholische
Kirche), die die Hassinstinkte der an ihren alten Göttern (Perun,
litauisch Perkunas) hängenden Bevölkerung tatsächlich wachgerufen

hat, viel zu stark war, alls dass das Hass- und Rachegefühl
sich erfolgreich hätte austoben können. Friedrich Tramer

*) Als im 9. und 10. Jahrhundert der polnische Staat der Piasten
entstanden war, nahm der erste uns bekannte Fürst Mieszho — heute vor
1000 Jahren — im Jahre 966 das Christentum an. Die Bevölkerung des
Landes verehrte aber noch immer ihre alten Götter und Dämonen und
errichtete ihnen an vielen Orten Standbilder. So hatte der Grossfürst von
Litauen Jagiello, der 1386 Hedwig, die Tochter des Ungarnkönigs Ludwig

des Grossen, geheiratet hatte, für sich und sein Land das Christentum
1386 angenommen (nachdem bereits vor 120 Jahren ein anderer polnischer
Fürst das Christentum eingeführt hatte) und wurde als Wladislaw II.
zum König von Polen gekrönt. Er regierte von 1386 bis 1434 und war der
Begründer der Jagiellonen-Dynastie.

99


	"Paulus"

