
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 11

Artikel: Ein unverdächtiger Zeuge

Autor: J.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411416

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411416
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christi Gebot der Nächstenliebe — vor Divisionsgericht
Die Kette der Dienstverweigerungsverhandlungen vor

Divisionsgericht reisst nicht mehr ab.
Einen beträchtlichen Teil der Verweigerer stellen die Zeugen

Jehovas; doch geht es hier nicht um das christliche Gebot
der Nächstenliebe; diese Verweigerer berufen sich auf die
Lehre ihrer Sekte, wonach Staat und Staatskirche dem Reich
des Satans zugehören, also durch keine Dienstleistungen
gestützt werden dürfen.

Aber immer wieder stehen da auch junge Männer vor dem
Gericht, die nicht zu den Zeugen Jehovas gehören, die sich
aber mit voller Ueberzeugung auf das christlich-evangelische
Gebot der Nächstenliebe berufen; dieses Gebot verbiete es, den
Mitmenschen anzugreifen, zu verletzen oder gar zu töten.
Gegenüber dieser Grundüberzeugung bleiben auch die
bestgemeinten imd bestüberlegten Gegenargumente von seiten des

Gerichts her meist völlig wirkungslos; sie fallen auf einen
Boden, der nichts mehr aufnehmen kann, weil er bis zur letzten
Ackerkrume von der persönlichen Ueberzeugung des jungen
Verweigerers bereits besetzt und durchdrungen ist; dieser Boden

kann nichts Neues und vor allem nichts, was seiner
Grundüberzeugung widerspricht, aufnelimen.

Der Verweigerer nimmt die Strafe von einigen Monaten
Gefängnis, er nimmt die schwer belastende Diagnose des
Gerichtsmedizinersauf eine neuro tisch-psychopathischeFehlhaltungmit
schizoidem Einschlag und nimmt auch den entehrenden
Ausschluss aus der Armee auf sich; innerlich ist er mit sich im
reinen und ruhig; weiss er doch, dass er seiner Grundüberzeugung

und dem Liebesgebot Christi gegen schwere Anfechtung
die Treue gehalten hat; ist er doch überzeugt, dass man Gott
mehr gehorchen muss als den Geboten menschlich-irdischer
Institutionen.

Die Pressemeldungen über derartige Verhandlungen vor
Divisionsgericht geben mir immer rechtschaffen zu denken; sie
stellen gerade den, der nicht auf christlichem Boden steht, vor

schwere Fragen, über die man so leicht nicht hinwegkommt.
Wir beschränken uns hier auf die knappe Darlegung zweier
derartiger Fragen:

1. Was ist das doch für eine eigenartige Religion, dieser
Christenglaube! Mit allem Nachdruck behauptet er, er bringe mit
seiner frohen Botschaft vom Evangelium die einzig absolut
gültige und sichere Wahrheit. Auf dem Boden dieser Wahrheit
könnten und sollten die Menschen aller Rassen, aller Farben
und Eigenarten zu guter Einheit sich zusammenfinden, sollten
sich gegenseitig vertragen, ja sogar lieben und sollten so im
Dienst für Gott und am Nächsten eine schöne Seelenharmonie
schaffen —¦ dabei ist es doch eine offenkundige Tatsache, dass

dieser Glaube in seinen Glaubensfundamenten selbst in viele
grundverschiedene Blöcke, in Grosskirchen, Freikirchen und
Sekten aller Art auseinanderbrieht ; dass er nach allen Richtungen

hin auseinanderläuft, dass alle diese Richtungen trotz aller
Einigungsbemühungen sich immer noch rechthaberisch befehden

und nach aussen hin jeden anderen Eindruck, nur nicht
den Eindruck einer Einheit und Geschlossenheit auf dem
Grund einer absolut gültigen Wahrheit machen.

Das christliche Gebot der Nächstenliebe vor Divisionsgericht
ist nur eine der unendlich vielen Erscheinungsformen dieser
inneren Zerrissenheit und Unsicherheit. Da steht der junge
Mann vor seinen irdischen Richtern, beruft sich voll ehrlicher
Ueberzeugung auf Christi Liebesgebot. Er ist tief überzeugt,
dass Gott und Christus und christliche Wahrheit auf seiner
eigenen und nicht auf der Seite der doch auch zun Christentum

sich bekennenden Richter und Feldprediger steht. Ihm
gegenüber aber sitzen die Richter, die mit derselben Eindringlichkeit

und Ueberzeugungstreue die Lehre vertreten, dass
gerade Christi Gebot der Nächstenliebe den vollen Einsatz, den
Einsatz auch des Lebens für Heimat und Unabhängigkeit, für
Frau und Kind verlangen und dass dieser Einsatz nur im
Räume und auf dem Boden der Armee geleistet werden kann.

Ein unverdächtiger Zeuge
Durch Zufall geriet mir ein Buch in die Hände: Hans A. de Boer.

«Unterivegs notiert», Bericht von einer Weltreise (J. G. Oncken-
Verlag, Kassel, achte Auflage, Oktober 1958). Der Verfasser ist ein
deutscher Handelstreibender, der lange Zeit in Südwestafrika
weilte, dann, sich auf eigene Faust in allen möglichen Berufen
durchschlagend, die Südafrikanische Union bereiste und von dort
aus schliesslich, zur Hauptsache als Teilnehmer an Kongressen des
Vereins christlicher junger Männer, über Kenia, Indien, China,
Japan, Australien und die USA eine Weltreise antrat. Was er über
seine Erlebnisse berichtet, ist weder neu noch überwältigend, und
stilistisch oft etwas unbeholfen. Das Schwergewicht liegt in der
Kritik, die der Verfasser, ein überzeugter Christ, am Wesen des

Christentums vorwiegend in den Entwicklungsländern übt. Wie er
im Nachwort schreibt, will er sein Buch als Herausforderung an
das christliche Gewissen aufgefasst wissen. Ihm geht es um die
Lösung der grossen Weltprobleme Krieg und Frieden, Rassenfrage
und soziale Frage. Das Buch hat um seiner Ehrlichkeit willen, wie
aus den Klappentexten hervorgeht, den vollen Beifall deutscher
religiöser Kreise gefunden. De Boer ist also ein gewiss unverdächtiger

Zeuge des Benehmens weisser, christlicher Menschen gegenüber

den farbigen Völkern; daher darf aus seinem Bericht auch an
dieser Stelle zitiert werden.

Das Grundthema: «Man hat die Eingeborenen meist unterdrückt
und ausgenutzt im Namen aller möglichen Ideologien, und das
geschah auch von Menschen, die Christen waren. Ich muss heute
noch an jenen Eingeborenen denken, der mir am Rande der Wüste
Namib begegnete. Der arme Kerl hat im letzten Kriege, als er gegen
die Rommel-Armee kämpfte, einen Arm und ein Bein verloren. Als

man damals unter den Eingeborenen für die Truppe warb, hat man
ihnen das Blaue vom Himmel versprochen, Selbständigkeit, gleiche
Rechte wie die Weissen, Renten und Altersversorgung, und nun hat
es nicht einmal gereicht, dem armen Krüppel eine Prothese zu
verschaffen.»

Weiter: «Und wenn ich überall, auch bei Christen, immer wieder
auf mangelndes Verständnis dem fremdrassigen Bruder gegenüber
gestossen bin, dann habe ich die Erklärung nur darin sehen können,
dass es ihnen im Letzten vielleicht doch nicht ernst war mit ihrem
Christentum.»

Der Verfasser verlässt dann seine gutbezahlte Stelle und hungert
sich durch die Südafrikanische Union hindurch, das Land, «in dem
das Rassenproblem eine so schmerzliche Bedeutung gewonnen hat
wie sonst nirgends auf der Welt».

In Johannesburg trifft er einen südafrikanischen Christen, der
sich bitter über die «bürokratisierten» Kirchen des Landes beklagt
und ihrem Reichtum die Armut Christi gegenüberstellt. Der sagt
u. a.: «Ihr predigt, Gesellschaftstanz, Rauchen, Alkoholtrinken sei
Sünde. Ihr wisst, dass wir nichts von diesen Dingen tun. Aber warum
sagen die Kirchen nichts zu den Erzsünden Apartheid, Krieg,
Ungerechtigkeiten, koloniale Ausbeutungen, Entrechtungen hier in
Afrika?»

Der Verfasser zitiert als Kronzeugen dann den Bischof der
Methodistenkirche in Transvaal: «In der Apartheid-Politik kann ich
keine biblischen Prinzipien, sondern nur Rassenstolz, Vorurteile,
Hass und Furcht erkennen. Eine Rechtfertigung für die Apartheid
gibt es in der Lehre Christi nicht. Sie ist allein motiviert durch
Vorurteile und Angst, denn man hofft, sie werde die weisse Zivilisation
retten».

Es gibt, erfahren wir da weiter, «erlaubte» Minen, das heisst sol-

87



Denket an den Pressefonds!
Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

Auch diese Richter und Feldprediger sind überzeugt, dass

Gott und Christus und christliche Wahrheit auf ihrer Seite
und nicht auf der Seite des Dienstverweigeres stehen. In harter
Gegensätzlichkeit stossen hier zwei Ausprägungen des einen und
selben Christenglaubens aufeinander und legen nach aussen
hin Zeugnis ab von der inneren Widersprüchlichkeit, Unsicherheit

und Not in den Fundamenten des Christenglaubens selbst.

2. Für den Dienstverweigerer aus christlichen Motiven ist es

natürlich eine ausgemachte Sache, dass das Gebot der
Nächstenliebe in absoluter Reinheit und Entschiedenheit den Kern
und Grundgehalt des Evangeliums bilde. Da müssen wir ihm
doch einige recht unbequeme Fragen vorlegen; es kann sein,
dass wir ihn in seiner konfessionellen Selbstsicherheit und
Selbstgewissheit doch etwas nachdenklich und unsicher machen.

Gewiss gibt es in der Bergpredigt, dann besonders auch bei
Paulus in seinem 1. Korintherbrief zu Herzen gehende
Mahnungen und Verpflichtungen nicht nur zur Liebe zu Gott,
sondern auch zur menschlichen Nächstenliebe. Daneben stösst der
kritische und aufmerksame Bibelleser doch da imd dort auf
Stellen, die ihn stutzig machen, die ihn erschrecken müssten,
wäre er noch Christ; die aber gerade den ehrlich suchenden
Christen vor die bange Frage stellen: Ist diese Nächstenliebe,
so wie der gute Christ sie heute versteht, nun wirklich das
zentrale, das grundlegende Gebot des christlichen Gottes und Christi

und der Heiligen Schrift? Wir stellen hier nur drei dieser
furchtbaren Belege für das Gegenteil vor Augen; sie sind alle
Worte aus Christi Mund und nicht anderswoher zusammengetragen

:

a) Lucas 12, 51: «Meinet ihr, dass ich hergekommen bin,
Frieden zu bringen auf Erden? Ich sage: Nein, sondern
Zwietracht.» Noch deutlicher gesprochen zu dem christlichen
Dienstverweigerer, der im Dienste Christi keine Waffe in die
Hand nehmen will, Matthäus 10, 34: «Ihr sollt nicht wähnen,
dass ich gekommen sei, Frieden zu senden auf die Erde. Ich
bin nicht gekommen, Frieden zu senden, sondern das Schwert.»

b) Lucas 14, 26: «So jemand zu mir kommt und hasset nicht
seinen Vater, Mutter, Weib, Kinder, Brüder, Schwestern, auch
dazu sein eigenes Leben, der kann nicht mein Jünger sein.»

c) Lucas 19, 27: «Doch jene meine Feinde, die nicht wollten,
dass ich über sie herrschen sollte, bringet her und erwürget sie

vor mir!» So übersetzt Luther; der griechische Urtext hat
«schlachtet sie ab vor mir!»

Da ist nun wirklich weit und breit nichts mehr von der viel-
berühmten christlichen Nächstenliebe zu verspüren — im
Gegenteil: Hier wird Hass gepredigt, Zwietracht ins Haus
gebracht, hier wird ganz massiv mit dem Schwert, mit Erwürgen
und Abschlachten gedroht. Mit allen diesen furchtbaren Worten

ist natürlich das Liebesgebot nicht ausgeschaltet, es behält
seinen sittlichen Wert. Es erhält aber ein eigenartig bedrückendes

Gegengewicht ; das volle Gewicht der Nächstenliebe wird
in einen gefährlich labilen Schwebezustand gebracht. Diese
Stellen schaffen ein unheimliches Dunkel, das ständig seine
Schatten auf die hellstrahlenden Liebesgebote Christi wirft.
Will man, mit dem christlichen Dienstverweigerer zusammen,
die grossen Entscheidungen des Lebens auf Christi Gebote
gründen, so muss man, um in Ehrlichkeit auch vor sich selbst
bestehen zu können, alle Worte Christi zur Grundlegung
herbeiziehen, auch diese dunkeln und abschreckenden Worte,
nicht nur diejenigen Herrenworte, die dem Gegenwartsprestige
des Christenglaubens dienlich sind. Auch das ist ein sittliches
Gebot — es ist das Gebot der Ehrlichkeit, der Redlichkeit, der

Aufrichtigkeit.
Zum Schluss stellen wir noch eine Frage an die christlichen

Dienstverweigerer wie auch an die Mitglieder des
Divisionsgerichtes: Wäre es heute nicht an der Zeit, die Frage der

che, die für den Besuch von Touristen und Vertretern aller möglichen

Organisationen freigegeben sind und in denen die Eingeborenen

ein einigermassen menschenwürdiges Leben führen. Doch sei
ihre Zahl sehr klein; das Gros bildeten die «verbotenen» Minen, in
denen die Arbeiter geschunden und lächerlich gering bezahlt würden.

«Mit der Bibel kann man alles zu begründen versuchen», schreibt
de Boer, «selbst die Apartheid-Politik. Es läuft jedoch meist darauf
hinaus, dass einzelne Bibelstellen aus dem Zusammenhang herausgelöst

werden und so eine Art eigener Theologie entsteht. Was man
dabei übersieht, ist das zentrale Anliegen des Neuen Testaments,
nämlich die Lehre, das Leben und die Person Jesu. Namhafte Theologen

in Südafrika haben mir immer wieder erklärt, dass eine Heirat
zwischen zwei verschiedenen Rassen Sünde sei. Gott würde seinen
Segen nur einer Nation geben, die auf ,Reinheit des Blutes' bedacht
sei.» — Aehnliches hat man übrigens vor ungefähr tausend Jahren
gehört.

Ueber die wirtschaftliche Lage der Eingeborenen in Kenia
bemerkt der Buchverfasser, während ein Europäer im Durchschnitt
700 englische Pfund verdiene, komme ein Asiate bestenfalls auf
300 und ein Eingeborener auf 30 Pfund. «Die Eingeborenen sehen,
wie der Kolonialismus der westlichen Welt märchenhaften Reichtum

gebracht hat. Sie sind täglich Zeuge, wie die Bodenschätze und
Erzeugnisse ihres Landes in die Laderäume der Schiffe fremder
Mächte wandern. Auf der andern Seite sehen sie ebenso deutlich,
wie die Eingeborenen in weiten Teilen Afrikas buchstäblich dem

Hungertod nahe sind. Die von den christlichen Kolonialmächten
jahrzehntelang geführte Politik der systematischen Ausbeutung hat
die Grenze erreicht, an der sie auf den entschiedenen Widerstand
der Eingeborenen des Landes stösst.»

De Boer sucht dann unter eigener Lebensgefahr einen Führer der
einst so gefürchteten Mau-Mau in Kenia auf und bekennt ihm: «Ich
bin Christ, und ich kam nach Afrika, weil meine Firma mich in
Geschäften herüberschickte. Ich kam, um Handel zu treiben, aber ich
habe dabei Dinge gesehen, die mich als Kaufmann zwar hätten
unberührt lassen können, die mich als Christ jedoch bewegten.
Darum habe ich mich nicht von diesem Lande trennen können,
nicht trennen wollen, bevor ich nicht die ganze Wahrheit erfahren
habe über das, was in diesem Lande vorgeht Christen gibt es in

allen Völkern, und wenn sich die Christen weigern, eine Waffe
anzurühren, wer soll dann noch einen Krieg führen? Und nun komme
ich nach Afrika und begegne neuer Gewaltanwendung, Gewalt
gegen den Bruder, Ungerechtigkeit gegenüber demjenigen, der keine
andere Schuld hat als die, mit einer anderen Hautfarbe geboren zu

sein, und ich habe mich gefragt: Darf ich als Christ schweigen?»
Nach seiner Unterredung mit dem Mau-Mau-Führer erkennt der

Verfasser: «Und darum wage ich zu behaupten, die Hauptschuld an

den Vorgängen (in Kenia) trägt allein der weisse Mann. In seiner
Hand liegt es, über Nacht den Frieden wiederherzustellen. Er
würde damit nicht einmal einen Akt besonderer Grossmut
vollziehen, sondern lediglich das primitivste Menschenrecht respektieren.

Er würde damit nur das in die Tat umsetzen, was seine Missionare

und Pfarrer in den Kirchen predigen und was er selbst in

jedem Bekenntnis seines Glaubens gelobt: Christus zu seinem Herrn
zu machen, das heisst, seinen Nächsten zu lieben wie sich selbst.»

Und immer noch in Kenia: «Wie oft habe ich die bittere Frage
der Farbigen vernommen: Glauben Sie, das6 Jesus Christus einen
weissen Pass hatte?' Und wie oft habe ich mir selbst die Antwort
darauf geben müssen: Lieber Bruder, diejenigen, die dich
unterdrücken, denken nicht an Christus, sondern nur an ihr Bankkonto.

88



Dienstverweigerung gänzlich zu «entmythlogisieren»? Sie aus
den Unsicherheiten des himmlischen Jenseits herüberzuholen
in den Bereich der irdischen Tatsächlichkeit imd Realität —
mit einem Wort: Lässt sich das Problem heute nicht endlich
säkularisieren? Das Divisionsgericht auf jeden Fall ist
ausschliesslich auf diese Dimension der realen Tatsächlichkeit
angewiesen; es kann die religiösen Motive des Angeklagten
verstehen und deren offenes Bekenntnis als sittlich wertvoll
anerkennen — es kann aber ihretwegen die Strafe nicht herabsetzen.

Der Angeklagte selbst muss bestimmt damit rechnen, dass

ihm seine religiösen Motive eine gewisse sittliche Anerkennung,
auf keinen Fall aber eine Herabminderung der Strafwürdigkeit

eintragen.
Trotz dieser Einsichten — die durchgehende Säkularisation

bleibt wohl vorderhand ein Wunschtraum. Denn niemand kann
dem Angeklagten verbieten, auch vor dem Divisionsgericht
sich auf seine christliche Einstellung und damit auch auf das

christliche Gebot der Nächstenliebe, so sehr wir dieses christliche

Liebesgebot in Frage stellen mussten, zu berufen.
Omikron

Zu wenig Leichen!
Um Stiftung wird gebeten

Um der «Krisensituation auf dem Leichenmarkt» abzuhelfen,
sollte man die Todesstrafe wieder einführen. Mit dieser Forderung

empfahl sich ein Freiburger Medizinstudent zur Wahl in
den Studentenrat seiner Universität. Zu den emotional teilweise
verständlichen, kriminologisch aber unfundierten Rufen nach
dem Henker gesellt sich damit ein utilitaristisches Argument:
der Bedarf an Leichen.

Damit allerdings ist es voller Ernst. Nicht, dass nicht mehr
genügend Leute stürben; aber es sind zu wenige, die ihre Leiche
zur Verfügung stellen, damit z. B. Professoren die Lage von
Knochen, Sehnen und Muskeln durch Präparation einer Hand de¬

monstrieren oder angehende Chirurgen eine Gallenstein-Operation
üben können. Früher hatten es die Medizinstudenten leichter.

Hingerichtete wurden — ob sie nun wollten oder nicht —
den anatomischen Instituten zur Verfügung gestellt. Heute müssen

sich oft über hundert Studenten in eine Leiche teilen.
Zwar vermochte auch früher die Enthauptung derjenigen, die

sich an der Gesellschaft schwer versündigt hatten, nicht wirklich
etwas «gutzumachen». Wenigstens aber hatte der Delinquent
seine sterbliche Hülle einem humanitären Zweck zu weihen.
Sollten sich nicht heute, da eine humanere Rechtspflege waltet,
genügend Menschen finden, die ihre Reste freiwillig einem ca-
ritativen Fundus vermachen?

Leichen sind nicht nur Uebungsmaterial für künftige Wundärzte.

Wessen gestorbener Körper vom Alter noch nicht
verbraucht ist, der vermag kranken Lebenden noch posthum durch
die Spende einzelner Organe zu helfen. Am bekanntesten ist die
Hornhauttransplantation zur Wiederherstellung der Sehfähigkeit.

Aber es wird in absehbarer Zeit auch möglich werden, die
gesunde Niere eines Unfall-Toten einem Kranken einzupflanzen.
Sowjetische Aerzte haben sogar eine Methode entwickelt, um
Leichenblut zu konservieren. Es kann Lebenden zum Ausgleich
hoher Blutverluste infundiert werden.

Solche Hilfeleistungen mit dem eigenen Körper wäre doch
eigentlich zutiefst christlich. Wer aber aus religiösen Gründen
ein solches Opfer nicht bringen darf, sollte dazu keineswegs
genötigt werden. Hingegen ist nicht einzusehen, warum von
freigeistiger Seite nicht für die Stiftung der eigenen Leiche aus
humanitärem Anlass geworben wird. Aus dieser Richtung wird
vornehmlich die Leichenverbrennung propagiert, und zwar aus den

guten Gründen der Hygiene und der Raumersparnis (besonders
die Grossstadtfriedhöfe haben keinen Platz mehr, verbrauchen
wertvolles Bauland, Aecker oder gar Wassernutzungsgebiete).

Warum nicht offene Reklame für ein gutes Werk nach dem
Tode? Wahrscheinlich, weil der Leichenbedarf der Mediziner
bis jetzt viel zu wenig ins allgemeine Bewusstsein gedrungen ist.
Aber es gibt auch psychologische Widerstände: Niemand wird
gern an seinen Tod erinnert, und auch der Aufgeklärte sieht

Der Name Christi war vielen gut genug, um als Rechtfertigung für
ihr Eindringen in fremde Länder zu dienen, aber er gilt ihnen
nichts, wenn es heisst, ernst zu machen mit ihrem Bekenntnis».

Ueber das Taj-Mahal-Luxushotel in Bombay äussert sich de Boer
unter anderem: «Von dem, was man hier für eine Mahlzeit ausgibt,
könnte eine fünfköpfige indische Familie eine Woche lang leben,
und das nicht einmal schlecht. Millionen von Indern haben im ganzen

Jahr nicht den Betrag zu ihrer Verfügung, den ich im Taj-
Mahal-Hotel bei einem einzigen Besuch im Restaurant notwendig
ausgeben mÜ6ste.»

Ein westlicher Missionar, der sich in Indien gut auskennt, sagt im
im Gespräch mit dem Buchverfasser: «Ich schäme mich nicht, es

einzugestehen: viele Hindus sind un6 überlegen. Denken Sie nur,
wie viele von ihnen die Gewalt ablehnen! Wir Christen haben noch
keinen Krieg verhindern können, im Gegenteil, wir haben nicht
wenige entfacht und tun es heute noch. Der orthodoxe Hindu
jedoch hat es fertiggebracht, sein Land zu befreien, ohne Blut zu ver-
giessen, und er duldet keine andere Waffe in seiner Hand als die
der Gewaltlosigkeit». (Stimmt freilich nicht mehr. J. St.)

Zum sozialen Elend in Indien werden folgende Gedanken
geäussert: «Wenn ich immer wieder sehe, wie Millionen für den Bau
von Kirchen und kirchlichen Verwaltungsgebäuden ausgegeben
werden, wie man um des äusseren Eindrucks willen grosse Summen
verschleudert, während an anderer Stelle in der Welt, ja, während
vielleicht in derselben Gemeinde eine Familie lebt, die kein Dach
über dem Kopf hat, dann möchte ich verzweifeln. Ich frage mich
manchmal, was würde unser Herr Jesus Christus sagen, wenn er
einen Gemeindevorstand sähe, der tausend Dollar für einen neuen
Teppich, zehntausend Dollar für neue Glocken opfert? Würden wir
nicht Gott mehr und besser ehren, wenn wir die elftausend Dollar

nähmen und unter elf Hungernde verteilen? Glauben Sie, dass

Jesus sagen würde: Legt einen Teppich auf die Altarstufen und
lasst den Nachbarn weiterhungern?»

Nach einer Unterredung mit einem andern weissen Missionar
konstatiert der Buchverfasser: «Ich habe auch später immer wieder
feststellen müssen, in Indien und in andern Ländern, der grösste
Gegner des Christentums in den Kolonialländern ist der europäische
Christ' selbst.»

Weiter erwähnt das Buch, dass man englische oder amerikanische
Missionen politischer Umtriebe bezichtigt. Eine kalte Dusche kriegen

auch unsere Superchristen: «Hier in Indien traf ich zahllose
Männer, die sich bemühten, ein Leben wie in echter Nachfolge
Christi zu führen, ohne dabei dem Namen nach Christen zu sein,
ja, oft ohne zu wissen, dass sie als Nichtchristen nach dem Vorbild
Jesu leben. Ich habe im Laufe meiner Weltreise immer wieder mit
tiefer Erschütterung sehen müssen, wie wenig der ganze Christus
in unseren Kirchen verkündigt wird, wie wir wohltönend predigen
und nicht nach unseren eigenen Worten handeln. Wir sind nicht
bereit, das vorzuleben, was wir predigen. Die Selbstzufriedenheit,
die Ichbezogenheit, die Inzucht und die Müdigkeit in den
sogenannten Mutterkirchen des Westens sind ein belastendes Erbe aus
einer durch die Geschichte geprägten Vergangenheit.»

Anlässlich eines Abstechers nach Kanton gehen dem Verfasser
auch die Augen auf über das wirkliche Gesicht des heutigen China,
und er erkennt, wie sehr dieses in der westlichen Presse verzerrt
wird. Ein Sekretär des CVJM sagt ihm zu seinem grossen Erstaunen:

«Ich bin kein Kommunist. Aber das, was heute in unserem
Lande geschieht, kann ich als Christ nicht als Unrecht bezeichnen.
Im Gegenteil. Sehen Sie, was Tschiang Kai-schek, der Methodist
war, nicht geschafft hat, das erreichte der Kommunist Mao Tse-

89



seinen Leib immer als etwas Ganzes, Zusammengehöriges,
gewissermassen Unzerstörbares. Das Ableben anderer Menschen ist
eine Erfahrungstatsache, der eigene Tod ein Abstraktum.

Vorstellbar ist aber der philanthropische Nutzen einer Leichenstiftung.

Darum sollte sie doch wenigstens einmal öffentlich
erwähnt werden. Jeder, der dem medizinischen Experiment, der
ärztlichen Ausbildung oder der unmittelbaren Linderung von
Leiden durchVerpflanzung noch brauchbarerKörperteile dienen
möchte, kann sich (schriftlich) an das Anatomische Institut der
ihm nächstgelegenen Universität wenden. Er erhält von dort
einen knappen Revers zur Unterschrift. Wo immer ihn dann
der Tod antritt — mors certa, hora incerta — wird das Anatomische

Institut seinen Leichnam abholen. Nach Gebrauch wird die
Leiche wieder in einen würdigen Zustand gebracht und den
Angehörigen zur Bestattung oder Verbrennung ausgeliefert.

Manchmal hört man, man könne seine Leiche einem
Anatomischen Institut auf Jahrzehnte im voraus verkaufen. Das ist
nicht möglich. Die Institute verpflichten sich jedoch, die Kosten
für Beerdigung oder Einäscherung zu übernehmen.

W. Baranowsky

Der Mahnruf des Kardinals Ottaviani
Die nachstehenden Zeilen gehören noch in das von uns

wiederholt dargestellte Kapitel zunehmender Unsicherheit in den
theologisch-kirchlichen Kreisen; das ist nicht nur für die Kirche,

das ist auch für uns ein überaus spannendes und seltsam
erregendes Kapitel.

Mit dem letzten Vatikankonzil ist die grosse Unruhe über
die Romkirche gekommen. Diese Unruhe arbeitet und wühlt
sich immer breiter, immer tiefer in das Gefüge der Kirche und
der Dogmatik hinein. Ueberaus aufschlussreich ist hier das

Rundschreiben des Kardinals Ottaviani an die 53 Bischofskonferenzen

in aller Welt. Wir lesen, vernehmen und staimen:
Kardinal Ottaviani, wohl der prominenteste Vertreter des

konservativ-orthodoxen Flügels im Vatikan, wendet sich voll
Sorge an die ihm unterstellten Bischofskonferenzen; sie sollen

Technisch sind wir Uebermenschen, moralisch sind wir dagegen
noch nicht einmal Menschen. Das ist das Hauptproblem der Gegenwart.

Aldous Huxley

prüfen und Stellung beziehen zu einigen «eigenartigen und
külmen Auffassungen», die sich im Raum des katholischen
Glaubens bereit machen und an die Oberfläche durchdringen
wollen. Seit dem Konzil seien in vielen Ländern «Lebendigkeit
und Gefährlichkeit» in die theologischen Debatten eingedrungen;

das Ergebnis sei für viele Katholiken eine eigentliche
«Desorientierung». Der Kardinal lenkt die Aufmerksamkeit
seiner Bischöfe vor allem auf die folgenden Gebiete des Glaubens,

in denen Kritik und Unsicherheit sich immer stärker
durchsetzen, die daher einer neuen Festigung zuerst bedürfen.
Es sind:

Ablehnung der göttlichen Natur und der Unfehlbarkeit der
Bibel — Bestreitung des göttlichen Ursprungs der Seele —
Bestreitung der Lehrautorität der Kirche — Ablehnung einer
absolut gültigen Wahrheit —¦ Christi Göttlichkeit und Auferstehung

— Theologie der Sakramente, der Kommunion und der
Beichte — Lehre von der Erbsünde — Relativierung der Moral

— Verantwortung in Ehe- und Sexualleben ¦— zu weite
Interpretationen des heutigen Oekumenismus. Mit einem Wort —
es sind ganz offenkundig die tragenden Fundamente des
katholisch-christlichen Glaubens, die da vom Wurm des Zweifels
bereits angefressen sind. Der Kardinal spürt ganz richtig, dass

Kirche und Glauben in eigentliche Bestandesnöte hineingeraten,

wenn dieser aufsässigen Kritik nicht Einhalt geboten wird.
Er nimmt kein Blatt vor den Mund und spricht offen von der
«Gefährlichkeit» dieser Theorien.

Dieses aufrichtig besorgte Rundschreiben an die
Bischofskonferenzen der Gesamtkirche ist uns die wertvollste Bestätigung

für alles das, was wir in unseren letzten Aufsätzen an
aufbrechenden Unsicherheiten, an Glaubenszweifeln und
Widerständen im Innern der Kirche und im Innern des Glaubens
selbst haben aufzeigen müssen. Omikrou

tung. Es gelang ihm, den Lebensstandard weiter Kreise wenigstens
etwas zu heben, und wir sehen, dass es weiter vorwärtsgeht.
Korruption und Unrecht wurden früher in China gross geschrieben.
Mao Tse-tung hat weitgehend damit aufgeräumt. Der einfache
Arbeiter verdient besser und kann sich Dinge kaufen, an die er früher
nicht denken durfte.»

Auch Japan sieht nicht ganz so aus, wie er es sich vorgestellt
hatte. Er erfährt, dass die jungen intellektuellen Asiaten von heute
an nichts glauben, und zitiert einen Medizinstudenten: «Er braucht
sich auch gar nicht darum (um die Religion) zu kümmern, denn
dafür sind andere Menschen da.»

Aufschlussreich ist das folgende Gespräch:
«Dafür brachte der Amerikaner aber das Christentum, werfe ich

ein.»
«Ja, ergänzt der CVJM-Sekretär, ,und die Atombombe'. Wenn der

Durchschnittsjapaner an Christen denkt, dann denkt er an den
Amerikaner. Und damit verbindet sich bei ihm sogleich der
Gedanke an militärische Macht, an die Atombombe von Hiroshima
und an die letzten Versuche mit Wasserstoffbomben, die das grosse
Fischsterben und den Tod der Fischer brachten. Und er denkt an
die Raketengeschosse und taktischen Atomwaffen, die jetzt bei uns
stationiert sind. Glauben Sie, dass der schlichte japanische Mensch
unterscheiden könnte zwischen westlicher Religion und westlicher
militärischer Macht?

Er setzt beides gleich. Nein, nein, alle diese Dinge fördern die
Ausbreitung des Christentums in Japan nicht, im Gegenteil».

Merkwürdigerweise ist de Boer über die amerikanische Kirche
entzückt, auch wenn er den Vorbehalt anbringt, es gebe eine
militärische Einrichtung inmitten einer theologischen Hochschule, «die
zweifellos das unterstützt, was ich den schleichenden Militarismus'

in den Vereinigten Staaten nennen möchte und der Leiter de3

Seminars sagt mir: ,Die Religion gewinnt bei uns an Boden, aber die
Moral verliert an Boden.'»

Er bewundert vorbehaltlos den auch bei uns nicht unbekannten
Billy Graham, stellt aber immerhin sachlich fest: «In seinem

Hauptquartier in Minneapolis beschäftigt er (Graham) etwa 100

Mitarbeiter, die bei seinen Evangelisationen wichtige Vor- und
Nacharbeit leisten. Darüber hinaus haben sie in jeder Woche 12 000

bis 15 000 Briefe zu beantworten, die aus aller Welt und von
Menschen aller Konfessionen eingehen. Jesus GmbH' haben die
Zeitungen diesen Mitarbeiterstab genannt.»

Einen weiteren Vorbehalt kann er ehrlicherweise nicht
unterdrücken: «Amerika erlebt zurzeit eine Hochkonjunktur kirchlicher
Bestrebungen, eine Hochkonjunktur der Evangelisationen, eine

Hochkonjunktur kirchlicher Bautätigkeit. Aber es erlebt gleichzeitig

auch eine Hochkonjunktur des jugendlichen Verbrechertums,
und da stimmt irgend etwas nicht.»

Der Meinung sind wir wohl auch.
In seinem Nachwort kommt de Boer zur Erkenntnis: «Ich bin der

Meinung, dass meine Generation noch erleben wird, wie der Asiate
oder Afrikaner uns die Rechnung präsentiert für all das Unrecht,
das wir an ihm getan haben. Wir sollten heute nicht immer dem
Bolschewismus allein die Schuld zuschieben für Not, Elend und
Ungerechtigkeit auf der Welt. Was die Bolschewisten angerichtet
haben ist schlimm genug, aber es ist doch nur ein Teil der Schuld,
verglichen mit dem, was die westliche, leider oft christlich genannte
Welt in den vergangenen Jahrhunderten auf ihr Gewissen geladen
hat.»

Dazu ist als Bemerkung lediglich zu wiederholen: das schrieb
ein positiver, wirklich gläubiger Christ. J. St.

90


	Ein unverdächtiger Zeuge

