
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 10

Artikel: Gedanken zum Jesuitenartikel

Autor: A.A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411405

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411405
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werke standen damals fast in jeder Arbeiter- oder Gewerk-
schaftsbibliothek neben August Bebels Buch zur Frauenfrage
imd Friedrich Engels Schrift über den Ursprung der Familie.
Zu seinen Lebzeiten veröffentlichte Müller-Lyer fünf Einzelbände

der «Entwicklungsstufen» und ausserhalb dieser Reihe
noch eine «Soziologie des Leidens», dessen gesellschaftlichen
Charakter er betonte und in welchem er die gesellschaftliche
Haltung gegenüber dem Leiden des Einzelmenschen in ihrem
Stufengang — Magie, Jenseitsvertröstung, Pessimismus und
wissenschaftlich fundierte Hilfeleistung — soziologisch darstellte.
Den «Phasen der Kultur», mit denen er 1906 die grosse Serie
begann und die eine Uebersicht über die soziologische
Gesetzmässigkeit des Wirtschaftsablaufs brachte, folgte rasch ein
zweiter «Der Sinn des Lebens» betitelter Band, für Freidenker
vielleicht der wichtigste. Müller-Lyer untersucht darin die
Antworten, die auf die zentrale Frage nach dem Sinn des Lebens
gegeben wurden, gliedert sie erkenntnissoziologisch nach dem
Grad der jeweils erreichten Bewusstseinsstufen und unterwirft
sie den strengen Kriterien des logisch-wissenschaftlichen
Denkens. Die Antworten der Religionen werden dabei genau so
als unbefriedigend verworfen wie der weitverbreitete
schwärmerisch-naive Naturmystizismus, wie alle philosopliischen
Spekulationen, die nicht auf dem festen Boden wissenschaftlicher
Erkenntnis verbleiben, und wie jene um die Jahrhundertwende
in Deutschland grassierende Philosophie eines angeblichen
«Sozialdarwinismus», einer missverstandenen Nietzsche-Nachfolge,

die in letzter Konsequenz zu dem blutigen Rassen- und
Herrenmenschenwahn der folgenden Jahrzehnte mit seiner
ausgeprägten Ratio-Feindlichkeit geführt hat. Nicht der
«Uebermensch» kann das Zielbild der Menschheit sein, sondern
die durch vereinte Anstrengung, durch «Synergie» herbeigeführte

«Vollkultur», die «wohlgeordnete Gesellschaft», die im
«Personalismus», das heisst in einer wohlausgewogenen
Verbindung des Sozialen mit dem Individualen den Menschen zur
beglückenden Entwicklung seiner Persönlichkeit führt. Dieses

diesseitige, humanistische Ideal und das Ringen um seine
Verwirklichung, das bildet den Sinn des Lebens, den wir selber
setzen müssen, da Natur, Religion, spekulative Philosophie
uns keinen nennen können, der allen Kriterien der Wissenschaft

und des logisch-rationalen Denkens standhält.

Vor dem Ersten Weltkrieg war solch Bekenntnis eine Fackel,
die den Weg weithin erleuchtete. Heute sind ihn schon viele

gegangen, Bertrand Russell und die französischen Rationalisten

so gut wie der Pole Schaff mit seinem humanistischen
Marxismus, der tschechische Philosoph Machovec und andere,
che wie Müller-Lyer auf dem Boden einer positivistischen
Philosophie stehen, alle den Einfluss Auguste Comtes so gut
erfahren haben wie den von Karl Marx und mit deren Erkenntnissen

heute wohl auch die grosse Mehrheit der Freidenker
einiggeht. Genauso wie als Philosoph hat Müller-Lyer auch
als Soziologe 'seine Bestätigung erfahren. Die von ihm aus der
Naturwissenschaft übernommene phaseologische Methode, mittels

deren sich wie mit keiner anderen der gewaltige Stoff ordnen

liess, hat auf dem Gebiet der Geneonomie, dem einzigen,
dessen einigermassen abschliessende Behandlung ilim noch

vergönnt war, eine Entwicklung aufgezeigt, die in den

vergangenen fünfzig Jahren durchaus bekräftigt wurde. Geneonomie

nennt Müller-Lyer in Parallele zum Begriff der Oekono-
mie das Gesamtgebiet des menschlichen Fortpflanzimgs- und
Generationswechselwesens. In den Bänden «Formen der Ehe»,
«Die Familie», «Phasen der Liebe» und «Zähmung der Nomen»
(Soziologie der Zuchtwahl, der Erziehung und der Erbfolge)
hat er schon vor mehr als einem halben Jahrhundert die
Erscheinungen gedeutet und ihnen den im Entwicklungsgang der
Menschheit bestimmten soziologischen Platz zugewiesen, die
heute von vielen mit Genugtuung, von anderen mit Beunruhigung

verfolgt in einem Brennpunkt der öffentlichen Diskussion
stehen: den Zusammenbruch der alten Familie, die Frauen¬

emanzipation, den Zerfall der christlichen Sexualmoral, die

Umwälzungen auf dem Gebiet der Erziehung usw. Müller-Lyer
lehrte uns all das in dem weitgespannten Ralmien der
Gesamtentwicklung der Menschheit sehen und fand unter diesem
Gesichtswinkel in jedem Fall, für jedes Problem die vorwärts
führende Lösung. Gerade hier könnte er uns heute noch ein
zielsicherer Führer sein.

Wenn, ja wenn seine Werke auf dem Büchermarkt noch zu
haben wären, was leider nicht der Fall ist. Sie sind alle
vergriffen und sogar im Antiquariatshandel äusserst selten. Von
den «Phasen der Kultur» erschien 1947 eine Neuauflage, vom
Verlag schlecht betreut, auch sie ist kaum mehr zu finden. Und
der reiche Schatz seiner nachgelassenen Manuskripte, den nach
seinem Tode seine Witwe nur mehr teilweise bearbeiten konnte,
ist bei einem Bombardement Münchens in Flammen
aufgegangen. Es wird Zeit, endlich an eine Neuauflage zu denken.
Denn wer die Werke kennt und ihre Gültigkeit an den Realitäten

der gesellschaftlichen Entwicklung und weniger an dem in
der Hauptsache auf Materialsammhmg eingeengten, auf
begrifflicher Haarspalterei oder feierlicher Zelebrierung von
Binsenwahrheiten beruhenden Schrifttum der neueren Soziologie
überprüft, ist immer wieder erstaunt, wie frisch und wegweisend

sie auch heute noch sind. Trotz allem Schrecklichen, was
in den letzten 50 Jahren über die Menschheit hereingebrochen
ist. Und noch hereinbrechen kann. Die Frauenemanzipation
verdoppelt die Zahl der arbeitsteilig tätigen Menschen und
trägt damit ebenso wie die neuen Errungenschaften der Technik

zu einer gewaltigen Steigerung des Sozialprodukts bei. Die
medizinische Forschung hat seither eine Reihe von gefährlichen

Krankheiten besiegt, immer neue Entdeckungen, Kunststoffe,

die Verbesserung der Kommunikationsmittel haben die
Menschheit weiter und näher zueinander geführt, ganze
Erdteile haben sich von überlebten feudalen Gesellschaftssystemen
oder drückender Kolonialherrschaft befreit, die UNO ist trotz
aller ihrer Mängel ein besserer Friedenswächter und Helfer
der unterentwickelten Länder, als es seinerzeit der Völkerbund
war. Müller-Lyers Vertrauen auf den stetigen Fortschritt als

eines verbindlichen soziologischen Gesetzes sieht sich trotz aller
Rückfälle und aller neu auftauchenden Gefahren gerechtfertigt.

Deim er lehrte uns nicht blinden Fortschrittsglauben,
sondern Vertrauen in die allmähliche Ueberwindung der dem
Glück der Menschen entgegenstellenden Hindernisse durch
aktives, von den Erkenntnissen der Wissenschaft geleitetes
Zusammenwirken. Das ist die Botschaft, die er uns hinterlassen
hat. Und wir in seinem Geist weiter tragen wollen.

Walter Gyssling

Gedanken zum Jesuitenartikel

Es wurde schon und wird noch viel Tinte vergossen, um die
schwere Frage des Jesuitenartikels zu erläutern. Es sei mir daher
gestattet, den Tatbestand von der Seite eines überzeugten Atheisten

zu beleuchten.

Artikel 51 der BV ist klar und deutlich: «Der Orden der Jesuiten

und die ihm affiliierten Gesellschaften dürfen in keinem
Teil der Schweiz Aufnahme finden, und es ist ihren Gliedern
jede Wirksamkeit in Kirche und Schule untersagt. Dieses Verbot
kaiui durch Bundesbeschluss auch auf andere geistliche Orden
ausgedehnt werden, deren Wirksamkeit staatsgefährlich ist oder
den Frieden der Konfessionen stört.» — Von den Jesuiten wird
heute nicht mehr bestritten, dass der von ihnen beanstandete
Artikel zu Recht eingeführt wurde. Ihr Argument lautet jedoch,
dass er, da er aus dem letzten Jahrhundert stammt, heute seine

Gültigkeit verloren habe. Wenn dies den Tatsachen entspräche,
so hätten sie recht. Es wäre ein Faustschlag ins Gesicht der
Menschenrechte und der Glaubensfreiheit! Doch sind leider immer

7«



noch berechtigte Zweifel an der Harmlosigkeit der Jesuiten
vorhanden.

Ihr Einfluss auf die Weltgeschichte ist enorm. Nicht zufällig
waren die Ratgeber von Pius XII. mehrheitlich Jesuiten, wie
z. B. Robert Leiber und Wilhelm Hentrich. Die sozialen Reden
verfasste der Jesuit Gustav Grundlach und sein Beichtvater war
August Bea, ebenfalls ein Jesuit. (1)

Der 1928 vom spanischen Priester J.M. Escriva de Balaguer
gegründete «Opus Dei» (vom Vatikan anerkannt), der noch
strenger und fanatischer aufgebaut ist, als der Jesuitenorden,
stellt unter General Franco mehrere Minister, u. a. diejenigen
für Handel, Finanzen und Industrie. (2) Das wäre nicht schlimm,
wenn dabei die Religion Privatsache bliebe. Schliesslich steht
jedem gläubigen Menschen eine politische Laufbahn offen. Leider

sind jedoch an beiden Orten die Mitglieder auf das schärfste
zu Gehorsam gegenüber dem Papst und der Ordensleitung
verpflichtet. Dieser Gehorsam ist bindend und über die Staatsraison
gestellt! Eichmann schreibt auf Grund des Codex Juris Canoni-
ca: «Die Kirche kann kein Recht des Staates anerkennen, das

kirchliche Betätigungsfeld nach eigenem Ermessen abzustecken
und die Grenzen zwischen kirchlichem und staatlichem Gebiet
selbstherrlich festzulegen. Eigenberechtigt will die Kirche ihres
Amtes walten können. Sie verträgt keine Unterordnung unter
die bürgerliche Gewalt, keine Beschränkung ihrer Gnaden- oder
ihrer Jurisdiktionsgewalt.» (3)

Die staatsgefährdende und antidemokratische Hallung wird
noch deutlicher veranschaulicht in den Sätzen, die Calvo Serer
in der französischen Opus-Dei-Zeitschrif t «La Table Ronde»
verkündete : «Die Gewissensfreiheit führtzum Verlust des Glaubens,
die Ausdrucksfreiheit zur Demagogie, zu ideologischer Verwirrung

und zur Pornographie. Zwischen Faschisten, Katholiken
und Konservativen hat es einen gewissen Dialog geben können,
der mit dem Radikalismus und der liberalen Demokratie
unmöglich ist.» (4)

Dass das Handeln der Jesuiten den obigen Sätzen entspricht,
beweist folgendes: Obwohl Art. 51 der BV jede Aufnahme von
Jesuiten- oder affiliierten Gesellschaften verbietet, besteht seit
Jahren auf dem Riedberg in Zürich der Sitz der helvetischen
Provinz des Jesuitenordens unter dem Deckmantel des

«Apologetischen Institutes». Ihre Zeitschrift heisst «Orientierung». Dazu

schreibt Dr. iur. G. Zeugin: «Statt wie früher Ordensschulen

und Kollegien zu führen, werden heute wissenschaftliche und
religiöse Vorträge oder Vortragszyklen veranstaltet.» (5)

Selbst der Katholikenführer Dr. Flüeler hat in Oerlikon an
einer Jesuitendebatte offen gestanden, dass die Jesuiten das
Verfassungsverbot in den letzten Jahren wiederholt verletzt und
missachtet haben.

Die 1953 durch eine Motion des jetzigen Nationalrates Werner
Schmid veranlasste Diskussion im Zürcher Kantonsrat stellte
unbestreitbar fest, dass die Jesuiten, wo immer sich Gelegenheit
bietet, Art. 51 der BV umgehen. Dr. Häberlin stellte eindeutig
fest, dass hier ein verfassungswidriges Verhalten besteht. Um dies
wegzudisputieren, führten die katholischen Vertreter grossartige
rhetorische Eiertänze auf.

Bei anderer Gelegenheit wurde festgestellt, dass ein Jesuit
anlässlich einer Primizfeier an einem Hochamt mitgewirkt hat.
Vom Regierungsrat deswegen vorgeladen, nahm der saubere
Jesuitenbruder den Finkenstrich und verschwand aus der Schweiz.
Er war sich seiner fehlbaren Handlung also ganz deutlich
bewusst.

Die aller echten Moral spottenden Grundsätze des blinden
Kadavergehorsams und der Jesuitennioral, welche durch den heilig
gesprochenen Alfons de Liguori, der in die Reihe der grossen
Lehrer der Kirche aufgenommen wurde, für die Anhänger des
Ordens gefordert wird, haben noch nichts von ihrer Gültigkeit
verloren. Die oben aufgeführten Tatsachen zeigen deutlich, dass

lediglich die Fassade revidiert wurde. Da nützen die Reden von
Toleranz nichts, wenn der Jesuitengeneral Pedro Arrupe die
Bekämpfung der Andersgläubigen als oberstes Gebot bezeichnet!

Aus diesen hier genannten Geschehnissen ist für mich die
Bejahung einer Aufhebung von Art. 51 der BV unmöglich.
Vielmehr wäre eine straffere Durchführung wünschenswert. Solange
die Jesuiten unsere demokratische Verfassung ignorieren und
sich ihr nicht beugen, können wir nicht an eine Aufhebung des

JesuitenVerbotes denken. A. A. Ilster

Literaturnachweise:

(1) Abermals krähte der Hahn, Dr. Deschner, S. 589

(2) Freidenker Mai 1965, W. Gyssling S. 38
(3) Dissertation von Dr. iur. Gottfried Zeugin, S. 11 ff.
(4) Freidenker Mai 1965 S. 38

(5) Dissertation von Dr. iur. Gottfried Zeugin, S. 11 ff.

Eindrücke von einer Skandinavienreise

Wenn ich von den Eindrücken meiner diesjährigen Urlaubsfahrt
nach Dänemark und Norwegen sprechen will, so soll es sich vor
allem um das religiöse Leben handeln. Dies interessiert uns natürlich

am meisten. Nebenbei soll aber auch das rein Menschliche
wenigstens gestreift werden, da dies mir wichtiger erscheint. Denn
das Religiöse ist ja bestensfalls nur eine äusserliche Form des
Lebens und nicht des Leben selbst. Das religiöse Leben kann im besten
Fall die veräusserlichte Form des inneren Fühlens, Denkens und
Willens sein, nicht dieses selbst.

Dänemark und Norwegen sind vorwiegend lutherisch-evangelisch.
In beiden Ländern ist die lutherische Kirche Staatskirche und wird
daher vom Staate betreut. Die Pfarrer bestellt (auf Vorschlag der
Kirchgemeinde) und bezahlt der Staat. Die höheren Würdenträger
heissen Pröpste und Bischöfe. Es gibt Dome und Kathedralen, aber
die Kirchen sind zu zählen. In norwegischen Städten über 10 000
Einwohner ist gewöhnlich nur eine einzige Staatskirche vorhanden.
Es gibt wohl noch Kirchen einzelner Sekten und katholische
Kapellen, aber wie gesagt, nur eine einzige Staatskirche. Interessant
ist. dass auf meinem Gesamtplan von Norwegen die Stellen
eingezeichnet waren, wo Kirchen sind. Schon die Tatsache, dass dies auf
einem Gesamtplan möglich ist, weist auf eine geringe Anzahl hin.
Die Kirchen liegen oft 50 km und mehr auseinander. Es gibt also

viele Dörfer ohne eine Kirche. Das Erfreuliche dabei ist. dass es

sich bei den Schulen anders verhält. Sie liegen so nahe beieinander,
dass jedes Kind zur Schule gehen kann. Soweit ich feststellen
konnte, lernen heute alle Kinder auch auf der Volksschule
Englisch. Dies ist sehr zweckmässig. Es sollte in allen Ländern so
gemacht werden. Wenn in der ganzen Welt neben der Heimatsprache
jeder Mensch auch Englisch kann, ist eine gute Verständigung unter

allen Menschen möglich. Dies gilt auch für die Schweiz.

Die Kirchenfreudigkeit scheint nicht sehr gross zu sein, denn
es werden offenbar in den Dörfern keine weiteren Gotteshäuser
gebaut. Dies gilt auch für Dänemark. Dies bestätigten Erläuterungen

eines Führers der Stadtrundfahrt in Kopenhagen. Er erzählte,
die Dänen seien vorwiegend zu etwa 95 Prozent evangelisch; aber
der Däne gehe höchstens dreimal in seinem Leben in die Kirche,
nur die Fanatiker gehen noch jede Weihnacht hin. Ich freute
mich über dieses ehrliche Geständnis, das öffentlich in einem Autobus

des städtischen Verkehrsamtes abgelegt wurde.

Dass die Kirchenfreudigkeit auch in Norwegen nicht sehr gross
ist, merkten wir, als wir am St.-Olavs-Tag (29. Juli) in die Kathedrale

zur Olavs-Feier gingen. Es war Chorgesang und Orgelspiel
angesagt worden — dies zur Entschuldigung, dass auch wir in den
Gottesdienst gingen — selbst in den Hotöls waren Werbeplakate
aufgehängt worden, aber der Besuch war spärlich. Ich hatte doch

gedacht, dass an diesem nicht nur religiösen, sondern auch nationalen

Feiertag und bei der geringen Anzahl der Kirchen mehr
Leute kommen würden.

79


	Gedanken zum Jesuitenartikel

