
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 9

Artikel: Die Jesuiten

Autor: Pasquin, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411402

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411402
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Es schadete Lamettrie sehr, dass er Werke wie «L'art de

jouir» und «La volupte» schrieb, die sich durch gewisse Frechheiten

auszeichneten. Aber das war ein Tribut, den damals die
grössten Schriftsteller in Frankreich der Mode zollten. Lamettrie

selbst sagte dazu: «Schreibe so, wie wenn du allein im
Universum wärest und nichts von der Eifersucht und den
Vorurteilen der Menschen zu fürchten hättest, oder — du hast
deinen Zweck verfehlt.» Jedenfalls darf man daraus nicht auf
eine persönliche Verdorbenheit Lamettries schliessen, und
tatsächlich sind uns auch keine besondern Schlechtigkeiten von
ihm bekannt. «Er hat weder», wie F. A. Lange richtig bemerkt,
«seine Kinder ins Findelhaus geschickt, wie Rousseau, noch
zwei Bräute betrogen, wie Swift; er ist weder der Bestechung
für schuldig erklärt, wie Bacon, noch ruht der Verdacht der
Urkundenfälschung auf ihm, wie auf Voltaire.»

In Potsdam, wo er als Vorleser des Königs figurierte, führte
Lamettrie ein flottes, gänzlich unabhängiges Leben. Er stand
mit dem königlichen Hofe auf völlig familiärem Fusse, wo er
sich ungezwungen viele Freiheiten herausnehmen durfte.
Zudem war er einer der gesuchtesten Aerzte in Potsdam und
Berlin.

Es war charakteristisch für Lamettrie, dass er sich so wenig
von seinem Glück beeindrucken liess, wie vordem von seinem
Unglück. Rastlos fuhr er in seiner medizinischen und
philosophischen Polemik fort, während er in Gesellschaft stets durch
seinen treffenden Witz und seine geistreiche Ausdrucksart
glänzte, wodurch er sich immer zahlreicher Feinde schuf. Zu
diesen zählte insbesondere Voltaire, der ihm in seinem Neide
nicht verzieh, wie rasch er die Gunst des Königs errang. In
einem Briefe an Madame Denis schrieb Voltaire: «... Dafür
gibt es hier einen zu fröhlichen Menschen, das ist Lamettrie.
Seine Gedanken sind ein Feuerwerk immerprasselnder Raketen.

Dieser Krach belustigt eine halbe Viertelstunde und
ermüdet tödlich auf die Dauer. Gerade hat er, ohne es zu wissen,
ein schlechtes Buch geschrieben, das in Potsdam gedruckt ist,

in dem er Tugend und Gewissensbisse verwirft, das Loblied der
Laster singt, seine Leser zu allen Ausschweifungen einlädt, das

Ganze ohne böse Absicht. In seinem Werke sind tausend Funken,

aber nicht eine vernünftige hallte Seite. Blitze in der
Nacht sind das. —• Gott soll mich bewahren, ihn zu meinem
Arzte zu nehmen In aller Unschuld würde er mir Quecksilbersublimat

an Stelle von Rhabarber geben und hinterher anfangen

zu lachen.»
Lamettries Tod ist nicht olme Ironie des Schicksals. Eines

Tages gab der französische Gesandte Lamettries zu Ehren, der
ihn eben von schwerer Krankheit geheilt hatte, ein Festessen.
Und da geschah es, dass sich Lamettrie an getrüffelter Pastete
überass, und drei Tage darauf im Hause des Gesandten starb.

Man kann zur Religion stehen wie man will, gleichviel darf
man Lamettrie die Bewunderung für seine Charakterstärke
nicht versagen, die er in den letzten Stunden vor seinem Ende
bewies. Er hatte schreckliche Leibschmerzen und rief fortwährend:

«0 mein Gott! Jesus Maria!» Der anwesende Priester
eilte herzu und meinte: «Ah, wollen Sie endlich zu Gott
zurückkehren? Das ist schön!» Doch Lamettrie entgegnete gelassen:

«Mein Herr, meine Ausrufe sind nur Reflexbewegungen
des Schmerzes. Ich schreie nicht nach Gott, sondern ich schreie,
weil mir der Leib so weh tut. Ich kann nicht zu Gott
zurückkehren, denn ich habe nie an ihn geglaubt.»

So starb Lamettrie in philosophischer Ruhe am 11. November

1751, erst 42 Jahre alt. Werner Ohnemus

Nicht nur das Ausspreclien und die Mitteilung der Wahrheit,
nein, selbst das Denken und Auffinden derselben hat man
dadurch unmöglich zu machen gesucht, dass man in frühester
Kindheit die Köpfe den Priestern zum Bearbeiten in die Hände
gab, die nun das Gleis, in welchem die Grundgedanken sich
fortan zu betvegen liatten, so fest hineindrückten, dass solclie
in der Hauptsache auf die ganze Lebenszeit festgestellt und
bestimmt waren. Arthur Schopenhauer

Die Jesuiten

Dieses Thema wurde au einem Volkshochschulkurs der Universität
Zürich vom April bis Juli 1966 von vier Referenten behandelt.

Von den zehn zur Verfügung stehenden Stunden wurden vier Stunden

dem Schweizer Jesuiten Dr. Ebneter überlassen, der seine
Ordensbrüder ganz gehörig mit Glanz und Gloria vergoldete. Der
ganze Kurs litt eigentlich darunter, dass kein Referent zugezogen
wurde, welcher klar und eindeutig das Wirken und Wollen der
Jesuiten als politischen Faktor darstellte. So entstand der Eindruck,
dass der Aufhebung speziell der Ausnahmeartikel 51 und 52
unserer geltenden Bundesverfassung nichts Wesentliches entgegengehalten

werden könne. Wohl wurden von zwei Referenten die
Gründe für deren Aufnahme in die 1848 geschaffene Bundesverfassung

dargelegt. Die Ergänzungen und Präzisierungen wurden im
Jahre 1874 in einer eidgenössischen Volksabstimmung mit 840 199
Ja gegen 190 013 Nein und mit 14V2 Ständen gegen 7Vs Stände
vom Volk angenommen. Den Ausführungen der Vortragenden fehlte
eine eingehende Würdigung der damaligen politischen Verhältnisse
unter Berücksichtigung des hintergründigen Wirkens der Jesuiten.
Mit Schmunzeln erwähnte der Jesuitenpater Dr. Ebneter, dass noch
immer ein Preis von einigen tausend Gulden demjenigen zustehe.
der Jesuiten mit ihrem Namen nennen könne und ihr Verschulden
an den politischen Wirren der 1840er Jahre.

Es kann nicht meine Aufgabe sein, über die Darlegungen der
vier Referenten eingehend zu berichten, wohl aber einzelne
Aussagen festzuhalten, die für uns von etwelchem Interesse sind.

Der Referent der drei ersten Vortragsstunden verbreitete sich
über die Gründung des Jesuitenordens durch Ignazio Loyola im
Jahre 1534 mit sechs Getreuen in Paris sowie eine Darstellung
des Gründers in Charakter und Herkunft. Hier fehlte allerdings

eine neuzeitliche psychologische Betrachtung dieses seltsamen
Menschentyps.

Durch täglich siebenstündiges Gebet und dreimalige Geisselung
über mehrere Wochen, versuchte Loyola «seine Seele zu retten und
Gott zu lieben». Die Inquisition interessierte sich auch für diesen
absonderlichen Glaubensfanatiker, liess ihn aber dann gewähren,
so dass der Ausbreitung des Jesuitenordens die Türe offen stand.
Neben der Stärkung der inneren Front im katholischen Lager, galt
seine Haupttätigkeit vor allem der Schaffung höherer Schulen, der
Erziehung der Jugend im katholischen Geiste, der «sittlichen und
religiösen Erneuerung» in Kirche und Volk. So war das gesamte
höhere Schulwesen in der Hand des Ordens und formte die
Gebildeten. Die Erfolge seien unübersehbar, meinte der Vortragende.

Drei kritische Bemerkungen des Referenten seien noch vermerkt.
Einmal diejenige, dass die Jesuiten es verstanden haben, einen
Druck auf Verleger und Drucker auszuüben in der Uebernahme
von Druckaufträgen, sowie die Mahnung der Oberen an die Patres,
sich nicht als Beichtväter der Fürsten zu sehr mit politischen Dingen

zu befassen. Dann sei die bekannte Redewendung «der Zweck
heiligt die Mittel» nirgends zu finden in einem jesuitischen
Kodex, sondern erst im 19. Jahrhundert von Anti-Jesuiten in Umlauf

gesetzt worden.
Nach der Auffassung des Referenten sei die Beibehaltung der

Ausnahmeartikel weder notwendig noch gerechtfertigt!
Dieser Standpunkt wird allerdings erklärlich, wenn wir erfahren,

dass dieser Mann jetzt Professor für Reformationsgeschichte an der
theologischen Fakultät der Universität Zürich geworden ist.

Der Referent der zwei folgenden Vorlesungen legte mehr
Substanz in sein Thema über «die Jesuitenfrage in den 1840er Jahren
in der Schweiz». Der Sonderbundskrieg 1847 sei entstanden aus den

Auseinandersetzungen über die Zulassung der Jesuiten in der
Schweiz. Die Liberalen oder Radikalen (Freisinnige) wünschten

71



Seid getrost! Ich habe die Welt überwunden

Ja, das klingt tröstlich. Wenn man doch nur die Welt so
überwinden könnte Doch sehen wir vorerst einmal genauer zu

Kurz vor seiner Gefangennahme spricht Jesus, im Johannes-
Evangelium, sehr ernste Worte der Ermutigung zu seinen
Jüngern und schliesst seine Malmrede mit den Worten : «In der Welt
habt ihr Angst; aber seid getrost, ich habe die Welt überwunden.»

(16, 33) Der Christenglaube klammert sich an diese Worte,
er schöpft aus ihnen immer neue Hoffnung, neue Zuversicht. Die
Mönche und Einsiedler des Mittelalters haben sich aus der Welt
zurückgezogen und meinten, damit die Welt überwunden zu
haben. Als Worte freudiger Zuversicht und lebendiger Hoffnung
sprechen sie heute noch zu den Gläubigen in der Osterbotschaft
unserer Tage. Gelten diese Worte auch für uns gegenwärtige
Diesseitsmenschen? Schöpfen auch wir aus ihnen neuen Mut
und neues Vertrauen? Auf diese Fragen antworten wir mit
einem entschiedenen Nein

Was Jesus, im Zusammenhang seiner Mahnrede, mit dem
Begriff «Welt» meint, ist etwas von Grund aus anderes als das, was
wir heutige Menschen unter dem Begriffswort «Welt» verstehen.
Aus zwei Gründen :

1. Wo Jesus von Welt spricht, meint er die von seinem Vater
geschaffene Welt. Vor dem Schöpfungsakt war sie also noch gar
nicht da, existierte noch nicht. Und nach dem Jüngsten Tag, da
Gott seine ganze Weltschöpfung in sich zurücknimmt, wird die
Welt wiederum nicht mehr da sein, nicht mehr existieren. Der
Gedanke einer Nichtexistenz der Welt, besser: die Vorstellung
von einer Welt, die bald existiert, bald nicht existiert, ist für
Jesus durchaus selbstverständlich und geläufig.

2. Wo Jesus hier in unserem Kapitel von Welt redet, da meint
er vor allem die im Sündenfall von Gott abgefallene Welt; er
meint die Welt, die sich als sündige Welt gegen Gottes Schöpfergüte

und gegen Christi Lehre wendet, von dieser Lehre nichts

wissen wiU, welche die Botschaft Christi sowie deren Jünger und
Apostel mit Hass verfolgt. Joh. 17, 14: «Ich habe ilmen gegeben
dein Wort, und die Welt hasst sie; denn sie sind nicht von der
Welt, wie denn auch ich nicht von der Welt bin.» Joh. 17, 25:
«Gerechter Vater, die Welt kennt dich nicht; ich aber kenne
dich, und diese erkennen, dass du mich gesandt hast.»

Was aber meint der heutige Diesseitsmensch, wenn er den
Begriff «Welt» verwendet? Er meint mit diesem Begriff etwas
radikal, etwas von Grund aus anderes, als Christus vor rund
2000 Jahren damit gemeint hat; es ist, wie wenn er die Intention
des christlichen Weltbegriffs um 180 Grad gedreht hätte; in den
beiden oben genannten Interpretationsräumen steht der heutige
Weltbegriff im stärksten Gegensatz zum Weltbegriff Christi.

1. Im Urteil der Gegenwart hat nicht Gott die Welt geschaffen.
sondern umgekehrt: Die Welt hat den Menschen und durch die

Phantasietätigkeit des Menschen alle Religionen und Gottesbilder

geschaffen. Alle Götter, auch der christliche Gott, sind
Schöpfungen der Welt und des Menschen. Dieser neue Weltbegriff

ist unendlich viel weiter und tiefer als der Weltbegriff
Christi; zeitlich und räumlich umfasst er die Religionen und alle
ihre Gottesgestalten.

Wir rechnen gar nicht mehr mit der Möglichkeit einer nicht
existierenden Welt vor der Schöpfung oder nach dem Jüngsten
Tag. Wir rechnen auch gar nicht mehr mit der Möglichkeit, aus
dieser realen Welt weg in eine andere Welt, in eine Gotteswelt
auszuwandern und so die böse Diesseitswelt zu überwinden. Wir
wissen: Es führt kein Weg aus dieser Diesseilswelt hinaus, denn
es gibt nur diese eine Welt. Alles christliche Gerede von einer
zweiten Welt, von einer Gotteswelt, ist reine Phantastik, ist reines
Wunschdenken.

2. Der heutige Weltbegriff steht allen vom Menschen geschaffenen

Religionen und Gottesbildern völlig neutral und gleich-

staatliches Recht anstelle des kanonischen Kirchenrechtes. Erster
Programmpunkt der Liberalen war: «Kampf gegen die
Jesuitenberufung.» Die Tagsatzung musste verschiedentlich ohne Resultat
auseinandergehen, bis die Jesuitenfrage wie ein Mühlstein die
Befürworter im katholischen, aber auch im reformierten Lager zerrieb
und endlich die Bundesverfassung 1848 eine Mehrheit fand und
Wirklichkeit wurde. Noch viele Hinweise auf jene bewegte Zeit
fanden aufmerksame Zuhörer, ebenso die Erwähnung eines
demnächst erscheinenden Geschichtswerkes über den «Sonderbundskrieg»,

vom Referenten (Dr. Bucher) verfasst. Sicher finden sich
in diesem Buch wichtige Begebenheiten über die Jesuitenfrage, die
nach seiner Auffassung zwar nicht mehr historisch erstrangig seien.

Nun rückte der sechste Kursabend heran, und auf dem Katheder
nahm ein kleines Appenzellermannli Platz, dem man an der Mon-
tur den katholischen Geistlichen ansah — seines Zeichens
Moraltheologe vom Jesuitenorden. Diesem wortgewandten, lächelnden
Glaubensvertreter traute man auf den ersten Blick nichts Böses zu.
So waren denn seine vier Vorträge ein einziger Hymnus an die

«guten Taten» seines Ordens. Wohl bekannte er, dass vielen Leuten
das Wort «Jesuit» das Blut rascher in den Adern bewege und dabei
Begriffe wie die Inquisition, Häretiker, Ketzer, Hexen usw. wachrufe.

Das sei aber ein falsches Bild, weil viel Uebles der Zeiten
einfach den Jesuiten unterschoben werde. Manche Jesuiten seien

grosse und bescheiden gebliebene Wissenschafter gewesen.
Astronomen, Mathematiker, Chemiker, Biologen, Kartographen und
andere Forscher hätten als Ordensbrüder den Wissenschaften gedient
und seien weiter in aller Stille tätig. Sogar der grosse Spötter
Voltaire habe die wissenschaftliche Arbeit der Jesuiten lobend erwähnt.

Man muss bei dieser Aufzählung des Vortragenden daran
erinnern, dass die ganze höhere Bildung seinerzeit in den Händen der
Jesuiten lag.

Der Referent meinte, den Jesuiten werde Unrecht und Böswillig¬

keit einfach unterstellt, weil sie sich nicht dagegen wehren, sondern
ruhig ihre zeitlichen und geschichtlichen Aufgaben erfüllen.

«Alle Dinge auf Erden seien unwichtig vor dem Angesicht Gottes.
Alles stehen und liegen lassen und dorthin gehen, wohin der Obere
den Jesuiten schickt, das sei die Verpflichtung zur höheren Ehre
Gottes. Wer nicht taugt für die Welt, taugt auch nicht für die
Gesellschaft Jesu».

Die Neuzeit bringe neue Aufgaben, das Atomzeitalter habe noch
kein Gesicht. Die Jesuiten verpflichten sich zum Dienst an der
werdenden Zeitepoche und müssen verfügbar sein für selbstlosen
Einsatz. Heute vollzieht sich die Umwandlung der katholischen Kleruskirche

zur Kirche der Laien. Der jetzige Papst Paul VI. hat den
Jesuiten als besonders wichtige Aufgabe zugewiesen: Die
Erforschung des Atheismus, wie er anzugehen sei und bekämpft werden
könne.

Das sind nur einige Zitate aus dem reichen Katalog der «guten
Taten» und Vorsätze von Jesuiten.

Ueber alles das, was «zur höheren Ehre Gottes» im Mittelalter
und zur Zeit der Gegenreformation durch die katholische Kirche
an Ungeheuerlichkeiten begangen wurde — Inquisition, Folterung
und Verbrennung hunderttausender Menschen bei lebendigem Leibe
auf dem Scheiterhaufen, die wegen ihrer eigenen Meinung als Ketzer

oder Hexen gerichtet wurden «zur höheren Ehre Gottes» —
darüber wird versucht, den Mantel des Vergessens auszubreiten.
Zuviele Menschen sind auch bereit zu vergessen, da ja alles schon

so lange zurück liegt. Diese Greueltaten werden notfalls als Ver-

irrungen einzelner Eiferer ausgelegt, doch ist noch nie eine
Erklärung von kompetenter katholischer Seite erfolgt, die solche
Untaten verabscheut und die sich verpflichtet fühlt, dass es nie mehr
so weit kommt. Denkgewohnte kritische Menschen warten mit un-
auf eine solche Erklärung.

Der zehnte und letzte Vortrag galt der «rechtlichen Stellung der

72



gültig gegenüber. Auf gar keinen Fall kann die Welt einen Gott
oder eine Gotteslehre besonders hassen, wie Christus meinte. Diese

Welt ist auch von keinem Gott und von keiner Gotteslehre
abgefallen. Sie steht deshalb auch völlig ausserhalb von Schuld xmd
Sünde. All das Gerede vom Abfall der Welt von Gott, all das
Gerede von der Sündhaftigkeit der Welt und vom Bedürfnis nach
einer Erlösung von der Welt, von der Ueberwindung der Welt —
das alles ist Erfindung des phantasiebegabten Menschen und hat
mit dem Weltbegriff in seiner heute gültigen Form nichts zu
schaffen und nichts zu tun.

Wir müssen also den christlichen Prediger, der uns von der
Ueberwindung der Welt berichtet und mit Christi Ueberwindung
der Welt uns trösten will, ernstlich bitten, uns mit solchen Worten

zu verschonen, denn diese Worte haben auf uns alle ihre
Wirkung völlig verloren. Hier stehen wir heute in anderen
Voraussetzungen, als sie Jesus zur Verfügung standen, und urteilen
aus ganz anderen sachlichen und geistigen Grundlagen heraus.
Fühlt sich vielleicht da und dort noch ein Christ gebunden an die
phantastischen Voraussetzungen, aus denen heraus Jesus jene
Worte sprach — für uns haben diese christlichen Voraussetzungen

keine Geltung mehr. Christus lehrte also, er und seine Apostel

seien nicht von der Welt. Wir wissen es heute anders und
vielleicht etwas besser — nicht nur wir selbst, auch die Apostel
und auch Christus selbst als vere homo sind von dieser Welt,
sind Kinder und Schöpfungen, sind Integral und Modus dieser
realen Diesseitswelt, wir alle haben diese reale Welt zur tragenden

Voraussetzung und wären ohne diese weltliche Voraussetzung

gar nicht zu denken.
Wir wissen uns aber dem Wahrheitsgehalt der unsere eigenen

Voraussetzungen und Einsichten ebenso stark verpflichtet, wie
Christus dem Gehalt der ihm eigenen Voraussetzungen. Aus dieser

unserer Wahrheitsverpflichtung heraus müssen wir das

christliche Gerede sowohl von der Ueberwindung der Welt wie
vom Trost aus dieser Ueberwindungsmöglichkeit bestimmt
ablehnen.

Wir anerkennen die Verpflichtung,uns in dieser uns gegebenen
Welt so gut wie möglich einzurichten ; im täglichen harten
Daseinskampf müssen wir uns mit ihr auseinandersetzen xmd sie

ertragen, aushalten; auf diesem Weltengrund bauen wir unsere
rein diesseitige Sittenlehre auf; wir rechnen gar nicht mehr mit
der Möglichkeit einer Weltübei-windung. Omikron

Aus meinem Tagebuche
E. Brauchlin

Bei der Betrachtung des Geläufs westlicher Staatsmänner
zmn Vatikan gelangt man zu dem Schlüsse, dass sich das Wort
«Alle Wege führen nach Rom» als Wahrheit erweist.

Hängt der Glaube an Gott nicht auch damit zusammen, dass

so viele Menschen unglaubwürdig sind? Einen sichern Hafen
möchte man doch haben!

Im Gefühl der Gesundheit nimmt man den Tod so wenig
ernst wie einen Feind, von dem uns ganze Erdstriche trennen.
Aber wenn er an die Haustüre pocht oder gar ans Kammerfenster,

so ist's mit dem Erhabenheitsdünkel aus

«Der Mensch denkt und Gott lenkt.» Wenn du das glaubst,
frommer Maim, so sei konsequent und lass das Denken, Planen,
Streben und Ringen sein! Du bist ja doch der Geprellte!

Die Erinnerung ohne Auffrischung durch die Wirklichkeit
ist ein flüchtig Ding. Darum werden Tote oft so bald vergessen.

Jesuiten in der Schweiz», die nur in der Bundesverfassung festgelegt

sei, nicht aber im kantonalen Gesetz oder sonstwie ins Recht
gcfasst sei. Die Kantone hätten dafür zu sorgen, dass die
Bundesverfassung befolgt werde. Die Auslegung dieser speziellen
Ausnahmebestimmungen gegen die «Gesellschaft Jesu» und die Klöster
sei früher strenger gehandhabt worden als in den letzten Jahren.
So wurde dem Jesuitenorden keine Niederlassung in der Schweiz

zugestanden, jedoch könne das Wirken einzelner Ordensleute,
insbesondere von Schweizer Bürgern, nicht einfach verboten werden.

«Die Kommunistische Partei bilde eine grössere Gefahr für unser
Staatswesen als der Jesuitenorden» (sie).

Im übrigen ist der Herr Professor für Aufhebung dieser
überflüssigen Ausnahmebestimmungen in der Bundesverfassung. Es

gehe genügend Rechtsmittel, um Störungen des konfessionellen
Friedens zu verhindern.

Damit ist die Stellungnahme der Referenten dieses Kurses klar:
»Weg mit den Ausnahmebestimmungen, freie Bahn der Rekatholi-
sierung unseres Landes». Um das geht es und um nichts weniger.

Dass die Rekatholisierung in Zürich sichtbar wird, zeigt sich
aufdringlich an zwei Beispielen. Mit der Renovation der Abdankungshalle

im Friedhof Sihlfeld D wurde an der Stirnfront des Raumes
ein grosses Holzkreuz an die Wand montiert. Zum zweiten steht
nun vor dem neuen Krematorium Friedhof Nordheim ein riesiges
Betonkreuz, mit Kupferblech verschalt, die Landschaft weithin
dominierend. Was würde wohl Zwingli sagen über seine Epigonen in
Zürich?

Ein Trost bleibt uns bei dieser Situation im konfessionellen
Lager: «Es wird nichts so heiss gegessen, wie es gekocht wird». Was
ist eigentlich der tiefere Grund, der viele Protestanten, speziell
aber Kirchenfunktionäre. zu Steigbügelhaltern der Jesuiten
verführt?

Es ist das Beiseitestehen und die Gleichgültigkeit breiter Bevöl¬

kerungsschichten gegenüber den kirchlichen Dingen. «Die
Menschen bekommen von daher keine Hilfe auf die konkreten
Probleme des Alltags und entfremden sich. Wohl tauft man, weil es so
Brauch ist, man geht zur Trauung in die Kirche, weil es so Sitte
ist, und man lässt sich vom Pfarrer bestatten». (Aus dem Zürcher
Kirchen-Visitationsbericht 1963/64.) An diesem Formenkram hängt
noch der ganze Kirchenbetrieb. Da ist es nicht zu verwundern, dass

sich die Vertreter der christlichen Lehre von beiden Konfessionen
finden, wenn ihre heiligsten Güter in Gefahr sind. Da wird selbst
der Würgegriff der katholischen Prätorianer riskiert, um das
sinkende Schiff vermeintlich retten zu können.

Diesen Eiferern im protestantischen Lager möge in Erinnerung
gerufen werden, was der verstorbene Kirchenhistoriker und Präsident

des Kirchenrates, Prof. Farner, gefordert hat:
«Man soll unserem Volk den Beweis dafür zur Stelle schaffen,

dass die Jesuiten den konfessionellen Frieden und die Grundlagen
unseres Rechtsstaates ohne Vorbehalte zu respektieren willens
sind.»

In einer freisinnigen Parteitagung vom Oktober 1965 wurde
erklärt: «Die katholische Kirche soll die Zusicherung geben, nach
Aufhebung der inkriminierten Verfassungsartikel keine weiteren
konfessionell politischen Forderungen in Zukunft zu stellen,
insbesondere nicht gegen das Prinzip der konfessionell neutralen
Staatsschule.»

In seiner Schrift: «Der Katholizismus im Angriff» (Evangelischer
Verlag AG) schrieb im Jahre 1948 Arthur Frey:

«Die staatliche Verfassung, will sie den konfessionellen Frieden
gewährleisten, wird nicht ohne konfessionelle Bestimmungen
auskommen».

Die Jesuitenfrage ist vornehmlich ein Politikon, hierin kam der
Volkshochschulkurs viel zu kurz. Es könnte aber nachgeholt werden.

Zeit bleibt genug dazu. E. Pasquin

73


	Die Jesuiten

