
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 9

Artikel: Der Prügelknaben des französischen Materialismus

Autor: Ohnemus, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411400

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Prügelknabe des französischen Materialismus

Einer der ani meisten ignorierten und gelästerten Schriftsteller

ist zweifellos Lamettrie, der systematische Begründer
einer konsequent materialistischen Weltanschauung. Im ersten
Band seiner «Geschichte des Materialismus» schreibt F. A.
Lange über ihn :

«Julien Offray de la Mettrie, oder gewöhnlich kurz Lamettrie,

ist einer der geschmähtesten Namen der Literaturgeschichte,
aber ein wenig gelesener, wenigen, die ihn an geeigneter

Stelle ebenfalls zu schmähen für gut fanden, auch nur
oberflächlich bekannter Schriftsteller. Diese Tradition stammt
schon aus den Kreisen seiner Zeitgenossen, mn nicht zu sagen
seiner Gesinnungsgenossen. Lamettrie war der Prügeljunge
des französischen Materialismus im 18. Jahrhundert. Wer nur
immer den Materialismus feindlich berührte, stiess auf ihn, als
den extremsten dieser Richtung; wer selbst sich dem Materialismus

in seinen Ansichten näherte, deckte sich den Rücken gegen
die schlimmsten Vorwürfe, indem er Lamettrie einen Tritt gab.
Es war dies um so bequemer, da Lamettrie nicht nur der
extremste der französischen Materialisten war, sondern auch der
Zeit nach der erste. Der Skandal war daher doppelt gross und
man konnte jahrzehntelang mit tugendhafter Miene auf diesen
Verbrecher hinweisen, während man sich seine Ideen allmählich

aneignete.»
Man hat es nie gerne wahrgehabt, dass Lamettrie Schriftsteller

wie etwa Voltaire, Diderot, Holbach, Helvetius, Buffon
usw. beeinflusst hatte. Es war überhaupt sein Schicksal, von
allen spätem Denkern studiert, ausgenützt und weggeworfen
zu werden. Tatsächlich lässt sich beispielsweise in den späteren
Werken obiger Autoren leicht der Gedanke der prinzipiellen
Einheit in der Mannigfaltigkeit der Organismen nachweisen,
den Lamettrie als erster bereits 1748 im «homme plante»
entwickelte, wodurch er durch Linne angeregt wurde, den er auch
zitierte. Doch wem wäre es jemals eingefallen, Lamettrie zu
zitieren

«Dass der wahre Zusammenhang so lange entstellt werden
konnte», schrieb F. A. Lange, «ist nächst dem Einfluss Hegels
wohl hauptsächlich dem Aergernis zuzuschreiben, welches La-
mettries Angriffe auf die christliche Moral erregten. Man ver-
gass darüber seine theoretischen Werke, und gerade die rührigsten

und emsthaftesten, darunter die Naturgeschichte der Seele,
wurden am vollständigsten vergessen. Jene Schriften sind
keineswegs so inhaltleer und oberflächlich, wie man sich gewöhnlich

einbildet.» Und man darf Lamettrie gewiss «eine edlere
Natur als Voltaire und Rousseau» nennen, «freilich auch
ungleich schwächer als diese zweideutigen Heroen, deren gärende
Kraft das ganze 18. Jahrhundert bewegte, während Lamettries
Wirksamkeit auf einen ungleich engem Raum beschränkt
blieb».

Am 25. Dezember 1709 in St-Malo in der Bretagne geboren,
wurde Lamettrie von seinem wohlhabenden Vater eine
akademische Erziehung zuteil, er war zuerst zum Geistlichen
bestimmt. Lamettrie zeichnete sich als hervorragender Kopf aus
und gewann mühelos alle Preise. Da er sich aber von den
theologischen Widersprüchen abgestossen fühlte, wechselte er bald
auf Anraten eines befreundeten Arztes zum medizinischen
Studium über und wählte sich den berühmten Boerhaave in Ley-
den zum Lehrer. Begeistert las Lamettrie dessen Werke und
begann hier seine schriftstellerische Tätigkeit mit der Ueber-

setzung der Boerhaaveschen Schriften ins Französische.
Als französischer Militärarzt machte er dann die Belagerung

Freiburgs im Breisgau mit, und hier geschah es, dass er durch
ein heftiges Fieber, das ihn befallen hatte, zu seinem Werke
«Histoire naturelle de 1'äme» (1745) inspiriert wurde, das

besagte, dass noch kein Philosoph vom Wesen der Seele Rechenschaft

zu geben vermochte. Die Seele ohne Körper sei wie die
Materie ohne alle Form; man könne sie nicht begreifen. Diese

Ueberlegung führe dahin, dass es keine sichern Führer gebe,
als die Sinne: «Das sind meine Philosophen.»

Nach Erscheinen dieses Werkes musste Lamettrie auf Betreiben

des Regimentsfeldpredigers den Abschied von seinem
Regiment nehmen, da letzterer behauptete, dass ein Gottesleugner

unmöglich französische Gardisten heilen köime. Lamettrie
flüchtete nach Holland, wo er die glänzende Stellung eines
Oberarztes der französischen Lazarette einnahm. Doch als er
kurz darauf (1746), durch die Automaten Vaucansons angeregt,

ein berühmtes und berüchtigtes Hauptwerk «L'honune
machine» herausgab, wurde auch jedes längere Verbleiben in
Holland für ihn unmöglich. Protestanten und Katholiken
beschworen einen gewaltigen Sturm gegen ihn herauf und
beschlossen seinen Tod, dem er nur durch schleunigste Flucht
nach Potsdam entgehen konnte, nachdem ihn Friedrich der
Grosse zu sich berufen hatte. «Lamettrie ist das Opfer der
Theologen und Dummköpfe», schrieb der König. «Ich möchte
ihn gerne bei mir haben, und hier wird er in aller Freiheit
schreiben können. Ich habe mit dem verfolgten Philosophen
ganz besonderes Mitleid.»

Kurz zuvor wurden Lamettries Schriften durch die «Pariser
Idioten» verbrannt, zwei Tage nachdem Diderots «Philosophische

Gedanken» verbrannt wurden. Aber seit wann lassen sich
Gedanken verbrennen, die, wahre Phönixe, nur um so lebendiger

aus den Flammen emporsteigen?
Für Lamettrie war der menschliche Körper nichts als eine

Maschine, die tüchtig gespeist werden muss, wenn ihre schöne
Seele nicht zum Teufel gehen soll. Unschwer lässt sich aus
seinem Werke die Verzweiflung heraushören, die Lamettrie dem

extremsten Materialismus in die Arme treibt. Er erkannte die

ganze Erbärmlichkeit der menschlichen Seele, sah sie dem Körper

erliegen, fühlte die mächtige Uebergewalt des Materiellen
und verhöhnte die schwache Seele. «Nun ist nur die abstrakte,
getrennt gedachte Materie jenes passive Wesen; die konkrete,
die wirkliche Materie ist nie ohne Bewegung, wie sie nie ohne
Form ist. Sie ist also in Wahrheit mit der Substanz identisch.
Ein Agens ausserhalb der materiellen Welt anzunehmen, liegt
nicht der mindeste Grund vor. Descartes Amiahme, dass Gott
die einzige Ursache der Bewegung ist, hat für die Philosophie,
welche Evidenz verlangt, gar keine Bedeutung; es ist nur eine

Hypothese, die er nach dem Lichte des Glaubens gebildet hat.
Es schliesst sich daran der Beweis, dass der Materie aucli die

Fähigkeit zu empfinden zukomme.» Und: «Im übrigen ist es

für unsere Ruhe gleichgültig, ob die Materie ewig ist, oder
ob sie geschaffen worden ist, ob es einen Gott gibt, oder ob

es keinen gibt. Welche Narrheit, sich mit Dingen zu quälen,
die man unmöglich erkennen kann.» «Der Mensch ist eine so

konstruierte Maschine, dass es unmöglich ist, sich von derselben

a priori eine richtige Vorstellung zu bilden. Man muss
die grossen Geister, welche dies vergeblich versuchten, einen

Descartes, Malebranche, Leibniz und Wolff in ihren unnützen
Versuchen noch bewundern, aber einen ganz anderen Weg
betreten als sie; nur a posteriori, von der Erfahrung und der

Betrachtung der körperlichen Organe ausgehend, kann man,
wo nicht Gewissheit, so doch den höchsten Grad der
Wahrscheinlichkeit erlangen.»

Denket an den Pressefonds!
Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

70



Es schadete Lamettrie sehr, dass er Werke wie «L'art de

jouir» und «La volupte» schrieb, die sich durch gewisse Frechheiten

auszeichneten. Aber das war ein Tribut, den damals die
grössten Schriftsteller in Frankreich der Mode zollten. Lamettrie

selbst sagte dazu: «Schreibe so, wie wenn du allein im
Universum wärest und nichts von der Eifersucht und den
Vorurteilen der Menschen zu fürchten hättest, oder — du hast
deinen Zweck verfehlt.» Jedenfalls darf man daraus nicht auf
eine persönliche Verdorbenheit Lamettries schliessen, und
tatsächlich sind uns auch keine besondern Schlechtigkeiten von
ihm bekannt. «Er hat weder», wie F. A. Lange richtig bemerkt,
«seine Kinder ins Findelhaus geschickt, wie Rousseau, noch
zwei Bräute betrogen, wie Swift; er ist weder der Bestechung
für schuldig erklärt, wie Bacon, noch ruht der Verdacht der
Urkundenfälschung auf ihm, wie auf Voltaire.»

In Potsdam, wo er als Vorleser des Königs figurierte, führte
Lamettrie ein flottes, gänzlich unabhängiges Leben. Er stand
mit dem königlichen Hofe auf völlig familiärem Fusse, wo er
sich ungezwungen viele Freiheiten herausnehmen durfte.
Zudem war er einer der gesuchtesten Aerzte in Potsdam und
Berlin.

Es war charakteristisch für Lamettrie, dass er sich so wenig
von seinem Glück beeindrucken liess, wie vordem von seinem
Unglück. Rastlos fuhr er in seiner medizinischen und
philosophischen Polemik fort, während er in Gesellschaft stets durch
seinen treffenden Witz und seine geistreiche Ausdrucksart
glänzte, wodurch er sich immer zahlreicher Feinde schuf. Zu
diesen zählte insbesondere Voltaire, der ihm in seinem Neide
nicht verzieh, wie rasch er die Gunst des Königs errang. In
einem Briefe an Madame Denis schrieb Voltaire: «... Dafür
gibt es hier einen zu fröhlichen Menschen, das ist Lamettrie.
Seine Gedanken sind ein Feuerwerk immerprasselnder Raketen.

Dieser Krach belustigt eine halbe Viertelstunde und
ermüdet tödlich auf die Dauer. Gerade hat er, ohne es zu wissen,
ein schlechtes Buch geschrieben, das in Potsdam gedruckt ist,

in dem er Tugend und Gewissensbisse verwirft, das Loblied der
Laster singt, seine Leser zu allen Ausschweifungen einlädt, das

Ganze ohne böse Absicht. In seinem Werke sind tausend Funken,

aber nicht eine vernünftige hallte Seite. Blitze in der
Nacht sind das. —• Gott soll mich bewahren, ihn zu meinem
Arzte zu nehmen In aller Unschuld würde er mir Quecksilbersublimat

an Stelle von Rhabarber geben und hinterher anfangen

zu lachen.»
Lamettries Tod ist nicht olme Ironie des Schicksals. Eines

Tages gab der französische Gesandte Lamettries zu Ehren, der
ihn eben von schwerer Krankheit geheilt hatte, ein Festessen.
Und da geschah es, dass sich Lamettrie an getrüffelter Pastete
überass, und drei Tage darauf im Hause des Gesandten starb.

Man kann zur Religion stehen wie man will, gleichviel darf
man Lamettrie die Bewunderung für seine Charakterstärke
nicht versagen, die er in den letzten Stunden vor seinem Ende
bewies. Er hatte schreckliche Leibschmerzen und rief fortwährend:

«0 mein Gott! Jesus Maria!» Der anwesende Priester
eilte herzu und meinte: «Ah, wollen Sie endlich zu Gott
zurückkehren? Das ist schön!» Doch Lamettrie entgegnete gelassen:

«Mein Herr, meine Ausrufe sind nur Reflexbewegungen
des Schmerzes. Ich schreie nicht nach Gott, sondern ich schreie,
weil mir der Leib so weh tut. Ich kann nicht zu Gott
zurückkehren, denn ich habe nie an ihn geglaubt.»

So starb Lamettrie in philosophischer Ruhe am 11. November

1751, erst 42 Jahre alt. Werner Ohnemus

Nicht nur das Ausspreclien und die Mitteilung der Wahrheit,
nein, selbst das Denken und Auffinden derselben hat man
dadurch unmöglich zu machen gesucht, dass man in frühester
Kindheit die Köpfe den Priestern zum Bearbeiten in die Hände
gab, die nun das Gleis, in welchem die Grundgedanken sich
fortan zu betvegen liatten, so fest hineindrückten, dass solclie
in der Hauptsache auf die ganze Lebenszeit festgestellt und
bestimmt waren. Arthur Schopenhauer

Die Jesuiten

Dieses Thema wurde au einem Volkshochschulkurs der Universität
Zürich vom April bis Juli 1966 von vier Referenten behandelt.

Von den zehn zur Verfügung stehenden Stunden wurden vier Stunden

dem Schweizer Jesuiten Dr. Ebneter überlassen, der seine
Ordensbrüder ganz gehörig mit Glanz und Gloria vergoldete. Der
ganze Kurs litt eigentlich darunter, dass kein Referent zugezogen
wurde, welcher klar und eindeutig das Wirken und Wollen der
Jesuiten als politischen Faktor darstellte. So entstand der Eindruck,
dass der Aufhebung speziell der Ausnahmeartikel 51 und 52
unserer geltenden Bundesverfassung nichts Wesentliches entgegengehalten

werden könne. Wohl wurden von zwei Referenten die
Gründe für deren Aufnahme in die 1848 geschaffene Bundesverfassung

dargelegt. Die Ergänzungen und Präzisierungen wurden im
Jahre 1874 in einer eidgenössischen Volksabstimmung mit 840 199
Ja gegen 190 013 Nein und mit 14V2 Ständen gegen 7Vs Stände
vom Volk angenommen. Den Ausführungen der Vortragenden fehlte
eine eingehende Würdigung der damaligen politischen Verhältnisse
unter Berücksichtigung des hintergründigen Wirkens der Jesuiten.
Mit Schmunzeln erwähnte der Jesuitenpater Dr. Ebneter, dass noch
immer ein Preis von einigen tausend Gulden demjenigen zustehe.
der Jesuiten mit ihrem Namen nennen könne und ihr Verschulden
an den politischen Wirren der 1840er Jahre.

Es kann nicht meine Aufgabe sein, über die Darlegungen der
vier Referenten eingehend zu berichten, wohl aber einzelne
Aussagen festzuhalten, die für uns von etwelchem Interesse sind.

Der Referent der drei ersten Vortragsstunden verbreitete sich
über die Gründung des Jesuitenordens durch Ignazio Loyola im
Jahre 1534 mit sechs Getreuen in Paris sowie eine Darstellung
des Gründers in Charakter und Herkunft. Hier fehlte allerdings

eine neuzeitliche psychologische Betrachtung dieses seltsamen
Menschentyps.

Durch täglich siebenstündiges Gebet und dreimalige Geisselung
über mehrere Wochen, versuchte Loyola «seine Seele zu retten und
Gott zu lieben». Die Inquisition interessierte sich auch für diesen
absonderlichen Glaubensfanatiker, liess ihn aber dann gewähren,
so dass der Ausbreitung des Jesuitenordens die Türe offen stand.
Neben der Stärkung der inneren Front im katholischen Lager, galt
seine Haupttätigkeit vor allem der Schaffung höherer Schulen, der
Erziehung der Jugend im katholischen Geiste, der «sittlichen und
religiösen Erneuerung» in Kirche und Volk. So war das gesamte
höhere Schulwesen in der Hand des Ordens und formte die
Gebildeten. Die Erfolge seien unübersehbar, meinte der Vortragende.

Drei kritische Bemerkungen des Referenten seien noch vermerkt.
Einmal diejenige, dass die Jesuiten es verstanden haben, einen
Druck auf Verleger und Drucker auszuüben in der Uebernahme
von Druckaufträgen, sowie die Mahnung der Oberen an die Patres,
sich nicht als Beichtväter der Fürsten zu sehr mit politischen Dingen

zu befassen. Dann sei die bekannte Redewendung «der Zweck
heiligt die Mittel» nirgends zu finden in einem jesuitischen
Kodex, sondern erst im 19. Jahrhundert von Anti-Jesuiten in Umlauf

gesetzt worden.
Nach der Auffassung des Referenten sei die Beibehaltung der

Ausnahmeartikel weder notwendig noch gerechtfertigt!
Dieser Standpunkt wird allerdings erklärlich, wenn wir erfahren,

dass dieser Mann jetzt Professor für Reformationsgeschichte an der
theologischen Fakultät der Universität Zürich geworden ist.

Der Referent der zwei folgenden Vorlesungen legte mehr
Substanz in sein Thema über «die Jesuitenfrage in den 1840er Jahren
in der Schweiz». Der Sonderbundskrieg 1847 sei entstanden aus den

Auseinandersetzungen über die Zulassung der Jesuiten in der
Schweiz. Die Liberalen oder Radikalen (Freisinnige) wünschten

71


	Der Prügelknaben des französischen Materialismus

