Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 9

Artikel: Der Prugelknaben des franzésischen Materialismus
Autor: Ohnemus, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411400

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411400
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Priigelknabe des franzosischen Materialismus

Einer der am meisten ignorierten und gelédsterten Schrift-
steller ist zweifellos Lamettrie, der systematische Begriinder
einer konsequent materialistischen Weltanschanung. Im ersten
Band seiner «Geschichte des Materialismus» schreibt F. A.
Lange iiber ihn:

«Julien Offray de la Mettrie, oder gewohnlich kurz Lamet-
trie, ist einer der geschmihtesten Namen der Literaturgeschich-
te, aber ein wenig gelesener, wenigen, die ihn an geeigneter
Stelle ebenfalls zu schmihen fiir gut fanden, auch nur ober-
flichlich bekannter Schriftsteller. Diese Tradition stammt
schon aus den Kreisen seiner Zeitgenossen, um nicht zu sagen
seiner Gesinnungsgenossen. Lamettrie war der Priigeljunge
des franzosischen Materialismus im 18. Jahrhundert. Wer nur
immer den Materialismus feindlich beriihrte, stiess auf ihn, als
den extremsten dieser Richtung; wer selbst sich dem Materialis-
mus in seinen Ansichten niherte, deckte sich den Riicken gegen
die schlimmsten Vorwiirfe, indem er Lamettrie einen Tritt gab.
Es war dies um so bequemer, da Lamettrie nicht nur der ex-
tremste der franzosischen Materialisten war, sondern auch der
Zeit nach der erste. Der Skandal war daher doppelt gross und
man konnte jahrzehntelang mit tugendhafter Miene auf diesen
Verbrecher hinweisen, wihrend man sich seine Ideen allm#h-
lich aneignete.»

Man hat es nie gerne wahrgehabt, dass Lamettrie Schriftstel-
ler wie etwa Voltaire, Diderot, Holbach, Helvetius, Buffon
usw. beeinflusst hatte. Es war iiberhaupt sein Schicksal, von
allen spitern Denkern studiert, ausgeniitzt und weggeworfen
zu werden. Tatséchlich ldsst sich beispielsweise in den spiteren
Werken obiger Autoren leicht der Gedanke der prinzipiellen
Einheit in der Mannigfaltigkeit der Organismen nachweisen,
den Lamettrie als erster bereits 1748 im «homme plante» ent-
wickelte, wodurch er durch Linné angeregt wurde, den er auch
zitierte. Doch wem wire es jemals eingefallen, Lamettrie zu
zitieren?

«Dass der wahre Zusammenhang so lange entstellt werden
konnte», schrieb F. A. Lange, «ist nidchst dem Einfluss Hegels
wohl hauptsiichlich dem Aergernis zuzuschreiben, welches La-
mettries Angriffe auf die christliche Moral errcgten. Man ver-
gass dariiber seine theoretischen Werke, und gerade die riihrig-
sten und ernsthaftesten, darunter die Naturgeschichte der Seele,
wurden am vollstindigsten vergessen. Jene Schriften sind kei-
neswegs so inhaltleer und oberflichlich, wie man sich gew6hn-
lich einbildet.» Und man darf Lamettrie gewiss «eine edlere
Natur als Voltaire und Rousseau» nennen, «freilich auch un-
gleich schwiicher als diese zweideutigen Heroen, deren girende
Kraft das ganze 18. Jahrhundert bewegte, wilhrend Lamettries
Wirksamkeit auf einen ungleich engern Raum beschrinkt
blieb».

Am 25. Dezember 1709 in St-Malo in der Bretagne geboren,
wurde Lamettrie von seinem wohlhabenden Vater eine akade-
mische Erziehung zuteil, er war zuerst zum Geistlichen be-
stimmt. Lamettrie zeichnete sich als hervorragender Kopf aus
und gewann miihelos alle Preise. Da er sich aber von den theo-
logischen Widerspriichen abgestossen fiihlte, wechselte er bald
auf Anraten eines befreundeten Arztes zum medizinischen Stu-
dium iiber und wiblte sich den beriihmten Boerhaave in Ley-
den zum Lehrer. Begeistert las Lamettrie dessen Werke und
begann hier seine schriftstellerische Titigkeit mit der Ueber-
setzung der Boerhaaveschen Schriften ins Franzosische.

Als franzésischer Militirarzt machte er dann die Belagerung
Freiburgs im Breisgau mit, und hier geschah es, dass er durch
ein heftiges Fieber, das ihn befallen hatte, zu seinem Werke
«Histoire naturelle de I’ame» (1745) inspiriert wurde, das be-
sagte, dass noch kein Philosoph vom Wesen der Seele Rechen-
schaft zu geben vermochte. Die Seele ohne Koérper sei wie die
Materie ohne alle Form; man konne sie nicht begreifen. Diese

70

Ueberlegung fiithre dahin, dass es keine sichern Fiihrer gebe,
als die Sinne: «Das sind meine Philosophen.»

Nach Erscheinen dieses Werkes musste Lamettrie auf Betrei-
ben des Regimentsfeldpredigers den Abschied von seinem Re-
giment nehmen, da letzterer behauptete, dass ein Gottesleug-
ner unmoglich franzosische Gardisten heilen konne. Lamettrie
fliichtete nach Holland, wo er die glinzende Stellung eines
Oberarztes der franzosischen Lazarette einnahm. Doch als er
kurz darauf (1746), durch die Automaten Vaucansons ange-
regt, ein berithmtes und beriichtigtes Hauptwerk «L’homme
machine» herausgab, wurde auch jedes lingere Verbleiben in
Holland fiir ihn unmaglich. Protestanten und Katholiken be-
schworen einen gewaltigen Sturm gegen ihn herauf und be-
schlossen seinen Tod, dem er nur durch schleunigste Flucht
nach Potsdam entgehen konnte, nachdem ihn Friedrich der
Grosse zu sich berufen hatte. «Lamettrie ist das Opfer der
Theologen und Dummkopfe», schrieb der Koénig. «Ich méchte
ihn gerne bei mir haben, und hier wird er in aller Freiheit
schreiben konnen. Ich habe mit dem verfolgten Philosophen
ganz besonderes Mitleid.»

Kurz zuvor wurden Lamettries Schriften durch die «Pariser
Idioten» verbrannt, zwei Tage nachdem Diderots «Philosophi-
sche Gedanken» verbrannt wurden. Aber seit wann lassen sich
Gedanken verbrennen, die, wahre Phénixe, nur um so leben-
diger aus den Flammen emporsteigen?

Fiir Lamettrie war der menschliche Kérper nichts als eine
Maschine, die tiichtig gespeist werden muss, wenn ihre schéne
Seele nicht zum Teufel gehen soll. Unschwer lisst sich aus sei-
nem Werke die Verzweiflung heraushoren, die Lamettrie dem
extremsten Materialismus in die Arme treibt. Er erkannte die
ganze Erbidrmlichkeit der menschlichen Seele, sah sie dem Kor-
per erliegen, fiihlte die michtige Uebergewalt des Materiellen
und verhéhnte die schwache Seele. «Nun ist nur die abstrakte,
getrennt gedachte Materie jenes passive Wesen; die konkrete,
die wirkliche Materie ist nie chne Bewegung, wie sie nie ohne
Form ist. Sie ist also in Wahrheit mit der Substanz identisch.
Ein Agens ausserhalb der materiellen Welt anzunehmen, liegt
nicht der mindeste Grund vor. Descartes Annahme, dass Gott
die einzige Ursache der Bewegung ist, hat fiir die Philosophie,
welche Evidenz verlangt, gar keine Bedeutung; es ist nur eine
Hypothese, die er nach dem Lichte des Glaubens gebildet hat.
Es schliesst sich daran der Beweis, dass der Materie auch die
Fihigkeit zu empfinden zukomme.» Und: «Im iibrigen ist es
fiir unsere Ruhe gleichgiiltiz, ob die Materie ewig ist, oder
ob sie geschaffen worden ist, ob es einen Gott gibt, oder ob
es keinen gibt. Welche Narrheit, sich mit Dingen zu quilen,
die man unmdoglich erkennen kann.» «Der Mensch ist eine so
konstruierte Maschine, dass es unmoglich ist, sich von dersel-
ben a priori eine richtige Vorstellung zu bilden. Man niuss
die grossen Geister, welche dies vergeblich versuchten, einen
Descartes, Malebranche, Leibniz und Wolff in ihren unniitzen
Versuchen noch bewundern, aber einen ganz anderen Weg
betreten als sie; nur a posteriori, von der Erfahrung und der
Betrachtung der korperlichen Organe ausgehend, kann man,
wo nicht Gewissheit, so doch den hochsten Grad der Wahr-
scheinlichkeit erlangen.»

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.




Es schadete Lamettrie sehr, dass er Werke wie «L’art de
jouir» und «La volupté» schrieb, die sich durch gewisse Frech-
heiten auszeichneten. Aber das war ein Tribut, den damals die
grossten Schriftsteller in Frankreich der Mode zollten. Lamet-
trie selbst sagte dazu: «Schreibe so, wie wenn du allein im
Universum wiirest und nichts von der Eifersucht und den Vor-
urteilen der Menschen zu fiirchten hittest, oder — du hast
deinen Zweck verfehlt.» Jedenfalls darf man daraus nicht auf
eine personliche Verdorbenheit Lamettries schliessen, und tat-
siichlich sind uns auch keine besondern Schlechtigkeiten von
ihm bekannt. «Er hat weder», wie F. A. Lange richtig bemerkt,
«seine Kinder ins Findelhaus geschickt, wie Rousseau, noch
zwei Briute betrogen, wie Swift; er ist weder der Bestechung
fiir schuldig erklédrt, wie Bacon, noch ruht der Verdacht der
Urkundenfilschung auf ihm, wie auf Voltaire.»

In Potsdam, wo er als Vorleser des Konigs figurierte, fiihrte
Lamettrie ein flottes, ginzlich unabhingiges Leben. Er stand
mit dem kéniglichen Hofe auf vollig familidirem Fusse, wo er
sich ungezwungen viele Freiheiten herausnehmen durfte. Zu-
dem war er einer der gesuchtesten Aerzte in Potsdam und
Berlin.

Es war charakteristisch fiir Lamettrie, dass er sich so wenig
von seinem Gliick beeindrucken liess, wie vordem von seinem
Ungliick. Rastlos fuhr er in seiner medizinischen und philoso-
phischen Polemik fort, withrend er in Gesellschaft stets durch
seinen treffenden Witz und seine geistreiche Ausdrucksart
glinzte, wodurch er sich immer zahlreicher Feinde schuf. Zu
diesen zihlte inshesondere Voltaire, der ihm in seinem Neide
nicht verzieh, wie rasch er die Gunst des Kénigs errang. In
einem Briefe an Madame Denis schrieb Voltaire: «... Dafiir
gibt es hier einen zu fréhlichen Menschen, das ist Lamettrie.
Seine Gedanken sind ein Feuerwerk immerprasselnder Rake-
ten. Dieser Krach belustigt eine halbe Viertelstunde und er-
miidet todlich auf die Dauer. Gerade hat er, ohne es zu wissen,
ein schlechtes Buch geschrieben, das in Potsdam gedruckt ist,

in dem er Tugend und Gewissensbisse verwirft, das Loblied der
Laster singt, seine Leser zu allen Ausschweifungen einlddt, das
Ganze ohne bise Absicht. In seinem Werke sind tausend Fun-
ken, aber nicht eine verniinftige halbe Seite. Blitze in der
Nacht sind das. — Gott soll mich bewahren, ihn zu meinem
Arzte zu nehmen! In aller Unschuld wiirde er mir Quecksilber-
sublimat an Stelle von Rhabarber geben und hinterher anfan-
gen zu lachen.»

Lamettries Tod ist nicht ohne Ironie des Schicksals. Eines
Tages gab der franzosische Gesandte Lamettries zu Ehren, der
ihn eben von schwerer Krankheit geheilt hatte, ein Festessen.
Und da geschah es, dass sich Lamettrie an getriiffelter Pastete
iiberass, und drei Tage darauf im Hause des Gesandten starb.

Man kann zur Religion stehen wie man will, gleichviel darf
man Lametirie die Bewunderung fiir seine Charakterstirke
nicht versagen, die er in den letzten Stunden vor seinem Ende
bewies. Er hatte schreckliche Leibschmerzen und rief fortwih-
rend: «O mein Gott! Jesus Maria!» Der anwesende Priester
eilte herzu und meinte: «Ah, wollen Sie endlich zu Gott zu-
riickkehren? Das ist schon!» Doch Lamettrie entgegnete gelas-
sen: «Mein Herr, meine Ausrufe sind nur Reflexbewegungen
des Schmerzes. Ich schreie nicht nach Gott, sondern ich schreie,
weil mir der Leib so weh tut. Ich kann nicht zu Gott zuriick-
kehren, denn ich habe nie an ihn geglaubt.»

So starb Lamettrie in philosophischer Ruhe am 11. Novem-
ber 1751, erst 42 Jahre alt. Werner Ohnemus

Nicht nur das Aussprechen und die Mitteilung der Wahrheit,
nein, selbst das Denken und Auffinden derselben hat man da-
durch unmdéglich zu machen gesucht, dass man in friihester
Kindheit die Kopfe den Priestern zum Bearbeiten in die Hinde
gab, die nun das Gleis, in welchem die Grundgedanken sich
fortan zu bewegen hatten, so fest hineindriickten, dass solche
in der Hauptsache auf die ganze Lebenszeit festgestellt und be-
stimmt waren. Arthur Schopenhauer

Die Jesuiten

Dieses Thema wurde an einem Volkshochschulkurs der Universi-
tit Ziirich vom April bis Juli 1966 von vier Referenten behandelt.
Von den zehn zur Verfiigung stehenden Stunden wurden vier Stun-
den dem Schweizer Jesuiten Dr. Ebneter iiberlassen, der seine Or-
densbriider ganz gehorig mit Glanz und Gloria vergoldete. Der
ganze Kurs litt eigentlich darunter, dass kein Referent zugezogen
wurde, welcher klar und eindeutig das Wirken und Wollen der Je-
suiten als politischen Faktor darstellte. So entstand der Eindruck,
dass der Aufhebung speziell der Ausnahmeartikel 51 und 52 un-
geltenden Bundesverfassung nichts Wesentliches entgegen-
gehalten werden konne. Wohl wurden von zwei Referenten die
Griinde fiir deren Aufnahme in die 1848 geschaffene Bundesver-
fassung dargelegt. Die Ergiinzungen und Prizisierungen wurden im
Jahre 1874 in einer eidgenossischen Volksabstimmung mit 840 199
Ja gegen 190013 Nein und mit 14!/2 Stinden gegen 7!/: Stinde
vom Volk angenommen. Den Ausfiihrungen der Vortragenden fehlte
eine cingehende Wiirdigung der damaligen politischen Verhiltnisse
unter Beriicksichtigung des hintergriindigen Wirkens der Jesuiten.
Mit Schmunzeln erwithnte der Jesuitenpater Dr. Ebneter, dass noch
immer ein Preis von einigen tausend Gulden demjenigen zustehe.
der Jesuiten mit ihrem Namen nennen konne und ihr Verschulden
an den politischen Wirren der 1840er Jahre.

Es kann nicht meine Aufgabe sein, iiber die Darlegungen der
vier Referenten eingehend zu berichten, wohl aber einzelne Aus-
sagen festzuhalten, die fiir uns von etwelchem Interesse sind.

Der Referent der drei ersten Vortragsstunden verbreitete sich

serer

iiber die Griindung des Jesuitenordens durch Ignazio Loyola im
Jahre 1534 mit sechs Getreuen in Paris sowie eine Darstellung
des Griinders in Charakter und Herkunft. Hier fehlte allerdings

eine neuzeitliche psychologische Betrachtung dieses seltsamen Men-
schentyps.

Durch téglich siebenstiindiges Gebet und dreimalige Geisselung
iiber mehrere Wochen, versuchte Loyola «seine Seele zu retten und
Gott zu lieben». Die Inquisition interessierte sich auch fiir diesen
absonderlichen Glaubensfanatiker, liess ihn aber dann gewihren,
so dass der Ausbreitung des Jesuitenordens die Tiire offen stand.
Neben der Stirkung der inneren Front im katholischen Lager, galt
seine Haupttitigkeit vor allem der Schaffung hoherer Schulen, der
Erziehung der Jugend im katholischen Geiste, der «sittlichen und
religiosen Erneuerung» in Kirche und Volk. So war das gesamte
hohere Schulwesen in der Hand des Ordens und formte die Gebil-
deten. Die Erfolge seien uniibersehbar, meinte der Vortragende.

Drei kritische Bemerkungen des Referenten seien noch vermerkt.
Einmal diejenige, dass die Jesuiten es verstanden haben, einen
Druck auf Verleger und Drucker auszuiiben in der Uebernahme
von Druckauftrigen, sowie die Mahnung der Oberen an die Patres,
sich nicht als Beichtviter der Fiirsten zu sehr mit politischen Din-
gen zu befassen. Dann sei die bekannte Redewendung «der Zweck
heiligt die Mittel» nirgends zu finden in einem jesuitischen
Kodex, sondern erst im 19. Jahrhundert von Anti-Jesuiten in Um-
lauf gesetzt worden.

Nach der Auffassung des Referenten sei die Beibehaltung der
Ausnahmeartikel weder notwendig noch gerechtfertigt!

Dieser Standpunkt wird allerdings erklirlich, wenn wir erfahren,
dass dieser Mann jetzt Professor fiir Reformationsgeschichte an der
theologischen Fakultdt der Universitat Ziirich geworden ist.

Der Referent der zwei folgenden Vorlesungen legte mehr Sub-
stanz in sein Thema iiber «die Jesuitenfrage in den 1840er Jahren
in der Schweiz». Der Sonderbundskrieg 1847 sei entstanden aus den
Auseinandersetzungen iiber die Zulassung der Jesuiten in der
Schweiz. Die Liberalen oder Radikalen (Freisinnige) wiinschten

71



	Der Prügelknaben des französischen Materialismus

