
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 8

Artikel: Einen von einem Irrtum befreien, heisst nicht, [...]

Autor: Schopenhauer, Arthur

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411398

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411398
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Propaganda,

ein alltägliches Schlagwort unserer Zeit. Und doch lässt sich
darüber nachdenken. Schenken wir ihm einige Augenblicke.

Es gibt zwei Arten voim Propaganda, die künslliclie und die
natürliche. Die künstliche ist einfach Werbung. Sie wird für
alles betrieben, für Waren, Unternehmungen, politische,
religiöse und andere Ideen und Bestrebungen. Aber auf keinen
Fall ist sie ein Gradmesser für den Wert dessen, was sie unter
die Leute bringen möchte, im Gegenteil: je lauteren Lärm sie
macht, desto grössere Vorsicht ist dem von ihr angepriesenen
«Gegenstand» gegenüber geboten. Man kennt das von der
Marktschreierei her.

Unter natürlicher Propaganda ist die Werbekraft zu
verstehen, die der «Gegenstand» selber ausstrahlt; dieser ist nicht
auf Empfehlung angewiesen, die Ueberzeugungskraft liegt in
seinem Eigenwert, in der imiern Echtheit, oder also: in der
Wahrlteit. Dies gilt natürlich in erster Linie für das Geistige,
das Weltanschauliche, worüber in diesem Aufsatz zu sprechen
ist.

Dabei ist in erster Linie festzulegen, dass es keine Wahrheit
an sich gibt als die des Seins, die für uns aber unergründlich
ist; wir ahnen sie nur in den Teilwahrheiten, zu denen sich der
Mensch in vielen Gebieten sinnend und forschend durchgerungen

hat. Sie alle zusammen ergäben, wenn keine Lücke
zwischen ihnen bestünde, die absolute Wahrheit. Wir müssen
uns aber mit den Teilstücken begnügen; docli bilden wir uns
gerne ein, wohl um unsere Wahrheitssehnsucht zu beruhigen,
die ganze Wahrheit zu besitzen.

Von Wahrheit hört man besonders viel auf religiösem
Gebiete sprechen. Und das ist sehr wohl verständlich, da die
Religion nur dann Gläubige findet und beruhigend auf diese
wirkt, wenn sie ihre Lehre als absolut wahr ausgibt. Täte sie
das nicht, so würde sie dem Zweifel Tür und Tor öffnen, und
das wäre ihr Ende. ¦¦¦

Was aber hat dies mit Propaganda zu tun? — Hört die
Glocken landauf und -ab schallen, die Priester in unzähligen
kleinen und grossen Kirchen das Wort Gottes verkünden, seht
die zahllosen zum Himmel ragenden Türme, den Prunk in den
katholischen Kirchen, die Prozessionen mit Fahnen, Baldachi-

Einen von einem Irrtum befreien, heisst nicht, ihm etwas zu
nehmen, sondern geben : denn die Erkenntnis, dass etwas falsch
sei, ist eben eine Wahrheit. Kein Irrtum aber ist unschädlich,
sondern jeder wird früher oder später dem, der ihn liegt,
Unheil bereiten. Arthur Schopenhauer

nen und Priestern in sonderbarem Putz! Das ist Propaganda,
grossangelegte künstliche Propaganda. Und es ist ja so, dass

das Geräuschvolle und sichtbar Auffällige die wirksamsten
Mittel sind, die Massen für sich zu gewinnen, die ja ohnehin
dazu neigen, sich einer absoluten «Wahrheit» und Macht zu
unterwerfen. Sie werden damit des eigenen Denkens und der
eigenen Verantwortlichkeit enthoben; sie brauchen bloss zu
glauben und zu gehorchen. Wir haben uns also über den Erfolg
der Propaganda, die die Kirche seit gegen 2000 Jahren macht,
nicht zu verwundern.

Aber auch im freigeistigen Lager ist die Fahne mit der
Devise «Wahrheit» aufgepflanzt, jedoch in ganz anderem Sinne
als bei der Kirche. Bei uns ist Wahrheit ein Ideal, das heisst
ein Ziel, dem wir zustreben; sie lässt sich nicht als Ganzes

erfassen und festhalten; der forschende Menschengeist muss
ihr nachspüren, muss sie körnchenweise zusammentragen, und
in diesem Streben nach Erkennung der Wahrheit empfinden
wir im Bereich des Geistigen den Sinn des Lebens.

Und wie steht es bei uns mit der Propaganda? Auch wir
Freidenker kommen nicht ohne solche aus, schon im Hinblick
auf den ungeheuren Reklameapparat, den die Kirche zur
Verfügung hat. Auch wir müssen zu Worte kommen, müssen unser
kulturelles Anliegen, das freie, dogmenlose Denken und die im
Natürlichen begründete Ethik an die Menschen herantragen,
die ein Ohr haben für das unaufdringliche Wahrheitsklingen,
das uns aus der erforschten Wirklichkeit entgegenkommt. Diese

aufhorchenden, dem grossen Lärm abholden Menschen zu
sammeln erachtet die Freigeistige Vereinigung der Schweiz als ihre
Aufgabe. Ihre unauffällige Propaganda besteht in ihrer
Vortragstätigkeit, in der Verbreitung freigeistiger Literatur und in
der Darlegung ihres Gedankengutes in einem Presseorgan, dem

«Freidenker», von dem Sie eben jetzt ein Blatt in Händen
haben. E. Brauchlin

gezwungen, Tatsachen «passend» zu interpretieren, die andernfalls
«unerklärlich» blieben.

Die Psychoanalytiker meinen, dass der Mensch von seinen
(sexuellen) Trieben abhinge. Die Marxisten behaupten, dass der Mensch
von den (ökonomischen) Verhältnissen geformt werde. Die Be-
havioristen wähnen, dass sich die Gewohnheiten des Menschen
ausschliesslich in Beantwortung von Umweltreizen herausbilden. Die
Individualpsychologen machen Ehrgeiz und Machtstreben als

Hauptantriebe im Prozess der Anpassung des einzelnen an die
Gesellschaft geltend.

Freilich haben sich Freud, Marx, Watson oder Adler nicht
ausdrücklich zu der Behauptung hundertprozentiger Gültigkeit
ihrer Denksysteme verstiegen. Aber die Wahrheit wird natürlich
auch ohne besondere Bekräftigung als unteilbar verstanden —
jedenfalls von Systemdenkern und erst recht natürlich von den
Erfindern der Lehrgebäude. Diese Gedankenburgen werden dann von
Anhängern verteidigt, die sich gegen jede Fehlerkorrektur, ja gegen
weiterführende Forschung auf dem Gebiet sträuben, wo sie statt
beschwerlicher Zweifel endlich beruhigende Gewissheit gefunden
haben. Oft hat die Wissenschaft zwar die Religion aus den Köpfen
verdrängt, aber nicht aus den Gefühlen das Bedürfnis nach
Geborgenheit. Infolgedessen wird dann au die Wissenschaft geglaubt, die
zu diesem Behufe ebenso verabsolutiert wird wie früher die Religion.

Sicher braucht der Mensch eine Ordnungsvorstellung, «aus die¬

sem Meer des Irrtums aufzutauchen». Es ist die zivilisatorische
Leistung des Homo sapiens, sich nicht wie das Tier in die
vorgefundene Natur eingefügt, sondern diese zu einem Grossteil
beherrschen gelernt zu haben. Der kulturellen Entwicklung vom
Neandertaler zum Zeitgenossen des zwanzigsten Jahrhunderts
entspricht etwa auch der Reifeprozess des Kindes zum Erwachsenen.
Das Baby lebt psychisch in einem Chaos. Das Gesicht der Mutter ist
zunächst der einzige ruhende Pol in der Erscheinungen Flucht. Die
Intelligenzleistung des Menschen besteht darin, sich allmählich die
Anarchie seiner Umwelt zu ordnen und sich in diesem Leben
zurechtzufinden.

Das geschieht einmal in physischer und einmal in metaphysischer
Beziehung. Erstens sind z. B. Periodizitäten und Regelmässigkeiten
zu erkennen, etwa, dass auf den Tag die Nacht und auf das Erhitzen

des Teekessels das Kochen des darin enthaltenen Wassers folgt.
Zweitens wird eine Sinngebung gesucht, die in der Sache selbst
nicht erkennbar enthalten ist. Jeder Nachdenkende wird sich einmal

fragen, ob es einen Sinn hat, sich anzustrengen, Leiden auf
sich zu nehmen, für irgendetwas zu kämpfen, wenn das Leben auf
unserem Planeten — wissenschaftlich berechenbar — in soundso-

vielen Jahrtausenden (auch ohne Nachhilfe mittels
Atombombe) erloschen sein wird. Die meisten Menschen werden ihr
Dasein dennoch bejahen und sich vormachen, es habe irgendeinen
vernünftigen Sinn. Dieser Hang zum Zweckhaften ist der Hauptgrund
für die Installation eines Gottes, der dem Unsinn der Existenz

65


	Einen von einem Irrtum befreien, heisst nicht, [...]

