
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 8

Artikel: Warum ist die Banane krumm? : ein psychologischer Exkurs von W.
Baranowsky. Schluss

Autor: Baranowsky, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411396

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411396
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie vor den Offenbarungen der Heiligen Schrift den
Vorzug geben, von kirchlicher Seite her immer wieder unseren
«Wissenschaftsaberglauben» vorhält, wenn man uns auf die
vielen Korrekturen und Unsicherheiten der immer bloss relativ
gültigen menschlichen Erkenntnis gegenüber den absolut
gültigen Offenbarungen der Christusbotschaft aufmerksam macht
— in dieser Frage wissen wir heute Bescheid und antworten:

Eure offenkundige und wachsende Unsicherheit ist die stärkste

Widerlegung eures Anspruches auf absolute Sicherheit der
Christusbotschaft; eure Unsicherheit führt von dieser Absolutheit

weg in die Destruktion, in den Abbau. Unsere menschlichen

Erkenntnisse dagegen erheben keinen Anspruch auf
absolute Sicherheit und Gewissheit; mühsam suchen und schaffen

sie die ihnen eigene und gewiss immer nur relativ gültige
Wahrheit. Aber Tag für Tag festigt sich diese bloss relative
Wahrheit und rundet sich immer weiter aus. Bei uns ist es die
Unsicherheit im Suchen und Schaffen, auf alle Fälle im Aufbau!

Eure Warnungen und Belehrungen mögen gut gemeint
sein, wir können sie euch nicht mehr abnehmen. Ausserhalb
des Christenglaubens bleiben wir bei unseren Positionen und
bauen sie nach Kräften noch weiter aus. Omikron

Voltaire und die Toleranz

Vor nunmehr 200 Jahren war Voltaire in einen leidenschaftlichen

Kampf mit der französischen Inquisitionsjustiz
verstrickt, der ganz Europa erregte. Unmittelbarer Ausgangspunkt

gewesen war die Hinrichtung des 64jährigen Calvinisten Jean
Calas am 9. März 1762 in Toulouse als Opfer der damaligen
fanatischen Intoleranz der katholischen Kirche.

Die französische Rechtspflege befand sich unter Ludwig XV.
in ziemlich argen Zuständen. Die Spruchgewalt lag bei den

sogenannten Parlamenten, die jedoch auch politische
Wirkungsmöglichkeiten hatten, indem sie die Anerkennung von
königlichen Erlassen verweigern konnten. Die weltliche Macht
der katholischen Kirche war noch eine vollständige. Auch nur
Anspielungen auf ihre Omnipotenz oder gegen ihre zerrütteten
sittlich-moralischen Zustände wurden mit Kerker, Galeeren
und Tod beantwortet. Jedoch — es gab einen Voltaire! Auch
er war an die zwei Jahre in der Bastille und aus dem Lande

verbannt gewesen, aber seinen unbarmherzigen Spott und seine

Furchtlosigkeit hatte man zu respektieren gelernt.

Der Fall Calas

Der Hugenotte Jean Calas (geb. 1698) hatte in Toulouse
einen Tuchladen und eine Familie von sechs Kindern. Seine

religiöse Gesinnung war frei von fanatischem Eifer, denn einen
jüngern Sohn liess er zur katholischen Kirche übertreten, ohne
familiär mit ihm zu brechen, und eine katholische Magd
konnte bei ihm unbehelligt ihren Dienst versehen. Auch der
älteste Sohn Marc-Antoine, den der Vater allerdings wegen
seines unsteten Lebens öfters zu tadeln hatte, neigte zu Ueber-

tritt; doch in einem Anfall von Schwermut erhängte er sich am
13. Oktober 1761 im Geschäft des Vaters. Dem herbeigerufenen
Arzt verschwieg man den Vorgang, um die Ehre der Familie zu
schonen. Aber der Chirurg entdeckte die Spuren und sprach
den Verdacht auf Erdrosselung aus. Ein fanatisierter Pöbel
sammelte sich vor dem Hause, und der Bürgermeister verhaftete

die ganze Familie. Eine geistliche Bruderschaft bemächtigte

sich des Leichnams und trug ihn in einer Prozession in
die Kirche. Antoine wurde post mortem als katholisch erklärt
und in einem Totenamt zum Märtyrer erhoben. Nach einer
oberflächlichen Untersuchung kam die Sache vor das Parlament

von Toulouse. Der Vater wurde angeklagt, seinen Sohn
erdrosselt zu haben, um dessen Glaubenswechsel zu verhindern.
Das Gericht machte sich den Volkswahn zu eigen und verurteilte

den alten Calas zum Tode durch das Rad und einen Sohn

zu lebenslänglicher Verbannung. Die übrigen Familienmitglieder

waren damit dem Verderben preisgegeben.
Der 68jährige Voltaire erfuhr durch Reisende auf seinem

Gut in Ferney (bei Genf) von dieser Justiztragödie. Er liess
den jüngsten Sohn zu sich kommen, um sich zu informieren.
Für die verarmte Familie stellte er eigene Geldmittel bereit.
Durch zahlreiche Erkundigungen und gesammelte Beweismittel
überzeugte er sich von der Ungeheuerlichkeit des Urteils. In
Paris mobilisierte er erste Advokaten und interessierte
hochgestellte Leute für die Sache. Unzählige Briefe gingen in die
Welt, an den König, an Minister, an Frau Pompadour, an seine
Freunde und Bekannten. Dem Staatsrat reichte er auf eigene
Kosten eine förmliche Appellation ein. 1763 erschien sein
berühmtes «Traktat über die Toleranz», das von seinen Gefühlen

Warum ist die Banane krumm?
Ein psychologischer Exkurs von W. Baranowsky Schluss

Vereinbarliche Gegensätze

Antipodische Weltanschauungen brauchen sich unter versöhnlichen

Gesichtspunkten nicht auszuschliessen.

Beispiel A: An der Frage «Dualismus oder Monismus» scheiden
sich die Geister von Ernst Ilaeckels Zeiten bis heute. Geist und
Materie stehen unvereinbar nebeneinander, sagen die Dualisten.
Geist und Materie sind Erscheinungsformen ein und derselben Natur,

sagen die Monisten. Aber der Geist ist nicht fleischlich,
verwahren sich die Dualisten, er ist eine Zutat zur Physis. Gegen diese
Spaltung der Welt in eine physische und eine metaphysische Sphäre
sträuben sich wiederum die Monisten: für sie ist alles Materie oder
der Ausfluss von Materie. Nun ist aber der Gegensatz zwischen
Körper und Psyche. Objekt und Subjekt ein täglich erlebter, da auf
der Ergänzung von Angeschautem und Anschauendem unsere
Erlebniswelt beruht. Innerhalb der einen (monistischen) W elt ist die
(dualistische) Zweiheit sozusagen der Mechanismus unserer
Existenz.

Beispiel Ii: Aehnlich unverträglich scheinen sieh Idealismus und
Materialismus gegenüberzustehen. Schon der Augenschein sollte
aber an ihrer Unüberbrückbarkeit zweifeln lassen: Die Materiali¬

sten im kommunistischen Lager werden im Interesse ihrer paradiesischen

Wunschtraum-Zukunft zu idealistischer Selbstentäusserung
angehalten; die christlichen Abendländer als Adepten der
idealistischen Philosophie von Kant huldigen einem Materialismus, der
auch durch regierungsamtliche Masshalteappelle nicht zu bremsen
ist. Aber nicht nur faktisch, sondern auch theoretisch 6ind Idealismus

und Materialismus weniger Gegensätze als vielmehr
ergänzungsfähige Kehrseiten derselben Münze. Der erkenntnistheoretische

Grundsatz des Materialismus lautet in der Formulierung von
Marx: «Bewusstsein ist bewusstes Sein.» Ebenso logisch ist aber,
dass uns das Sein nur soweit und in der Art bewusst werden kann,
wie es unserem Hirn fasslich ist. Dieser Ueberlegung entspricht die
idealistische Auffassung, dass die Naturgesetze nicht etwas seien,
das die Natur dem Menschen offenbare, sondern etwas, das unser
Verstand den Erscheinungen, die zu begreifen er sich mühe, unterstelle.

Dem Materialismus ist nicht zu widerlegen, dass als Idee nur
reifen kann, was die Umstände erlauben, wo nicht heischen. Der
Idealismus darf sich rühmen, dass Ideen oft Tatsachen geschaffen,
die Geschichte verändert haben. Prinzipien zu reiten, ist unsinnig:
Beide Wahrheiten stimmen, nämlich an dem Ort, an den sie passen.
Ein Genie kann seiner Zeit weit voraus sein, aber es lebt nicht
ausserhalb der Zeit; es ist selber ein Produkt seiner Umwelt. Ohne
den Vorreiter aber hinkte seine Generation womöglich hinter ihrer
Zeit her.

63



für Humanität und Gerechtigkeit und von seinem heiligen Zorn
über die geistige Beschränktheit durchglüht ist. In fieberhafter
Erregung verfasste er Denkschriften und Flugblätter, die er
unter das Volk bringen liess.

Drei volle Jahre dauerte der ungleiche Kampf zwischen
einem unerschrockenen Manne und dem ineinander-
gehenden Despotismus von Krone und Kirche. Voltaires Kräfte
verdoppelten sich in dieser Zeit, das verschmitzte Lächeln war
aus seinem Gesichte verschwunden. Er arbeitete nur noch an
der Rehabilitierung der unschuldigen Familie, ja, er unterliess
alle seine gewohnten Polemiken, um niemanden zu verstimmen.

Am 9. März 1765 erklärte ein oberer Gerichtshof auf
Anordnung des Königs das Urteil von Toulouse für nichtig und
die Familie Calas für unschuldig. Der König sprach eine
Entschädigung von 36 000 Livres zu.

Die Familie Calas schmachtete noch im Gefängnis, als sich
im Winter 1761/62 ebenfalls in Südfrankreich, in Castres,

der Fall Sirven

abspielte. Die Familie Sirven zählte drei Töchter und
bewirtschaftete ein kleines Gut. Unter irgendwelchen Umständen
wurde einmal die jüngste Tochter dem Bischof von Castres
vorgestellt, der es fertigbrachte, sie in ein Kloster zu verbringen,
wo sie zur Katholikin umgeformt werden sollte. Da das Mädchen

sich nicht willig zeigte, unterzog man es schweren körperlichen

Züchtigungen. Dadurch im Geiste verwirrt, entfloh es
dem Kloster imd ertränkte sich in einem Brunnen. Wiederum
verdächtigte man die Eltern, durch einen bewussten Mord der
Kirche eine Seele entzogen zu haben. Die Familie Sirven wusste
jedoch um das Schicksal der Calas und floh rechtzeitig in die
Schweiz. In Abwesenheit wurden die Eltern zum Tode und die
beiden Schwestern zur Verbannung verurteilt und ihre Habe
eingezogen.

Da man in Genf wusste, dass Voltaire sich des Falles von
Toulouse angenommen hatte, traten auch die Sirvens mit ihm
in Verbindung. Voltaire verschaffte sich auch in ihrem Fall
genaueste Gewissheit über den Sachverhalt und trat dann mit
der gleichen Hilfsbereitschaft und Hartnäckigkeit für die
Verfolgten ein. Nach jahrelangem Ringen erreichte er auch hier
die Revision des Prozesses und die Freisprechung von Schuld
und Strafe.

Der Fall La Barre/cTEtallonde

Ein in seiner Art noch grauenhafterer Fall von kirchlicher
Justizwillkür trug sich etwa zur gleichen Zeit in Abbeville in
der Picardie zu. Man hatte La Barre, den 17jährgen Sohn eines

Offiziers, und d'Etallonde, den 18jährigen Sohn eines
Präsidenten, ergriffen und sie beschuldigt, sie hätten das Kuzifix auf
einer Brücke beschädigt, vor einer Kapuzinerprozession den

Hut nicht abgenommen und unziemliche Lieder gesungen.
Obwohl die Beweise mehr als dürftig waren, wurden die beiden
zum Tode verurteilt. D'Etallonde sollte die Zunge ausgerissen
werden. Aber er konnte entfliehen und sich nach Deutschland
durchschlagen. La Barre hingegen wurde gefoltert und dami
enthauptet und verbrannt (5. Juni 1766). Seine Appellation an
das Pariser Parlament war mit 15 zu 10 Stimmen abgewiesen
worden.

Für Voltaire lag die Ungeheuerlichkeit dieses Falles darin,
dass ein höchstens undiszipliniertes Verhalten von jungen
Burschen im Wahnwitz der Zeit als «Verbrechen gegen Gott»
abgestempelt und in bestialischer Weise bestraft wurde. In einem
Brief an d'Alembert machte er sich deim auch weidlich Luft
über das «Land von Affen, die so oft zu Tigern werden». Seine

Bemühungen um eine Kassation des Urteils fruchteten diesmal
nichts. Hingegen wurde d'Etallonde sein Schützling, indem er
ihn Friedrich dem Grossen empfahl, der ihn zum Hauptmann
im preussischen Geniekorps machte. Noch nach Jahren schrieb
Voltaire in einem Brief an d'Argental: «Dieses unschuldige
Blut schreit und auch ich schreie und werde bis zu meinem
Tode nicht aufhören zu schreien.»

*
Wie diese Beispiele zeigen, war Voltaire nicht nur ein Ver-

künder neuer Ideen, sondern auch ein furchtloser Streiter,
wenn es galt, die Menschenwürde gegen die Verruchtheit der

Zeit zu verteidigen. Nach seinem einzigartigen, selbstlosen Einsatz

in den genannten Fällen war er als ein einzelner Mann zu

einer Macht in Europa geworden. «Frömmler und Tyrannen,
die durch die Klagen und Verwünschungen von Millionen nie

gerührt, worden waren, wurden bleich bei seinem Namen»

(Macaulay). Er war der erste und grossartige Anwalt der
natürlichen Menschenrechte in der neuern Zeit. W. B.

Wer einen gegnerischen Standpunkt nicht mitvertreten kann,
versteht im Grunde auch nicht die eigene Position.

Beispiel C: Wer behauptet, was das Individuum sei, das sei es

einzig kraft Erbmasse, kann nichts von dem eminenten Einfluss
der Umwellfaktoren wissen, der von der Verhaltensforschung
nachgewiesen wurde. Andererseits tun manche Sozialpsychologen in
der Ueberbewertung der Erziehung so, als stammten die Kinder
nicht von ihren Eltern ab, sondern als kämen sie aus einer neutralen

Retorte. Zwar lässt sich nicht mehr aufrecht erhalten, dass der
Mensch «fertig» auf die Welt komme; erst durch seine Erlebnisse
wird er geformt. Gleichwohl ist der Stoff, der geformt werden kann,
vorgegeben. Recht haben also wieder einmal beide Theorien, aber
eben nur beide zusammen. Die gegensätzlichen Auffassungen bilden
keine unbedingten Widersprüche. Mutter aller Irrtümer ist nur
immer das einzelne Sy6tem, das — verabsolutiert — den Wahrheitsanteil

jedes anderen leugnet.

Beispiel ü: Willensfreiheit und Determination schliessen sich
nicht aus, sondern bedingen einander geradezu. Ein Wille, der von
nichts abhinge, wäre überhaupt kein Wille, sondern reines Zufallsspiel,

denn nur «etwas» (Bestimmbares) kann gewollt werden.
Andererseits ergibt die (theoretische) Determination durch Dutzende
verschiedener Determinanten einen gewissen Spielraum.

Dass jeder tun könne, was er wolle, ist natürlich ein Denkfehler.
Der Konjunktiv, in dem man hernach kommentiert, dass man auch

anders hätte handeln können, ist ein sinnfälliger Ausdruck der
Irrealität. Was man für Handlungsmöglichkeiten hält, sind in
Wirklichkeit bloss Denkmöglichkeiten. «Wünschen kann man Entgegengesetztes,

aber wollen nur eines davon; und welches dies sei, offenbart

dem Bewusstsein erst die Tat», schrieb Schopenhauer in

seiner «Preisschrift über die Freiheit des Willens».
Sartre dagegen bejaht die Willensfreiheit. Damit leugnet er

aber nicht die Aengste, Wünsche und Antriebe, die uns zu Handlung

oder Unterlassung drängen. Er bestellt hingegen auf der

Verantwortlichkeit des Menschen. Wer wollte die leugnen?
Niemand kann die individuelle Haftung abschütteln; und wie wäre sie

denkbar ohne ein Minimum an freier Entscheidung? Aber der

Mensch hat sich nicht selber erschaffen. Seine Freiheit ist also allein

durch seine Anlage höchst beschränkt.

Geborgenheit im Glauben an Wissenschaft

Für das Leben gibt es keine Gebrauchsanweisung. Der Versuch,

es ideologisch zu ordnen, zwingt die natürliche Vielfalt in die

künstliche Starre eines Paragraphenwerkes. Das weltanschauliche

System' vereinfacht die Wirklichkeit, von der es ja nur gewisse Züge

erfassen kann, und macht es dadurch zu einer komplizierten
Aufgabe, sich an ihm zu orientieren. In Wahrheit ist eine weltanschauliche

Gesetzmässigkeit nie etwas Gefundenes, Entdecktes, sondern

etwas dem Geschehen subjektiv Unterlegtes. Betrachtet man das

Geschehen nur noch unter dem Aspekt des Systems, wird man

64



Propaganda,

ein alltägliches Schlagwort unserer Zeit. Und doch lässt sich
darüber nachdenken. Schenken wir ihm einige Augenblicke.

Es gibt zwei Arten voim Propaganda, die künslliclie und die
natürliche. Die künstliche ist einfach Werbung. Sie wird für
alles betrieben, für Waren, Unternehmungen, politische,
religiöse und andere Ideen und Bestrebungen. Aber auf keinen
Fall ist sie ein Gradmesser für den Wert dessen, was sie unter
die Leute bringen möchte, im Gegenteil: je lauteren Lärm sie
macht, desto grössere Vorsicht ist dem von ihr angepriesenen
«Gegenstand» gegenüber geboten. Man kennt das von der
Marktschreierei her.

Unter natürlicher Propaganda ist die Werbekraft zu
verstehen, die der «Gegenstand» selber ausstrahlt; dieser ist nicht
auf Empfehlung angewiesen, die Ueberzeugungskraft liegt in
seinem Eigenwert, in der imiern Echtheit, oder also: in der
Wahrlteit. Dies gilt natürlich in erster Linie für das Geistige,
das Weltanschauliche, worüber in diesem Aufsatz zu sprechen
ist.

Dabei ist in erster Linie festzulegen, dass es keine Wahrheit
an sich gibt als die des Seins, die für uns aber unergründlich
ist; wir ahnen sie nur in den Teilwahrheiten, zu denen sich der
Mensch in vielen Gebieten sinnend und forschend durchgerungen

hat. Sie alle zusammen ergäben, wenn keine Lücke
zwischen ihnen bestünde, die absolute Wahrheit. Wir müssen
uns aber mit den Teilstücken begnügen; docli bilden wir uns
gerne ein, wohl um unsere Wahrheitssehnsucht zu beruhigen,
die ganze Wahrheit zu besitzen.

Von Wahrheit hört man besonders viel auf religiösem
Gebiete sprechen. Und das ist sehr wohl verständlich, da die
Religion nur dann Gläubige findet und beruhigend auf diese
wirkt, wenn sie ihre Lehre als absolut wahr ausgibt. Täte sie
das nicht, so würde sie dem Zweifel Tür und Tor öffnen, und
das wäre ihr Ende. ¦¦¦

Was aber hat dies mit Propaganda zu tun? — Hört die
Glocken landauf und -ab schallen, die Priester in unzähligen
kleinen und grossen Kirchen das Wort Gottes verkünden, seht
die zahllosen zum Himmel ragenden Türme, den Prunk in den
katholischen Kirchen, die Prozessionen mit Fahnen, Baldachi-

Einen von einem Irrtum befreien, heisst nicht, ihm etwas zu
nehmen, sondern geben : denn die Erkenntnis, dass etwas falsch
sei, ist eben eine Wahrheit. Kein Irrtum aber ist unschädlich,
sondern jeder wird früher oder später dem, der ihn liegt,
Unheil bereiten. Arthur Schopenhauer

nen und Priestern in sonderbarem Putz! Das ist Propaganda,
grossangelegte künstliche Propaganda. Und es ist ja so, dass

das Geräuschvolle und sichtbar Auffällige die wirksamsten
Mittel sind, die Massen für sich zu gewinnen, die ja ohnehin
dazu neigen, sich einer absoluten «Wahrheit» und Macht zu
unterwerfen. Sie werden damit des eigenen Denkens und der
eigenen Verantwortlichkeit enthoben; sie brauchen bloss zu
glauben und zu gehorchen. Wir haben uns also über den Erfolg
der Propaganda, die die Kirche seit gegen 2000 Jahren macht,
nicht zu verwundern.

Aber auch im freigeistigen Lager ist die Fahne mit der
Devise «Wahrheit» aufgepflanzt, jedoch in ganz anderem Sinne
als bei der Kirche. Bei uns ist Wahrheit ein Ideal, das heisst
ein Ziel, dem wir zustreben; sie lässt sich nicht als Ganzes

erfassen und festhalten; der forschende Menschengeist muss
ihr nachspüren, muss sie körnchenweise zusammentragen, und
in diesem Streben nach Erkennung der Wahrheit empfinden
wir im Bereich des Geistigen den Sinn des Lebens.

Und wie steht es bei uns mit der Propaganda? Auch wir
Freidenker kommen nicht ohne solche aus, schon im Hinblick
auf den ungeheuren Reklameapparat, den die Kirche zur
Verfügung hat. Auch wir müssen zu Worte kommen, müssen unser
kulturelles Anliegen, das freie, dogmenlose Denken und die im
Natürlichen begründete Ethik an die Menschen herantragen,
die ein Ohr haben für das unaufdringliche Wahrheitsklingen,
das uns aus der erforschten Wirklichkeit entgegenkommt. Diese

aufhorchenden, dem grossen Lärm abholden Menschen zu
sammeln erachtet die Freigeistige Vereinigung der Schweiz als ihre
Aufgabe. Ihre unauffällige Propaganda besteht in ihrer
Vortragstätigkeit, in der Verbreitung freigeistiger Literatur und in
der Darlegung ihres Gedankengutes in einem Presseorgan, dem

«Freidenker», von dem Sie eben jetzt ein Blatt in Händen
haben. E. Brauchlin

gezwungen, Tatsachen «passend» zu interpretieren, die andernfalls
«unerklärlich» blieben.

Die Psychoanalytiker meinen, dass der Mensch von seinen
(sexuellen) Trieben abhinge. Die Marxisten behaupten, dass der Mensch
von den (ökonomischen) Verhältnissen geformt werde. Die Be-
havioristen wähnen, dass sich die Gewohnheiten des Menschen
ausschliesslich in Beantwortung von Umweltreizen herausbilden. Die
Individualpsychologen machen Ehrgeiz und Machtstreben als

Hauptantriebe im Prozess der Anpassung des einzelnen an die
Gesellschaft geltend.

Freilich haben sich Freud, Marx, Watson oder Adler nicht
ausdrücklich zu der Behauptung hundertprozentiger Gültigkeit
ihrer Denksysteme verstiegen. Aber die Wahrheit wird natürlich
auch ohne besondere Bekräftigung als unteilbar verstanden —
jedenfalls von Systemdenkern und erst recht natürlich von den
Erfindern der Lehrgebäude. Diese Gedankenburgen werden dann von
Anhängern verteidigt, die sich gegen jede Fehlerkorrektur, ja gegen
weiterführende Forschung auf dem Gebiet sträuben, wo sie statt
beschwerlicher Zweifel endlich beruhigende Gewissheit gefunden
haben. Oft hat die Wissenschaft zwar die Religion aus den Köpfen
verdrängt, aber nicht aus den Gefühlen das Bedürfnis nach
Geborgenheit. Infolgedessen wird dann au die Wissenschaft geglaubt, die
zu diesem Behufe ebenso verabsolutiert wird wie früher die Religion.

Sicher braucht der Mensch eine Ordnungsvorstellung, «aus die¬

sem Meer des Irrtums aufzutauchen». Es ist die zivilisatorische
Leistung des Homo sapiens, sich nicht wie das Tier in die
vorgefundene Natur eingefügt, sondern diese zu einem Grossteil
beherrschen gelernt zu haben. Der kulturellen Entwicklung vom
Neandertaler zum Zeitgenossen des zwanzigsten Jahrhunderts
entspricht etwa auch der Reifeprozess des Kindes zum Erwachsenen.
Das Baby lebt psychisch in einem Chaos. Das Gesicht der Mutter ist
zunächst der einzige ruhende Pol in der Erscheinungen Flucht. Die
Intelligenzleistung des Menschen besteht darin, sich allmählich die
Anarchie seiner Umwelt zu ordnen und sich in diesem Leben
zurechtzufinden.

Das geschieht einmal in physischer und einmal in metaphysischer
Beziehung. Erstens sind z. B. Periodizitäten und Regelmässigkeiten
zu erkennen, etwa, dass auf den Tag die Nacht und auf das Erhitzen

des Teekessels das Kochen des darin enthaltenen Wassers folgt.
Zweitens wird eine Sinngebung gesucht, die in der Sache selbst
nicht erkennbar enthalten ist. Jeder Nachdenkende wird sich einmal

fragen, ob es einen Sinn hat, sich anzustrengen, Leiden auf
sich zu nehmen, für irgendetwas zu kämpfen, wenn das Leben auf
unserem Planeten — wissenschaftlich berechenbar — in soundso-

vielen Jahrtausenden (auch ohne Nachhilfe mittels
Atombombe) erloschen sein wird. Die meisten Menschen werden ihr
Dasein dennoch bejahen und sich vormachen, es habe irgendeinen
vernünftigen Sinn. Dieser Hang zum Zweckhaften ist der Hauptgrund
für die Installation eines Gottes, der dem Unsinn der Existenz

65



Unsere Leser schreiben

Aus der Strafanstalt Celle, BRD, erreichte uns ein Brief, worin zu
dem Schlaglicht «Was sagt der Gefängnisgeistliche dazu?» in Nr. 6/66
Stellung genommen wird. Der Schreiber befindet sich seit längerer
Zeit in der Strafanstalt, ist Freidenker und Empfänger unserer
Zeitschrift. Er schreibt:

In der letzten Ausgabe des «Freidenkers» war unter der Ueber-
schrift «Was sagt der Gefängnisgeistliche dazu?» ein Artikel
abgedruckt, der sich auf die Vorfälle im Hamburger Gefängnis bezog.
Bitte gestatten Sie mir, hierzu meine Meinung zum Ausdruck zu
bringen. In diesem besagten Artikel bezogen Sie sich auf einen von
Gösta v. Uexküll in der «Zürcher Woche» erschienenen Bericht. Darin
wurde behauptet, dass «es in anderen Gegenden Deutschlands in
den Strafanstalten mit der Behandlung Gefangener noch schlechter
bestellt «ei». Diese Behauptung dürfte zu Irrtümern Anlass geben.
Vermutlich sind damit die Strafanstalten im andern Teil Deutschlands

— nämlich in der Ostzone — gemeint, wo Gefangene in den
Strafanstalten schutzlos der Schikane und Prügeln ausgesetzt sind
und wie Sklaven alten Stils behandelt werden.

Wie bereits erwähnt, befinde ich mich selbst in einer
westdeutschen Strafanstalt — und wer kennt das Leben in einer
Strafanstalt besser als der Gefangene selbst. So kann ich Ihnen berichten,

dass in der hiesigen Strafanstalt — es handelt sich immerhin
um eine grössere Anstalt — die Aufsichtsbeamten nicht mit einem
Gummiknüppel umhergehen und auch hier kein Gefangener brutal
zusammengeschlagen wird.

Natürlich gibt es auch hier einige renitente Gefangene, die
meinen, aus der Anstaltsordnung ausbrechen zu können, und es gibt
auch hier eine Beruhigungszelle, die aber kaum belegt wird. Die
renitenten Gefangenen werden aber hier mit humaneren Mitteln
wieder zur Vernunft gebracht.

Führt sich ein Gefangener so, wie es sich gehört und wie man es

von ihm erwartet, so wird ihm hier kein Aufsichtsbeamter etwas
zuleide tun.

Damit sei nun klar gesagt, dass in der hiesigen Strafanstalt ein
Strafvollzug herrscht, der im Hinblick auf die erkannte Strafe
zwar hart und streng, aber doch human ist.

Ferner möchte ich bemerken, dass der Anstaltsgeistliche keinen
Einfluss auf Vollzugsmassnahmen in der Anstalt hat. Dieser ist
allein nur für die ihm obliegende seelsorgerische Tätigkeit in

der Anstalt zuständig, in die sich wiederum das Aufsichtspersonal
nicht einmischen darf.

Natürlich sind die Vorfälle in Hamburg und Köln nicht zu billigen,

und diese hätten nicht geschehen dürfen. Ich bin aber der
Ansicht, dass diese Vorkommnisse durch die Sensationsgier der
Oeffentlichkeit weit, weit aufgeblasen wurden. Dieses beweist
schon — wie amtlich festgestellt wurde — dass der Häftling Haase
nicht, wie von der Presse berichtet, auf einen Lattenrost

festgebunden und so lange geprügelt wurde, bis sein Gesäss nur noch eine

«blutige Masse» war. X. Y.

Der Vorstand der Strafanstalt Celle schreibt dazu:

Dem Bericht des X.Y. ist von der Anstalt aus nichts hinzuzufügen.
Es wäre in den Anstalten besser bestellt, wenn diese Einsicht und
Objektivität von der Mehrzahl getragen würde. Doch leider!! Dann
nützt auch das grösste menschliche Entgegenkommen nichts. Nur
wenn das Wollen beiderseits vorhanden ist, wird erzieherisch etwas
zu erreichen sein. Denn das ist letzten Endes das Ziel eines Strafvollzuges.

Wir freuen uns über die schöne menschliche Einstellung der Leitung
der Strafanstalt Celle und sind überzeugt, dass sie in der Besserung
und Umerziehung ihrer Häftlinge weit bessere Erfolge aufzuweisen
hat, als die Hamburger Anstalt.

Ob mit den «anderen Gegenden Deutschlands» die Deutsche
Demokratische Republik» gemeint ist, darüber müssten wir Herrn von Uexküll

befragen. Schweizer, die aus ostdeutschen Gefängnissen in die
Heimat zurückkehrten, erklärten auf Befragung stets, sie hätten sich
über die Behandlung nicht zu beklagen.

Was die «Zuständigkeit» des Gefängnisgeistlichen betrifft, so sind
wir doch der Meinung, dass er gegen Unmenschlichkeiten zu
protestieren hat, er soll «der Hüter seines Bruders sein»!

Dass die Sensationspresse aufbauscht, steht fest. Tatsache bleibt
aber auch, dass der Häftling Haase durch Misshandlungen ums Leben
kam. Redaktion

Schlaglichter

Um die Schaffung künstlichen Lebens

Die Schaffung künstlichen Lebens aus der Retorte bezeichnete
Dr. Charles C. Price, Präsident der Amerikanischen Chemischen
Gesellschaft, nur noch als eine Frage von Zeit und Geld.

Price sprach vor 11 000 führenden Chemikern aus aller Welt,
die in Atlantic City zur 150. Tagung der ACS zusammengekommen

einen «höheren Sinn» verleiht. Dieser freilich kann von uns
dennoch nie eingesehen, sondern eben nur geglaubt werden.

Der Denkende möchte sich über sein Dasein Rechenschaft geben.
Er sucht also nach einem Woher und Wozu hinter den Lebensvorgängen.

Zugleich aber bleibt er sich des «Als-ob-Charakters» aller
Erklärungen bewusst. Wer nicht das Verlangen nach einer
Sinngebung hat, ist ein stumpfer Geselle; wer die Relativität seiner
subjektiven Sinndeutung nicht erkennt, hat keinerlei analytischen
Intellekt oder ist ein Fanatiker aus Passion. Es ist die Bestimmung
des geistig bewegten Menschen, nach Lebenssinn zu suchen. Ist dieser

(subjektiv) geortet, soll auf seine Erkenntnis aber kein Dogmengebäude

getürmt werden. Aller Sinn ist ja eben nur «als ob», Denkspiel,

Glaubensannahme, Lebenshilfe zur besseren Bewältigung des

Alltags. Unsere Aufgaben sind allemal «nur Stückwerk», nämlich
zeitlich und von dieser Welt.

Die einfache Tatsache zu erkennen ist schwieriger, als
Unverstandenes kompliziert zu deuten. Das Kind begreift eines Tages,
dass hinter dem Tisch kein Märchengeheimnis steckt. Der Erwachsene

lernt einsehen, dass hinter dem Leben ebensowenig ist wie
hinter dem Tisch. Die Dinge sind wie sie sind; das ist alles. Ein
Mensch, der nicht wahrhaben will, dass jegliche Sinndeutung der
Existenz, jede Philosophie oder religiöse Weltanschauung nicht aus
himmlischer Eingebung erspriesst, sondern aus einem durch 6eine
gegebene Struktur beschränkten Gehirn quillt, läuft Gefahr, in
einem Denkschema ein Naturgesetz zu sehen, die hilfsweise Inter¬

pretation der Wirklichkeit für hehre Wissenschaft zu halten. Zu

jeder differenzierenden Sonderung von Zusammenhängen bedarf
es jedoch der Klarsicht, was an den Erscheinungen «dran», was an

ihnen Natur ist und was Deutung und Menschenwitz.
Einen kritischen Kopf dünkt es unwürdig, sich ein philosophisches

System fertig von der Stange zuzulegen und die Ideen eines
noch so grossen Denkers in Bausch und Bogen nachzubeten. Wer das

eigene Erkenntnisvermögen in eine Schablone zwängt, sich festlegt,
seine Antworten gleichsam auf Lochkarten stanzt, wird geistig
steril. Jedes geführte Gespräch, jedes gelesene Buch, jedes gehörte
Referat, das uns —¦ sofern es zu unseren Ansichten passt — zu

seinem Teile prägt, engt ohnehin die Freiheit unserer weltanschaulichen

Wahl ein. Was wir uns gestern zwanglos angeeignet haben.
lenkt und bestimmt uns morgen. Daher soll man nicht nur nichts
ohne skeptische Prüfung hinnehmen, sondern sich auch ein Stückchen

Misstrauen gegen den eigenen Standpunkt bewahren, sieh also

der Relativität seiner Perspektive bewusst bleiben.
Des Lebens Vielfalt passt in kein System. Die Schwierigkeiten des

Daseins sind am besten zu meistern, wenn man nur sie — einzeln
und sachlich, wie sie sich darbieten — ins Auge fasst, die «letzten»
Dinge» aber, da unlösbar, unbegrübelt lässt. Alles Diesseitige ist im

Prinzip einfach; lernen wir, alle Erscheinungen zunächst einmal

naiv, nüchtern, unverstellt von Vorurteilen zu sehen! Um 60 eher

wird uns das Hinter- und Abgründige auffallen, das als Abweichung
von der Norm unsere Aufmerksamkeit oder besonderen Scharfsinn
erfordert.


	Warum ist die Banane krumm? : ein psychologischer Exkurs von W. Baranowsky. Schluss

