Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 8

Artikel: Voltaire und die Toleranz

Autor: W.B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411395

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Philosophie vor den Offenbarungen der Heiligen Schrift den
Vorzug geben, von kirchlicher Seite her immer wieder unseren
«Wissenschaftsaberglauben» vorhilt, wenn man uns auf die
vielen Korrekturen und Unsicherheiten der immer bloss relativ
giiltigen menschlichen Erkenntnis gegeniiber den absolut giil-
tigen Offenbarungen der Christushotschaft aufmerksam macht
— in dieser Frage wissen wir heute Bescheid und antworten:

Eure offenkundige und wachsende Unsicherheit ist die stirk-
ste Widerlegung eures Anspruches auf absolute Sicherheit der
Christusbotschaft: eure Unsicherheit fithrt von dieser Absolut-
heit weg in die Destruktion, in den Abbau. Unsere menschli-
chen Erkenntnisse dagegen erheben keinen Anspruch auf ab-
solute Sicherheit und Gewissheit; mithsam suchen und schaf-
fen sie die ihnen eigene und gewiss immer nur relativ giiltige
Wahrheit. Aber Tag fiir Tag festigt sich diese bloss relative
Wahrheit und rundet sich immer weiter aus. Bei uns ist es die
Unsicherheit im Suchen und Schaffen, auf alle Fille im Auf-
bau! Eure Warnungen und Belehrungen mogen gut gemeint
sein, wir konnen sie euch nicht mehr abnehmen. Ausserhalb
des Christenglaubens bleiben wir bei unseren Positionen und
bauen sie nach Kriften noch weiter aus. Omikron

Voltaire und die Toleranz

Vor nunmehr 200 Jahren war Voltaire in einen leidenschaft-
lichen Kampf mit der franzésischen Inquisitionsjustiz ver-
strickt, der ganz Europa erregte. Unmittelbarer Ausgangspunkt
gewesen war die Hinrichtung des 64jihrigen Calvinisten Jean
Calas am 9. Mirz 1762 in Toulouse als Opfer der damaligen
fanatischen Intoleranz der katholischen Kirche.

Die franzosische Rechtspflege befand sich unter Ludwig XV,
in ziemlich argen Zustinden. Die Spruchgewalt lag bei den
sogenannten Parlamenten, die jedoch auch politische Wir-
kungsmoglichkeiten hatten, indem sie die Anerkennung von
koniglichen Erlassen verweigern konnten. Die weltliche Macht
der katholischen Kirche war noch eine vollstindige. Auch nur
Anspielungen auf ihre Omnipotenz oder gegen ihre zerriitteten
sittlich-moralischen Zustinde wurden mit Kerker, Galeeren
und Tod beantwortet. Jedoch — es gab einen Voltaire! Auch
er war an die zwei Jahre in der Bastille und aus dem Lande

verbannt gewesen, aber seinen unbarmherzigen Spott und seine
Furchtlosigkeit hatte man zu respektieren gelernt.

Der Fall Calas

Der Hugenotte Jean Calas (geb. 1698) hatte in Toulouse
einen Tuchladen und eine Familie von sechs Kindern. Seine
religiose Gesinnung war frei von fanatischem Eifer, denn einen
jiingern Sohn liess er zur katholischen Kirche iibertreten, ohne
familidfr mit ihm zu brechen, und eine katholische Magd
konnte bei ihm unbehelligt ihren Dienst versehen. Auch der
dlteste Sohn Marc-Antoine, den der Vater allerdings wegen
seines unsteten Lebens 6fters zu tadeln hatte, neigte zu Ueber-
tritt; doch in einem Anfall von Schwermut erhingte er sich am
13. Oktober 1761 im Geschift des Vaters. Dem herbeigerufenen
Arzt verschwieg man den Vorgang, um die Ehre der Familie zu
schonen. Aber der Chirurg entdeckte die Spuren und sprach
den Verdacht auf Erdrosselung aus. Ein fanatisierter PGbel
sammelte sich vor dem Hause, und der Biirgermeister verhaf-
tete die ganze Familie. Eine geistliche Bruderschaft bemich-
tigte sich des Leichnams und trug ihn in einer Prozession in
die Kirche. Antoine wurde post mortem als katholisch erklirt
und in einem Totenamt zum Mirtyrer erhoben. Nach einer
oberflichlichen Untersuchung kam die Sache vor das Parla-
ment von Toulouse. Der Vater wurde angeklagt, seinen Sohn
erdrosselt zu haben, um dessen Glaubenswechsel zu verhindern.
Das Gericht machte sich den Volkswahn zu eigen und verur-
teilte den alten Calas zum Tode durch das Rad und einen Sohn
zu lebenslinglicher Verbannung. Die iibrigen Familienmit-
glieder waren damit dem Verderben preisgegeben.

Der 68jihrige Voltaire erfuhr durch Reisende auf seinem
Gut in Ferney (bei Genf) von dieser Justiztragodie. Er liess
den jiingsten Sohn zu sich kommen, um sich zu informieren.
Fiir die verarmte Familie stellte er eigene Geldmittel bereit.
Durch zahlreiche Erkundigungen und gesammelte Beweismittel
iiberzeugte er sich von der Ungeheuerlichkeit des Urteils. In
Paris mobilisierte er erste Advokaten und interessierte hoch-
gestellte Leute fiir die Sache. Unzihlige Briefe gingen in die
Welt, an den Konig, an Minister, an Frau Pompadour, an seine
Freunde und Bekannten. Dem Staatsrat reichte er auf eigene
Kosten eine férmliche Appellation ein. 1763 erschien sein be-
rithmtes «Traktat iiber die Toleranz», das von seinen Gefiithlen

Warum ist die Banane krumm?

Ein psychologischer Exkurs von W. Baranowsky Schluss

Vereinbarliche Gegensiitze

Antipodische Weltanschauungen brauchen sich unter verséhn-
lichen Gesichtspunkten nicht auszuschliessen.

Beispiel A: An der Frage «Dualismus oder Monismus» scheiden
sich die Geister von Ernst Haeckels Zeiten bis heute. Geist und
Materie stehen unvereinbar nebeneinander, sagen die Dualisten.
Geist und Materie sind Erscheinungsformen ein und derselben Na-
tur, sagen die Monisten. Aber der Geist ist nicht fleischlich. ver-
wahren sich die Dualisten. er ist eine Zutat zur Physis. Gegen diese
Spaltung der Welt in eine physische und eine metaphysische Sphiire
striuben sich wiederum die Monisten: fiir sie ist alles Materie oder
der Ausfluss von Materie. Nun ist aber der Gegensatz zwischen
Kérper und Psyche, Objekt und Subjekt ein tiglich erlebter, da aufl
der Ergiinzung von Angeschautem und Anschauendem unsere Er-
lebniswelt beruht. Innerhalb der einen (monistischen) Welt ist die
(dualistische) Zweiheit sozusagen der Mechanismus unserer Exi-
stenz.

Beispiel B: Aehnlich unvertriglich scheinen sich Idealismus und
Materialismus gegeniiberzustehen. Schon der Augenschein sollte
aber an ihrer Uniiberbriickbarkeit zweifeln lassen: Die Materiali-

sten im kommunistischen Lager werden im Interesse ihrer paradie-
sischen Wunschtraum-Zukunft zu idealistischer Selbstentdusserung
angehalten; die christlichen Abendlinder als Adepten der ideali-
stischen Philosophie von Kant huldigen einem Materialismus, der
auch durch regierungsamtliche Masshalteappelle nicht zu bremsen
ist. Aber nicht nur faktisch, sondern auch theoretisch sind Idealis-
mus und Materialismus weniger Gegensiitze als vielmehr ergin-
zungsfihige Kehrseiten derselben Miinze. Der erkenntnistheore-
tische Grundsatz des Materialismus lautet in der Formulierung von
Marx: «Bewusstsein ist bewusstes Scin.» Ebenso logisch ist aber,
dass uns das Sein nur soweit und in der Art bewusst werden kann,
wie es unserem Hirn fasslich ist. Dieser Ueberlegung entspricht die
idealistische Auffassung, dass die Naturgesetze nicht etwas seien,
das die Natur dem Menschen offenbare, sondern etwas, das unser
Verstand den Erscheinungen, die zu begreifen er sich miihe, unter-
stelle.

Dem Materialismus ist nicht zu widerlegen, dass als Idee nur
reifen kann, was die Umstinde erlauben, wo nicht heischen. Der
Idealismus darf sich rithmen, dass Ideen oft Tatsachen geschaffen,
die Geschichte veridndert haben. Prinzipien zu reiten, ist unsinnig:
Beide Wahrheiten stimmen, nimlich an dem Ort, an den sie passen.
Ein Genie kann seiner Zeit weit voraus sein, aber es lebt nicht
cusserhalb der Zeit; es ist selber ein Produkt seiner Umwelt. Ohne

den Vorreiter aber hinkte seine Generation womdaglich hinter ihrer
Zeit her.

63



fiir Humanitét und Gerechtigkeit und von seinem heiligen Zorn
iiber die geistige Beschriinktheit durchgliiht ist. In fieberhafter
Erregung verfasste er Denkschriften und Flugblitter, die er
unter das Volk bringen liess.

Drei volle Jahre dauerte der ungleiche Kampf zwischen
einem unerschrockenen Manne und dem ineinander-
gehenden Despotismus von Krone und Kirche. Voltaires Krifte
verdoppelten sich in dieser Zeit, das verschmitzte Licheln war
aus seinem Gesichte verschwunden. Er arbeitete nur noch an
der Rehabilitierung der unschuldigen Familie, ja, er unterliess
alle seine gewohnten Polemiken, um niemanden zu verstim-
men. Am 9. Mirz 1765 erklirte ein oberer Gerichtshof auf An-

-ordnung des Konigs das Urteil von Toulouse fiir nichtig und
die Familie Calas fiir unschuldig. Der Kénig sprach eine Ent-
schiddigung von 36 000 Livres zu.

Die Familie Calas schmachtete noch im Gefiingnis, als sich
im Winter 1761/62 ebenfalls in Siidfrankreich, in Castres,

der Fall Sirven

abspielte. Die Familie Sirven zihlte drei Téchter und bewirt-
schaftete ein kleines Gut. Unter irgendwelchen Umstiinden
wurde einmal die jiingste Tochter dem Bischof von Castres vor-
gestellt, der es fertigbrachte, sie in ein Kloster zu verbringen,
wo sie zur Katholikin umgeformt werden sollte. Da das Mad-
chen sich nicht willig zeigte, unterzog man es schweren karper-
lichen Ziichtigungen. Dadurch im Geiste verwirrt, entfloh es
dem Kloster und ertrinkte sich in einem Brunnen. Wiederum
verdichtigte man die Eltern, durch einen bewussten Mord der
Kirche eine Seele entzogen zu haben. Die Familie Sirven wusste
jedoch um das Schicksal der Calas und floh rechtzeitig in die
Schweiz. In Abwesenheit wurden die Eltern zum Tode und die
beiden Schwestern zur Verbannung verurteilt und ihre Habe
eingezogen.

Da man in Genf wusste, dass Voltaire sich des Falles von
Toulouse angenommen hatte, traten auch die Sirvens mit ihm
in Verbindung. Voltaire verschaffte sich auch in ihrem Fall
genaueste Gewissheit iiber den Sachverhalt und trat dann mit
der gleichen Hilfsbhereitschaft und Hartnéckigkeit fiir die Ver-
folgten ein. Nach jahrelangem Ringen erreichte er auch hier
die Revision des Prozesses und die Freisprechung von Schuld
und Strafe.

Der Fall La Barre/d’ Etallonde

Ein in seiner Art noch grauenhafterer Fall von kirchlicher
Justizwillkiir trug sich etwa zur gleichen Zeit in Abbéville in
der Picardie zu. Man hatte La Barre, den 17jihrgen Sohn eines
Offiziers, und d’Etallonde, den 18jihrigen Sohn eines Priisi-
denten, ergriffen und sie beschuldigt, sie hiitten das Kuzifix auf
einer Briicke beschidigt, vor einer Kapuzinerprozession den
Hut nicht abgenommen und unziemliche Lieder gesungen. Ob-
wohl die Beweise mehr als diirftig waren, wurden die beiden
zum Tode verurteilt. D’Etallonde sollte die Zunge ausgerissen
werden. Aber er konnte entfliehen und sich nach Deutschland
durchschlagen. La Barre hingegen wurde gefoltert und dann
enthauptet und verbrannt (5. Juni 1766). Seine Appellation an
das Pariser Parlament war mit 15 zu 10 Stimmen abgewiesen
worden,

Fiir Voltaire lag die Ungeheuerlichkeit dieses Falles darin,
dass ein hochstens undiszipliniertes Verhalten von jungen Bur-
schen im Wahnwitz der Zeit als «Verbrechen gegen Gott» ab-
gestempelt und in bestialischer Weise bestraft wurde. In einem
Brief an d’Alembert machte er sich denn auch weidlich Luft
iiber das «Land von Affen, die so oft zu Tigern werden». Seine
Bemiihungen um eine Kassation des Urteils fruchteten diesmal
nichts. Hingegen wurde d’Etallonde sein Schiitzling, indem er
ihn Friedrich dem Grossen empfahl, der ihn zum Hauptmann
im preussischen Geniekorps machte. Noch nach Jahren schrieb
Voltaire in einem Brief an d’Argental: «Dieses unschuldige
Blut schreit . .. und auch ich schreie und werde bis zu meinem
Tode nicht aufhéren zu schreien.»

*

Wie diese Beispiele zeigen, war Voltaire nicht nur ein Ver-
kiinder neuer Ideen, sondern auch ein furchtloser Streiter,
wenn es galt, die Menschenwiirde gegen die Verruchtheit der
Zeit zu verteidigen. Nach seinem einzigartigen, selbstlosen Ein-
satz in den genannten Fillen war er als ein einzelner Mann zu
einer Macht in Europa geworden. «Frommler und Tyrannen,
die durch die Klagen und Verwiinschungen von Millionen nie
gerithrt worden waren, wurden bleich bei seinem Namen»
(Macaulay). Er war der erste und grossartige Anwalt der natiir-
lichen Menschenrechte in der neuern Zeit. W.B.

Wer einen gegnerischen Standpunkt nicht mitvertreten kann,
versteht im Grunde auch nicht die eigene Position.

Beispiel C: Wer behauptet, was das Individuum sei, das sei es
einzig kraft Erbmasse, kann nichts von dem eminenten Einfluss
der Umwelifaktoren wissen, der von der Verhaltensforschung
nachgewicsen wurde. Andererseits tun manche Sozialpsychologen in
der Ueberbewertung der Erzichung so, als stammten die Kinder
nicht von ihren Eltern ab, sondern als kimen sie aus einer neutra-
len Retorte. Zwar liisst sich nicht mehr aufrecht erhalten, dass der
Mensch «fertig» auf die Welt komme; erst durch seine Erlebnisse
wird er geformt. Gleichwohl ist der Stoff, der geformt werden kann,
vorgegeben. Recht haben also wieder einmal beide Theorien, aber
eben nur beide zusammen. Die gegensitzlichen Auffassungen bilden
keine unbedingten Widerspriiche. Mutter aller Irrtiimer ist nur
immer das einzelne System, das — verabsolutiert — den Wahrheits-
anteil jedes anderen leugnet.

Beispiel D: Willensfreiheit und Determination schliessen sich
nicht aus, sondern bedingen einander geradezu. Ein Wille, der von
nichts abhinge, wire iiberhaupt kein Wille, sondern reines Zufalls-
spiel, denn nur «etwas» (Bestimmbares) kann gewollt werden. An-
dererseits ergibt die (theoretische) Determination durch Dutzende
verschiedener Determinanten einen gewissen Spielraum.

Dass jeder tun konne, was er wolle, ist natiirlich ein Denkfehler.
Der Konjunktiv, in dem man hernach kommentiert, dass man auch

64

anders hitte handeln konnen, ist ein sinnfilliger Ausdruck der Ir-
realitit. Was man fiir Handlungsmoglichkeiten hilt, sind in Wirk-
lichkeit bloss Denkméglichkeiten. «Wiinschen kann man Entgegen-
gesetztes, aber wollen nur eines davon; und welches dies sei, offen-
bart dem Bewusstsein erst die Tat», schrieb Schopenhauer in
seiner «Preisschrift iiber die Freiheit des Willens».

Sartre dagegen bejaht die Willensfreiheit. Damit leugnet er
aber nicht die Aengste, Wiinsche und Antriebe, die uns zu Hand-
lung oder Unterlassung driingen. Er besteht hingegen auf der
Verantwortlichkeit des Menschen. Wer wollte die leugnen? Nie-
mand kann die individuelle Haftung abschiitteln; und wie wiire sie
denkbar ohne ein Minimum an freier Entscheidung? Aber der
Mensch hat sich nicht selber erschaffen. Seine Freiheit ist also allein
durch seine Anlage hochst beschrinkt.

Geborgenheit im Glauben an Wissenschaft

Fiir das Leben gibt es keine Gebrauchsanweisung. Der Versuch.
es ideologisch zu ordnen, zwingt die natiirliche Vielfalt in die
kiinstliche Starre eines Paragraphenwerkes. Das weltanschauliche
System’ vereinfacht die Wirklichkeit, von der es ja nur gewisse Ziige
erfassen kann, und macht es dadurch zu einer komplizierten Auf-
gabe, sich an ihm zu orientieren. In Wahrheit ist eine weltanschau-
liche Gesetzmiissigkeit nie etwas Gefundenes, Entdecktes, sondern
etwas dem Geschehen subjektiv Unterlegtes. Betrachtet man das
Geschehen nur noch unter dem Aspekt des Systems, wird man



	Voltaire und die Toleranz

