
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 8

Artikel: Voltaire und die Toleranz

Autor: W.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411395

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411395
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Philosophie vor den Offenbarungen der Heiligen Schrift den
Vorzug geben, von kirchlicher Seite her immer wieder unseren
«Wissenschaftsaberglauben» vorhält, wenn man uns auf die
vielen Korrekturen und Unsicherheiten der immer bloss relativ
gültigen menschlichen Erkenntnis gegenüber den absolut
gültigen Offenbarungen der Christusbotschaft aufmerksam macht
— in dieser Frage wissen wir heute Bescheid und antworten:

Eure offenkundige und wachsende Unsicherheit ist die stärkste

Widerlegung eures Anspruches auf absolute Sicherheit der
Christusbotschaft; eure Unsicherheit führt von dieser Absolutheit

weg in die Destruktion, in den Abbau. Unsere menschlichen

Erkenntnisse dagegen erheben keinen Anspruch auf
absolute Sicherheit und Gewissheit; mühsam suchen und schaffen

sie die ihnen eigene und gewiss immer nur relativ gültige
Wahrheit. Aber Tag für Tag festigt sich diese bloss relative
Wahrheit und rundet sich immer weiter aus. Bei uns ist es die
Unsicherheit im Suchen und Schaffen, auf alle Fälle im Aufbau!

Eure Warnungen und Belehrungen mögen gut gemeint
sein, wir können sie euch nicht mehr abnehmen. Ausserhalb
des Christenglaubens bleiben wir bei unseren Positionen und
bauen sie nach Kräften noch weiter aus. Omikron

Voltaire und die Toleranz

Vor nunmehr 200 Jahren war Voltaire in einen leidenschaftlichen

Kampf mit der französischen Inquisitionsjustiz
verstrickt, der ganz Europa erregte. Unmittelbarer Ausgangspunkt

gewesen war die Hinrichtung des 64jährigen Calvinisten Jean
Calas am 9. März 1762 in Toulouse als Opfer der damaligen
fanatischen Intoleranz der katholischen Kirche.

Die französische Rechtspflege befand sich unter Ludwig XV.
in ziemlich argen Zuständen. Die Spruchgewalt lag bei den

sogenannten Parlamenten, die jedoch auch politische
Wirkungsmöglichkeiten hatten, indem sie die Anerkennung von
königlichen Erlassen verweigern konnten. Die weltliche Macht
der katholischen Kirche war noch eine vollständige. Auch nur
Anspielungen auf ihre Omnipotenz oder gegen ihre zerrütteten
sittlich-moralischen Zustände wurden mit Kerker, Galeeren
und Tod beantwortet. Jedoch — es gab einen Voltaire! Auch
er war an die zwei Jahre in der Bastille und aus dem Lande

verbannt gewesen, aber seinen unbarmherzigen Spott und seine

Furchtlosigkeit hatte man zu respektieren gelernt.

Der Fall Calas

Der Hugenotte Jean Calas (geb. 1698) hatte in Toulouse
einen Tuchladen und eine Familie von sechs Kindern. Seine

religiöse Gesinnung war frei von fanatischem Eifer, denn einen
jüngern Sohn liess er zur katholischen Kirche übertreten, ohne
familiär mit ihm zu brechen, und eine katholische Magd
konnte bei ihm unbehelligt ihren Dienst versehen. Auch der
älteste Sohn Marc-Antoine, den der Vater allerdings wegen
seines unsteten Lebens öfters zu tadeln hatte, neigte zu Ueber-

tritt; doch in einem Anfall von Schwermut erhängte er sich am
13. Oktober 1761 im Geschäft des Vaters. Dem herbeigerufenen
Arzt verschwieg man den Vorgang, um die Ehre der Familie zu
schonen. Aber der Chirurg entdeckte die Spuren und sprach
den Verdacht auf Erdrosselung aus. Ein fanatisierter Pöbel
sammelte sich vor dem Hause, und der Bürgermeister verhaftete

die ganze Familie. Eine geistliche Bruderschaft bemächtigte

sich des Leichnams und trug ihn in einer Prozession in
die Kirche. Antoine wurde post mortem als katholisch erklärt
und in einem Totenamt zum Märtyrer erhoben. Nach einer
oberflächlichen Untersuchung kam die Sache vor das Parlament

von Toulouse. Der Vater wurde angeklagt, seinen Sohn
erdrosselt zu haben, um dessen Glaubenswechsel zu verhindern.
Das Gericht machte sich den Volkswahn zu eigen und verurteilte

den alten Calas zum Tode durch das Rad und einen Sohn

zu lebenslänglicher Verbannung. Die übrigen Familienmitglieder

waren damit dem Verderben preisgegeben.
Der 68jährige Voltaire erfuhr durch Reisende auf seinem

Gut in Ferney (bei Genf) von dieser Justiztragödie. Er liess
den jüngsten Sohn zu sich kommen, um sich zu informieren.
Für die verarmte Familie stellte er eigene Geldmittel bereit.
Durch zahlreiche Erkundigungen und gesammelte Beweismittel
überzeugte er sich von der Ungeheuerlichkeit des Urteils. In
Paris mobilisierte er erste Advokaten und interessierte
hochgestellte Leute für die Sache. Unzählige Briefe gingen in die
Welt, an den König, an Minister, an Frau Pompadour, an seine
Freunde und Bekannten. Dem Staatsrat reichte er auf eigene
Kosten eine förmliche Appellation ein. 1763 erschien sein
berühmtes «Traktat über die Toleranz», das von seinen Gefühlen

Warum ist die Banane krumm?
Ein psychologischer Exkurs von W. Baranowsky Schluss

Vereinbarliche Gegensätze

Antipodische Weltanschauungen brauchen sich unter versöhnlichen

Gesichtspunkten nicht auszuschliessen.

Beispiel A: An der Frage «Dualismus oder Monismus» scheiden
sich die Geister von Ernst Ilaeckels Zeiten bis heute. Geist und
Materie stehen unvereinbar nebeneinander, sagen die Dualisten.
Geist und Materie sind Erscheinungsformen ein und derselben Natur,

sagen die Monisten. Aber der Geist ist nicht fleischlich,
verwahren sich die Dualisten, er ist eine Zutat zur Physis. Gegen diese
Spaltung der Welt in eine physische und eine metaphysische Sphäre
sträuben sich wiederum die Monisten: für sie ist alles Materie oder
der Ausfluss von Materie. Nun ist aber der Gegensatz zwischen
Körper und Psyche. Objekt und Subjekt ein täglich erlebter, da auf
der Ergänzung von Angeschautem und Anschauendem unsere
Erlebniswelt beruht. Innerhalb der einen (monistischen) W elt ist die
(dualistische) Zweiheit sozusagen der Mechanismus unserer
Existenz.

Beispiel Ii: Aehnlich unverträglich scheinen sieh Idealismus und
Materialismus gegenüberzustehen. Schon der Augenschein sollte
aber an ihrer Unüberbrückbarkeit zweifeln lassen: Die Materiali¬

sten im kommunistischen Lager werden im Interesse ihrer paradiesischen

Wunschtraum-Zukunft zu idealistischer Selbstentäusserung
angehalten; die christlichen Abendländer als Adepten der
idealistischen Philosophie von Kant huldigen einem Materialismus, der
auch durch regierungsamtliche Masshalteappelle nicht zu bremsen
ist. Aber nicht nur faktisch, sondern auch theoretisch 6ind Idealismus

und Materialismus weniger Gegensätze als vielmehr
ergänzungsfähige Kehrseiten derselben Münze. Der erkenntnistheoretische

Grundsatz des Materialismus lautet in der Formulierung von
Marx: «Bewusstsein ist bewusstes Sein.» Ebenso logisch ist aber,
dass uns das Sein nur soweit und in der Art bewusst werden kann,
wie es unserem Hirn fasslich ist. Dieser Ueberlegung entspricht die
idealistische Auffassung, dass die Naturgesetze nicht etwas seien,
das die Natur dem Menschen offenbare, sondern etwas, das unser
Verstand den Erscheinungen, die zu begreifen er sich mühe, unterstelle.

Dem Materialismus ist nicht zu widerlegen, dass als Idee nur
reifen kann, was die Umstände erlauben, wo nicht heischen. Der
Idealismus darf sich rühmen, dass Ideen oft Tatsachen geschaffen,
die Geschichte verändert haben. Prinzipien zu reiten, ist unsinnig:
Beide Wahrheiten stimmen, nämlich an dem Ort, an den sie passen.
Ein Genie kann seiner Zeit weit voraus sein, aber es lebt nicht
ausserhalb der Zeit; es ist selber ein Produkt seiner Umwelt. Ohne
den Vorreiter aber hinkte seine Generation womöglich hinter ihrer
Zeit her.

63



für Humanität und Gerechtigkeit und von seinem heiligen Zorn
über die geistige Beschränktheit durchglüht ist. In fieberhafter
Erregung verfasste er Denkschriften und Flugblätter, die er
unter das Volk bringen liess.

Drei volle Jahre dauerte der ungleiche Kampf zwischen
einem unerschrockenen Manne und dem ineinander-
gehenden Despotismus von Krone und Kirche. Voltaires Kräfte
verdoppelten sich in dieser Zeit, das verschmitzte Lächeln war
aus seinem Gesichte verschwunden. Er arbeitete nur noch an
der Rehabilitierung der unschuldigen Familie, ja, er unterliess
alle seine gewohnten Polemiken, um niemanden zu verstimmen.

Am 9. März 1765 erklärte ein oberer Gerichtshof auf
Anordnung des Königs das Urteil von Toulouse für nichtig und
die Familie Calas für unschuldig. Der König sprach eine
Entschädigung von 36 000 Livres zu.

Die Familie Calas schmachtete noch im Gefängnis, als sich
im Winter 1761/62 ebenfalls in Südfrankreich, in Castres,

der Fall Sirven

abspielte. Die Familie Sirven zählte drei Töchter und
bewirtschaftete ein kleines Gut. Unter irgendwelchen Umständen
wurde einmal die jüngste Tochter dem Bischof von Castres
vorgestellt, der es fertigbrachte, sie in ein Kloster zu verbringen,
wo sie zur Katholikin umgeformt werden sollte. Da das Mädchen

sich nicht willig zeigte, unterzog man es schweren körperlichen

Züchtigungen. Dadurch im Geiste verwirrt, entfloh es
dem Kloster imd ertränkte sich in einem Brunnen. Wiederum
verdächtigte man die Eltern, durch einen bewussten Mord der
Kirche eine Seele entzogen zu haben. Die Familie Sirven wusste
jedoch um das Schicksal der Calas und floh rechtzeitig in die
Schweiz. In Abwesenheit wurden die Eltern zum Tode und die
beiden Schwestern zur Verbannung verurteilt und ihre Habe
eingezogen.

Da man in Genf wusste, dass Voltaire sich des Falles von
Toulouse angenommen hatte, traten auch die Sirvens mit ihm
in Verbindung. Voltaire verschaffte sich auch in ihrem Fall
genaueste Gewissheit über den Sachverhalt und trat dann mit
der gleichen Hilfsbereitschaft und Hartnäckigkeit für die
Verfolgten ein. Nach jahrelangem Ringen erreichte er auch hier
die Revision des Prozesses und die Freisprechung von Schuld
und Strafe.

Der Fall La Barre/cTEtallonde

Ein in seiner Art noch grauenhafterer Fall von kirchlicher
Justizwillkür trug sich etwa zur gleichen Zeit in Abbeville in
der Picardie zu. Man hatte La Barre, den 17jährgen Sohn eines

Offiziers, und d'Etallonde, den 18jährigen Sohn eines
Präsidenten, ergriffen und sie beschuldigt, sie hätten das Kuzifix auf
einer Brücke beschädigt, vor einer Kapuzinerprozession den

Hut nicht abgenommen und unziemliche Lieder gesungen.
Obwohl die Beweise mehr als dürftig waren, wurden die beiden
zum Tode verurteilt. D'Etallonde sollte die Zunge ausgerissen
werden. Aber er konnte entfliehen und sich nach Deutschland
durchschlagen. La Barre hingegen wurde gefoltert und dami
enthauptet und verbrannt (5. Juni 1766). Seine Appellation an
das Pariser Parlament war mit 15 zu 10 Stimmen abgewiesen
worden.

Für Voltaire lag die Ungeheuerlichkeit dieses Falles darin,
dass ein höchstens undiszipliniertes Verhalten von jungen
Burschen im Wahnwitz der Zeit als «Verbrechen gegen Gott»
abgestempelt und in bestialischer Weise bestraft wurde. In einem
Brief an d'Alembert machte er sich deim auch weidlich Luft
über das «Land von Affen, die so oft zu Tigern werden». Seine

Bemühungen um eine Kassation des Urteils fruchteten diesmal
nichts. Hingegen wurde d'Etallonde sein Schützling, indem er
ihn Friedrich dem Grossen empfahl, der ihn zum Hauptmann
im preussischen Geniekorps machte. Noch nach Jahren schrieb
Voltaire in einem Brief an d'Argental: «Dieses unschuldige
Blut schreit und auch ich schreie und werde bis zu meinem
Tode nicht aufhören zu schreien.»

*
Wie diese Beispiele zeigen, war Voltaire nicht nur ein Ver-

künder neuer Ideen, sondern auch ein furchtloser Streiter,
wenn es galt, die Menschenwürde gegen die Verruchtheit der

Zeit zu verteidigen. Nach seinem einzigartigen, selbstlosen Einsatz

in den genannten Fällen war er als ein einzelner Mann zu

einer Macht in Europa geworden. «Frömmler und Tyrannen,
die durch die Klagen und Verwünschungen von Millionen nie

gerührt, worden waren, wurden bleich bei seinem Namen»

(Macaulay). Er war der erste und grossartige Anwalt der
natürlichen Menschenrechte in der neuern Zeit. W. B.

Wer einen gegnerischen Standpunkt nicht mitvertreten kann,
versteht im Grunde auch nicht die eigene Position.

Beispiel C: Wer behauptet, was das Individuum sei, das sei es

einzig kraft Erbmasse, kann nichts von dem eminenten Einfluss
der Umwellfaktoren wissen, der von der Verhaltensforschung
nachgewiesen wurde. Andererseits tun manche Sozialpsychologen in
der Ueberbewertung der Erziehung so, als stammten die Kinder
nicht von ihren Eltern ab, sondern als kämen sie aus einer neutralen

Retorte. Zwar lässt sich nicht mehr aufrecht erhalten, dass der
Mensch «fertig» auf die Welt komme; erst durch seine Erlebnisse
wird er geformt. Gleichwohl ist der Stoff, der geformt werden kann,
vorgegeben. Recht haben also wieder einmal beide Theorien, aber
eben nur beide zusammen. Die gegensätzlichen Auffassungen bilden
keine unbedingten Widersprüche. Mutter aller Irrtümer ist nur
immer das einzelne Sy6tem, das — verabsolutiert — den Wahrheitsanteil

jedes anderen leugnet.

Beispiel ü: Willensfreiheit und Determination schliessen sich
nicht aus, sondern bedingen einander geradezu. Ein Wille, der von
nichts abhinge, wäre überhaupt kein Wille, sondern reines Zufallsspiel,

denn nur «etwas» (Bestimmbares) kann gewollt werden.
Andererseits ergibt die (theoretische) Determination durch Dutzende
verschiedener Determinanten einen gewissen Spielraum.

Dass jeder tun könne, was er wolle, ist natürlich ein Denkfehler.
Der Konjunktiv, in dem man hernach kommentiert, dass man auch

anders hätte handeln können, ist ein sinnfälliger Ausdruck der
Irrealität. Was man für Handlungsmöglichkeiten hält, sind in
Wirklichkeit bloss Denkmöglichkeiten. «Wünschen kann man Entgegengesetztes,

aber wollen nur eines davon; und welches dies sei, offenbart

dem Bewusstsein erst die Tat», schrieb Schopenhauer in

seiner «Preisschrift über die Freiheit des Willens».
Sartre dagegen bejaht die Willensfreiheit. Damit leugnet er

aber nicht die Aengste, Wünsche und Antriebe, die uns zu Handlung

oder Unterlassung drängen. Er bestellt hingegen auf der

Verantwortlichkeit des Menschen. Wer wollte die leugnen?
Niemand kann die individuelle Haftung abschütteln; und wie wäre sie

denkbar ohne ein Minimum an freier Entscheidung? Aber der

Mensch hat sich nicht selber erschaffen. Seine Freiheit ist also allein

durch seine Anlage höchst beschränkt.

Geborgenheit im Glauben an Wissenschaft

Für das Leben gibt es keine Gebrauchsanweisung. Der Versuch,

es ideologisch zu ordnen, zwingt die natürliche Vielfalt in die

künstliche Starre eines Paragraphenwerkes. Das weltanschauliche

System' vereinfacht die Wirklichkeit, von der es ja nur gewisse Züge

erfassen kann, und macht es dadurch zu einer komplizierten
Aufgabe, sich an ihm zu orientieren. In Wahrheit ist eine weltanschauliche

Gesetzmässigkeit nie etwas Gefundenes, Entdecktes, sondern

etwas dem Geschehen subjektiv Unterlegtes. Betrachtet man das

Geschehen nur noch unter dem Aspekt des Systems, wird man

64


	Voltaire und die Toleranz

