Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 7

Artikel: Immer noch Schweizergarde in Rom
Autor: Endres, L.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411392

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411392
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dr. Albert Schweitzer schreibt in seinem Buch: «Leben Jesu For-
schung» (1911) am Schlusse:

...Dieser Jesus von Nazareth, der als Messias auftrat, die Sitt-
lichkeit des Gottesreiches verkiindete, das Himmelreich auf Erden
begriindete und starb, um seinem Werke die Weihe zu geben, hat
nie existiert. Es ist eine Gestalt, die vom Rationalismus entworfen,
vom Liberalismus belebt und von der modernen Theologie in ein
geschichtliches Gewand gekleidet wurde . . .

Tier eingeht. Die letzte Ausgabe datiert vom Jahr 1948 —
neue Auflagen sind keine mehr vorgesehen — fertig! Fiir die
Kirche ist der Index ein untaugliches Werkzeug geworden,
darum stellt sie ihn vor die Tiire hinaus. Zwar will sie auf die
geistige Bevormundung noch nicht ganz verzichten; mahnend
hebt sie immer noch den Drohfinger und erklirt: Untauglich
geworden ist nur die Form der Indizierung, nimlich das Ver-
bot; die Aufsicht behalten wir, ersetzen aber das Verbot durch
die Information, durch den Vorschlag gut katholischer Biicher.
Das iindert nichts an der Tatsache, dass der Index als solcher
heute verschwindet. Die Kirche hat ihn friiher sehr ernst ge-
nommen und daher dem Sanctum Officium eingebaut. Nun aber
kann sie selbst ihn nicht mehr ernst nehmen und wirft ihn in
die Abfallgrube der Weltgeschichte.

So sind denn also die relativen Faktoren der irdisch-realen
Wirklichkeit wieder einmal stirker gewesen als die immer ab-
solut sich gebende Romkirche. Wir freuen uns aufrichtig dieser
Tatsache; gibt sie doch der Hoffnung Raum, dass nunmehr
auch andere Dogmen und Institutionen, die heute noch be-
staubt und abgeniitzt im Raum der kirchlichen Lehre umher-
stehen — wir denken an Hélle, Fegfeuer, Himmel und was
sich daran hingt —, iiber kurz oder lang den Weg des Index
einschlagen und wie der Index in der Abfallgrube der Welt-
geschichte landen werden; eine Entriimpelung, die schon lingst

fallig war. Omikron

Immer noch Schweizergarde in Rom

Von Zeit zu Zeit liest man iiber Neurekrutierungen von
Schweizer S6ldnern fiir den Vatikan. So waren letzthin bebil-
derte Hinweise iiber den Akt der Eidesabnahme in den Tages-
zeitungen zu sehen.

Nichts gegen die traditionelle Zeremonie. Aber schon frither
stellten wir fest und weisen erneut darauf hin, dass der heilige
Vater und Stellvertreter Gottes in Rom mehr auf den relativen
Schutz einer eigenen Soldnerschar vertraut, als auf den bei
anderer Gelegenheit so oft gepredigten und fest verheissenen
Schutz Gottes im Himmel.

Dieser Schutz des Allerhéchsten ist dem Papst selbst und
seinem ganzen Stabe anscheinend zu unsicher, so dass man
viel lieber, um das mystische Mirchenspiel eines Glaubens wei-
terspielen zu konnen, als Sicherheitsanlage die morderischen
Maschinengewehre und Kanonen aus schweizerischen Zeughiu-
sern scharf geladen bereit hilt. Im Eventualfalle sollen sie
Menschenleben im Kampfe um Kirchenpaliste, schone Giirten
und angehiuftes gleissendes Gut morden und zerfetzen.

Wie hiess doch — nach der Bibel — im Garten Gethsemane
das Befehlswort dessen, den man zu vertreten vorgibt, an den
mit dem Schwert zur Verteidigung seines Herrn bereiten Jiin-
ger? «Stecke dein Schwert in die Scheide, Petrus!» Und der
Herr nahm im folgenden sein Kreuz auf sich. So erzihlen
immer wieder die Minner mit dem Worte Gottes auf den Lip-
pen. Dass diese Einsatzbereitschaft mit dem Leben fiir eine
Glaubenssache bei einer — wie die Geschichte es zeigt — um
das mit allen Mitteln erraffte irdische Gut bangenden Klerisei
selbst nicht fiir méglich gehalten wird, wundert uns keines-
wegs.

Was uns aber wirklich wundert, das ist die bis anhin stille
Duldung einer Art Kriegsdienst, wie man dies unter den heu-
tigen schwelenden, verworrenen Verhiltnissen unbedingt nen-
nen muss, durch unsere Zivil- und Militirbehérden. Kriegs-
dienst einer Schar von rund 200 Schweizern im Solde eines

lernen. Aber das Fragen und noch dazu die naive Art seines Fra-
gens ist natiirlich Ausweis seiner Ungeschultheit. Mithin ist es ein
Trugschluss, dass Fragen als solche bereits ein Zeichen von Klug-
heit wiiren. Fragen ist cin Zeichen wacher Aufnahmebereitschaft
und damit Indiz fiir geistiges Potential. Klugheit aber erweist sich
schliesslich darin, dass nicht mehr gefragt wird.

Das gilt nicht minder fiir Erwachsene. Es gibt tausend Sach-
fragen, in denen man sich wieder und wieder informieren muss.
Hier ist Fragen ein Beweis vielseitiger Interessen, und es gibt ja
Lexika, die stindig konsultiert werden konnen. Doch zeugt es von
geistiger Gesundheit, Fragen, die sich eriibrigen, einmal abzutun.
Der Philosoph mag lebenslang iiber den Sinn der Welt und den
Wert des Lebens nachgriibeln. Dem Handwerker oder Buchhalter
wiire die tiigliche Qual solcher existenzieller Fragen unzutriiglich;
sie wiiren Ausdruck einer Neurose.

Von jeher driingt es den Menschen. dem Schicksal ein Schnipp-
chen zu schlagen und einen Blick in die Zukunft zu tun. Wir alle
wissen aber sehr gut, dass es ein fiir allemal unméglich ist, die Zu-
Kunft zu kennen. Sie ist ja eben das schlechthin Unerfahrene. Man
kann raten, ahnen, auch einmal klar voraussehen, was kommt; man
kann Trends berechnen, Entwicklungstendenzen analysieren; aber
das noch nicht Erfolgte mit der Sicherheit des Erfolgtseins voraus-
zuwissen, ist unmoglich. Wie verbreitet jedoch das Bediirfnis ist.
das Unmogliche moglich zu machen, sehen wir an der allenthalben
in Bliite stchenden Astrologie. Ihr Spuk kiindet davon, dass zahl-
reiche Menschen glauben, alles Geschehen werde von einer Art
Drahtzieher veranstaltet. der sich vielleicht ins Programm kie-
bitzen lasse. Anders liisst sich das unsinnige Verlangen, die Zukunft
zu ergriinden. nicht begreifen.

Es wird allgemein anerkannt, dass der rational forschende Wis-
senschaftler auf einer hoheren Denkstufe steht als die Hausfrau.

die jeden Morgen als erstes ihr Zeitungshoroskop sucht, damit sie
weiss, wie sie sich heute zu fithlen habe. Es ist also Allgemeingut
der Denkenden, dass es einen Fortschritt in der Geistesentwick-
lung bedeutet, die Dinge so zu sehen, wie sie sind, mithin hinter
ihnen nichts zu suchen, was nicht dahinter sein kann. In dieser
Erniichterung driickt sich auch der Verstandeszuwachs des Kindes
aus, das langsam erwachsen wird. Nur: viele Erwachsene schleppen
den zauberverklirten Kinderglauben an geheimnisvolle Schick-
salslenker und unerforschliche «Fiigungen» zeitlebens wie ein
Schneckenhaus mit sich herum.

Umgekehrt ncigt der flache ,nicht differenzierende Kopf ebenso
sehr dazu, die Oberfliche der Dinge fiir deren wahres Gesicht zu
halten. Die reife Intelligenz umgeht beide Fallgruben der Dumm-
heit und lisst sich weder von den Erscheinungen blenden noch von
ihnen verfiihren, sie als Wirkungen wundersamer Veranlasser zu
begreifen. Oberflichlichkeit und Metaphysik gehen meist Hand in
Hand, obwohl sie sich qualitativ unterscheiden: Oberflachlichkeit
ist Urteilsunfihigkeit, Metaphysik hingegen ist jene philosophische
Verschrobenheit, die sich um die Erklirung des Unerklirlichen
miiht. Der Metaphysiker muss iiber eine gewisse Intelligenz ver-
fiigen; der Oberflichliche bedarf ihrer nicht unbedingt. Die Ueber-
einstimmung zwischen beiden besteht darin, dass derjenige, der cich
zu sehr in Hintergriindigkeiten verspinnt, meist wenig Verstindnis
fiir Vordergriindiges iibrig behilt und den Schein fiir das Sein
nimmt. So sind auch die Heilmittel — Erziehung des Oberflich-
lichen zur Kritikfidhigkeit und des Hintersinnigen zur Niichternheit
— nur zwei Seiten derselben Medaille.

Der Glaube macht selig

Der Glaube an Gott ist so metaphysisch wie jeder Glaube — etwa
der an den Sinn des Lebens oder einer bestimmten Arbeit; nichts

57



Kirchenfiirsten, mit Gewehren, Maschinengewehren und Kano-
nen schweizerischen Ursprungs.

Die Schweizerfrauen werden aufgefordert — anno 1944
wurde gar von einem obligatorischen Aufgebot gesprochen —
dem FHD beizutreten, mit der Begrindung, dadurch dem
Heere Minner zur Verteidigung des Vaterlandes freizumachen.
In Rom iiben sich 200 Schweizer als militirische Einheit in
fremdem modernem Waffendienst, um unseren schweizerischen
Neutralitdtswillen in Konflikt mit anderen Staaten zu bringen.
Solange die Friedensschalmeien aus Ost und West nicht durch
Taten unterstiitzt werden, ist jeglicher Glaube daran Selbstver-
blendung. Man fiithre die Schweizer Soldner in unsere Armee
zuriick, wo sie zum Schutze und Wohle des eigenen Vaterlan-
des ihre Pflicht erfiillen kénnen, auch in ziviler Hinsicht.

L. Endres

Aus meinem Tagebuche
E. Brauchlin

Was uns unbegreiflich ist, weil es ausserhalb unseres Wissens
liegt oder unsere Fassungskraft iibersteigt, aber reale, nachweis-
bare Tatsache ist, bezeichnen wir nach herkémmlichem Sprach-
gebrauch als wunderbar. Das hat aber mit den religiésen Glau-
bensvorstellungen, den Chimiren der Wunschphantasie, die
auch als Tatsachen, aber als absolut unbegreifliche, als «Wun-
der», ausgegeben werden, nichts zu tun. Auch die Mirchen
enthalten Wundererzihlungen. An diese glauben nur die klei-
nen Kinder, an die religiésen aber auch die grossen.

Wenn ich das Wort «Das Ei will kliiger sein als die Henne»
hore, so muss ich unwillkiirlich an den lieben Gott und an die
noch lieberen christlichen Theologen denken. Denn Gott hat

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

die Theologen in das Nest Welt gelegt, und nun wollen die
Theologen Gott besser kennen, als er vermutlich sich selber
kennt!

«Lerne nur das Gliick ergreifen, denn das Gliick ist immer
da» — ein schones, verheissungsvolles Wort. Aber sag es kei-
nem Menschen ins Ohr, der irgendwie Kriippel oder Sklave
oder Verstossener ist!

Die biblische Forderung «So jemand mit dir rechten will
und deinen Rock nehmen, dem lass auch den Mantel» ist sach-
lich und moralisch etwa so gut, wie es die wire: Schicke dem
Dieb oder dem, der es werden mochte, deinen Hausschliissel zu.

Man spricht zwar von Leib und Seele, aber der Mensch ist
unteilbar. Das weiss am besten, wer liebt.

Trost ist ein schwaches Narkotikum, an dessen Wirkungs-
kraft der Verabreicher meistens selber nicht glaubt.

Triume sind Schiume? — Ja, wenn man das Wort richtig
auslegt. Schidume bilden sich oft da, wo es unter der Ober-
fliche oder tief unten im Grunde «wallet und brauset und
siedet und zischt»; sie sind die letzte Auswirkung eines ver-
borgenen, vielleicht tragischen Geschehens. So ist es mit den
Tridumen.

Das Viellesen vermehrt das Wissen, erhoht aber nicht die
Intelligenz. Daher konnen Vielwisser als handelnde Menschen
Versager sein.

Lebendiges und Geschaffenes dauert ewig, und vor der Ewigkeit
ist alles eitel. Doch ohne irgendeinen Glauben kann niemand leben.
Also schadet Metaphysik nicht, solange man sie nicht zum Denk-
Prinzip erhebt. Die Kriicke fiir das Bein zu halten, also den Glau-
ben zu verabsolutieren, ist allerdings die Neigung vieler Anhiinger
eines Denk-Systems. Es liegt im Wesen einer Ueberzeugung, sich
universal zu gebidrden, zumal, wenn es sich nicht um ein sachbe-
zogenes Urteil, sondern um eine allumfassende Ideologie handelt.
Jede Ideologie enthilt ja nicht nur eine Theorie iiber das Sein, son-
dern auch eine Tendenz zur Gestaltung des Lebens. Dabei wird die
Tendenz aus der Theologie abgeleitet. Eine Theorie beruht aber auf
Logik, und Logik ist geradlinig. Das Leben hingegen ist nie gerad-
linig und eingleisig, sondern krumm und mehrgleisig. Daher passt
eine Weltanschauung, die sich als hundertprozentige Lebensanwei-
sung versteht, nicht in diese Welt.

Die Entdeckungen des Galilei hatten eine Kluft zwischen Glauben
und Wissen, zwischen Religion und Astronomie aufgerissen, einen
Zwiespalt, den die Kirche damals nicht glaubte hinnehmen zu kon-
nen. Thr galt die Wahrheit noch als unteilbar. Warum aber hingen
Gelehrte noch heute der Religion an? Weil ihnen die Wahrheit teil-
bar geworden ist. Der fromme Arzt oder Chemiker verlisst sich auf
Naturgesetze, nicht auf Gebete; sein ethisches Credo aber bezieht
er in Gestalt erhabener Legenden aus der Transzendenz. Das ist
nicht unter seiner Wiirde; auch die Mirchen der Kinderzeit sind ja
keine Liigen, sondern magisch gefirbte Abbilder der Wirklichkeit,
moralische Allegorien. «Gotteswort» als Regierungserlass konnte
kein gebildeter Erwachsener akzeptieren. Als Reminiszenz aus Kin-
dertagen (das lateinische «religio» hiess ja soviel wie «Riickverbin-
dung») nimmt er es, als Glauben der, von der Kanzel an; denn
warum nicht, da doch auch alle anderen ethischen Maximen. ein nur
gefiihlsmissig begriindbares philosophisches Bekenntnis zur Vor-

58

aussetzung haben? Glaube und Wissen konnen sich also problemlos
nebeneinander entwickeln und befestigen.

Da die grundlegenden Weltanschauungsfragen immer Glaubens-
fragen sind (Annahmen, Hypothesen, Vorurteile — auch wenn es
sich um eine agnostische Weltanschauung handelt, wird sich ein
verniinftiger Mensch niemals ganz und gar auf ein System versteifen.
Der Kompromiss mit anderen Richtungen wichst nicht nur ausTole-
ranz, sondern mehr noch aus Denkschirfe. Die «grossen Wahrhei-
ten» schliessen sich bei niherem Zusehen ndmlich keineswegs aus,
und Widerspriiche lassen sich durchaus zu einem Weltbild fiigen;
man wird den konkurrierenden Wahrheiten in der eigenen An-
schauung freilich einen unterschiedlichen Stellenwert einrdumen
miissen. «Dieses Leben ist eines der schwierigsten», pflegte ein
Witzbold zu sagen; seine Feststellung stimmt, und der Gewitzte
weiss, dass es kein Patentrezept gibt, das auf alle Lebenstatsachen
passt. Es gilt, mit Widerspriichen fertigzuwerden und gelegentlich
Lebensklugheit durch Inkonsequenz zu beweisen: «Hier stehe ich,
ich kann auch anders!»

Vornehmlich fiir den Gebildeten kann es problematisch sein, mit
einer Ideologie zurechtzukommen (problematischer oft, als das
Leben zu meistern. zu dessen Bewiltigung jene eigentlich Hilfe-
stellung leisten sollte). Fiir den einfachen Verstand dagegen ist es
selbstverstindlich, nicht nach einer bestimmten Schablone, sondern
nach einem Biindel von geeigneten Leitsdtzen, einem Ragout von
Philosophemen zu leben. Darum sind unkomplizierte Geister den
Verhiltnissen meist besser angepasst als gelehrte Kopfe. Der scho-
lastische Verteidiger einer (seiner) Wahrheit hat «die» Wahrheit
nicht erkannt: dass nimlich das lebendige Dasein voll bunter Zu-
filligkeiten steckt und es darin hochst unlogisch zugeht.

Schluss folgt



	Immer noch Schweizergarde in Rom

