
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 7

Artikel: Warum ist die Banane krumm? : ein psychologischer Exkurs von W.
Baranowsky[Teil 1]

Autor: Baranowsky, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411389

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411389
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mitglieder in der Schweiz während der letzten Jahre. Bevor
der Jesuitenorden sich nicht in einem formellen verbindlichen
Beschluss seiner Generalkongregation von seiner dunklen
Vergangenheit distanziert und dementsprechend seine Satzungen,
Lehren und Zielsetzungen geändert hat, die seit langem in der

ganzen Welt ein berechtigtes Misstrauen hervorgerufen haben
und solange eine solche neue Haltung des Ordens nicht durch
einige Zeit der praktischen Bewährung erhärtet wird und zwar
dort, wo der Orden frei arbeiten kann oder sogar dominierenden

Einfluss besitzt, solange haben die Jesuiten in einem
demokratischen Staat als staatsgefährlich zu gelten und müssen die
bestehenden Einschränkungen ihrer Tätigkeit hinnehmen.
Eine Neufassung des Artikels über die Glaubens- und
Gewissensfreiheit sei keine ausreichende Kompensation, angesichts
der föderalistischen Struktur der Schweiz und der Legislativhoheit

der Kantone in Schul- imd Kirchenfragen sei eine
einheitliche Auslegung und eine echte Gleichstellung aller
weltanschaulichen Richtungen nicht zu erwarten. Die Privilegierung

einzelner Religionsgemeinschaften würde auch dann noch
weiter bestehen. Diese Ausführungen, die weder vom «Podium»
aus, noch aus dem Saal eine Entgegnung fanden, wurden von
einem Teil der Versammlung mit starkem Beifall aufgenommen

und führten nach Versammlungsschluss noch zu einem
interessanten Meinungsaustausch zwischen dem Sprecher und
Angehörigen katholischer Jugendorganisationen. W. G.

Hermann Hesse hat 7 Jahre vor seinem Ableben in einem Brief
an die «Andere Zeitung» folgendes Bekenntnis zur Verfügung
gestellt:

Ich glaube an keine religiöse Dogmatik, also auch nicht an einen
Gott, der die Menschen geschaffen und es ihnen ermöglicht hat, den
Fortschritt vom Einandertotschlagen mit Steinbeilen bis zum Töten
mit Atomwaffen auszubilden und auf sie stolz zu sein. Ich glaube
also nicht, dass diese blutige Weltgeschichte ihren Sinn im Plan
eines überlegenen Regenten habe, der sich etwas für uns nicht
Erkennbares, aber Göttliches und Herrliches ausgedacht habe.

Zu «Einsteins Religiosität»
Dem vortrefflichen Artikel von Dr. Hans Titze über

«Einsteins Religiosität» (Nr. 5 d. Bl.) entnehme ich einzig Einsteins
Satz: «Jene mit tiefem Gefühl verbundene Ueberzeugung von
einer überlegenen Vernunft, die sich in der erfahrbaren Welt
offenbart, bildet meinen Gottesbegriff». Wie kann sich ein
Gelehrter vom Range Einsteins einen Gottesbegriff ausdenken?
Als Wissenschafter war er sich doch klar darüber, dass es eine
Vernunft ohne ein Wesen, dem sie innewohnt, so wenig gibt
wie einen Gedanken ohne Denkenden. Das Hauptgewicht in
Einsteins weltanschaulicher Ueberzeugung lag offenbar im
tiefen Gefühl. In diesem war noch uraltes religiöses Erbgut
wirksam, zwar verfeinert, vergeistigt, umgedeutet, aber doch
nicht ganz frei von mystischen Imponderabilien. Und da sich
Einstein von seiner kosmischen Schau aus nun einmal einen
Gottesbegriff zurechtgelegt hatte, war er auch befugt, sich als

religiös zu bezeichnen, auch wenn seine GottesvorsteUung mit
derjenigen irgend eines Religionssystems nichts zu tun hatte.
Aber das Bekenntnis zu einem Gottesbegriff und zur Religiosität

genügt den Vertretern des kirchlichen Christentums, daraus
das Recht abzuleiten, die wissenschaftliche Autorität Einsteins
in die Waagschale der von ihnen verkündeten Religion zu
legen.

Da Einstein seinen Gottesbegriff als pantheistisch (Natur
Gott) bezeichnet, ist es wohl am Platze, liier Urteile bedeutender

Denker über den Pantheismus anzufügen.

Ludwig Feuerbach (1804/1872) : «Für die konsequente
Betrachtung hebt die Tätigkeit Gottes die Tätigkeit der Natur,
und umgekehrt die Tätigkeit der Natur die Gottes auf.
Entweder man bekennt Gott und leugnet die Natur, das heisst man
spricht ihr wenigstens alle wahre Ursächlichkeit, alles wesenhafte

Sein ab, erklärt sie für blossen Schein, für blosse Maske.
Oder man bekennt sich zur Natur: dann muss man leugnen,
dass ein Gott ist, ein Gott hinter ihr sein Wesen treibt, ein
Gott durch sie wirkt.» Das ist klar und eindeutig.

Warum ist die Banane krumm
Ein psychologischer Exkurs von W. Baranowsky

Das System ist die Mutter der Widersprüche

Der kleine Tisch im Kinderzimmer hat eine interessante Schublade.

Man kann sie hüben und drüben herausziehen und sich —
wenn man ungeschickt ist — die Finger daran klemmen. Einem
zweijährigen Dummchen passiert das öfter; es kennt noch nicht die
Hebelwirkung eines herausgezogenen Tischkastens: Wenn man sich
mit vollem Körpergewicht daran hängt, fällt man mit dem ganzen
Möbel hintenüber.

So sammelt der Mensch Erfahrungen, aber natürlich nicht gradlinig

mit der Einsicht in Gewichtsverlagerung und Balance; denn
wenn man erst ein Viertelhundert Vollmonde erlebt hat, kann man
ja kaum «Tisch» richtig aussprechen. Weil man noch nicht richtig
sprechen kann, vermag man sich später an die frühe Kindheit auch
nicht bewusst zu erinnern. So wissen nur die Psychiater durch die
Hypnose von den unartikulierten frühen Eindrücken ihrer Patienten.

Und selbstverständlich können wir durch die Beobachtung von
Kindern einiges von dem erraten, was in dem unausgebildeten
Bewusstsein vorgeht.

Ein Baby würde nach einem glühenden Eisen ebenso vertrauensselig

greifen wie nach dem roten Stiel eines Rasselchens; und auch
für meine zweijährige Tochter ist die Welt noch voller unentdeck-
ter Gefahren. Tatjanas einfältiges Zutrauen wird noch oft
enttäuscht werden; aber arglos ist sie nicht mehr! Dafür hat der Tisch,
der sie unter sich begrub, einen zu grossen Schreck ausgelöst; und
schliesslich machen wir derlei schmerzhafte Bekanntschaften ja
alle Tage. Wir sind demzufolge von der Bosheit der Dinge über¬

zeugt und machen zunächst drei Meter weite Bogen um die schlimmen

Gegenstände, denn man kann ja nie wissen, was die im Schilde
führen.

Aehnlich wie Kinder verhalten sich Wilde gegenüber dem
Donnerschlag, den sie im Vergleich mit dem Blitz für den eigentlichen
Unhold halten, weil ihnen der plötzliche Knall mehr Furcht
einjagt als das Feuerwerksgaudi. Also versuchen sie, den Donner-Dämon

zu versöhnen, indem sie ihm opfern oder im Gebet seiner
erhabenen Grösse huldigen. In ähnlicher Fehleinschätzung haut das

Kind den Schrank oder Stuhl, der es (nicht etwa: an dem es sich)
gestossen hat. Ehe es also begreift, welche Folgen seine eigene
Handlung ausgelöst und welchen physikalischen Gesetzen ein aus
dem Gleichgewicht gebrachtes Vierbein gehorcht, hat das Kind
ganz offenbar das Gefühl ,den Dingen sei alles möglich, als hätten
sie einen freien Willen.

Schaudervoll, in einer solchen Welt zu leben! Wessen Gedächtnis
funktioniert, der wird selbst dann, wenn seine Kindheit äusserlich
glücklich verlief, des Kindes Los immer ein wenig mitleidig
betrachten und lyrischer Seligpreisung der Kindertage skeptisch
begegnen. Das Koboldtum der unbewältigten Gegenstände ist nicht
etwa nur eine Vermutung; das Kinderreich ist wirklich eine Welt
voller Teufel! Ueberbleibsel dieser Entwicklungsstufe sind auch
im Gemüt des Erwachsenen noch lebendig, flucht er doch seinem
Dasein, Gott oder der Tür, in der er sich den Daumen gequetscht
hat.

Humorvolle Schriftsteller haben gelegentlich behauptet, auch
Sachen hätten eine Seele. Friedrich Theodor Vischer zum Beispiel
hat ein liebenswürdiges Buch über die Tücke des Objekts geschrieben.

Aber dass den unbelebten Dingen «Tücke» innewohnen soll,
weshalb sie uns unverschämte Streiche zu spielen vermögen, ist an
sich Wahnwitz. Man mag jedoch überzeugter Rationalist oder Ma-

55



Der Philosoph Hermann Collen (1842/1913) äussert sich in
gleichem Sinne: «Der Pantheismus bringt einen Widerspruch
nicht nur in den Begriff Gottes, sondern auch in den der Natur,
indem er beide in Identität setzt. Es gibt keinen Ausgleich
zwischen Monotheismus und Pantheismus; der Plan der Natur ist
der absolute Widerspruch zur Einzigkeit Gottes.» (Pan
Bestimmungswort von Zusammensetzungen mit der Bedeutimg
«all, ganz, gesamt, völlig»; z.B. Paneuropa politisch geeintes

Gesamteuropa.)

Und endlich sei auch der Philosoph Oswald Külpe (1862/
1915) angeführt, der sich über die Widersinnigkeit des
Pantheismus folgendermassen äussert: «Ist die Welt das Universum,

der Inbegriff aller Realität, so ist kein Platz für eine weitere

ausser ihr: das AU kann nur eins sein. Dass man diesen
Inbegriff auch noch Gott nennt, ist genau ebenso wichtig wie die
Tatsache, dass ich ein Stiefmütterchen auch viola tricolor
oder dass ich ein Examen auch eine Prüfung heisse. Der
ästhetische Zauber einer andächtig-kontemplativen, erhabenen
Stimmung, in die ein empfängliches Gemüt gerät, wenn es in
schweigender Nacht den bestirnten Himmel sich wölben oder
das gewaltige Meer weithin erglänzen oder den ewigen Schnee
auf Bergesriesen im Sonnenlichte strahlen sieht, ist kein
empirischer Beweis für den Pantheismus, sondern lässt sich von
jeder theologischen Richtung aus verständlich machen.» Man
muss hinzufügen: Im besonderen aber von der psychologischen
Seite aus.

Nun hat sich aber auch Goethe zum Pantheismus bekannt,
und er war ja nicht allein Dichter, er war auch Naturforscher.
Aber die dichterische Ader war in ihm doch wohl die stärkste,
und Dichter geben den Dingen, auch wenn sie sie sachlich
durch das Sieb des kritischen Verstandes gehen lassen, schliesslich

doch gefülilsmässigen Ausdruck. Ausserdem ist in Betracht
zu ziehen, das Goethe den ungeheuren Aufschwung der
naturwissenschaftlichen Forschung im 19. und 20. Jahrhundert nicht
erlebt hat.

Ja, die Dichter! «Werf ich ab von mir dies mein Staubge¬

wand, beten will ich dann zu Gott dem Herrn .» Man stelle
sich Gottfried KeUer betend vor! Aber mit dieser Phrase hat
er den Fronunseinwollenden den Anhaltspunkt gegeben, dass

sie ihn als gläubigen Christen für sich beanspruchen können.
So erschweren uns oft gerade die Grossen, die bei der Masse

autoritatives Gewicht haben, im Grmid aber so gut Atheisten
sind wie wir, unsere Stellung im Kampfe um ein reales,
wissenschaftlich unterbautes Weltbild. Das ist zu bedauern, aber es

ist so. E. Brauchlin

Die Romkirche verzichtet auf ihren Index!
Unser Leser weiss, um was es geht, wenn wir vom Index

sprechen. Er wurde vom Papst Pius IV. im Jahre 1564

gegründet; diesen frühen Index umwehte noch der beissende

Brandgeruch der Inquisition, Renaissance und Aufklärung
haben die Handhabung gemildert. Aber immer noch masste die

Kirche sich das Recht an, ihrem Kirchenangehörigen beim
Lesen über die Schulter ins Buch zu sehen, ihn gehörig am
Ohr zu ziehen und ihm das Buch sofort aus der Hand zu
nehmen, wenn es sich auch nur im Geringsten gegen die katholische

Kirchenielire aussprach. Gewiss, der Brandgeruch der

Inquisition hat sich verflüchtigt, geblieben aber ist ein
säuerlich-abgestandenes Geschmäcklein von tantenhaft geistiger
Bevormundung. Noch während Jahrhunderten blieben Zensur
und Bücherverbot Funktionen des kirchlichen Lehramtes. Der
Gläubige wird immer wieder ermahnt, sich dieser Aufsicht zu

fügen.
In der Neuzeit sinken Ansehen und Bedeutung des Index von

Stufe zu Stufe. Wie soll in der riesigen Blichproduktion der

Gegenwart, wie soll neben Radio und Fernsehen eine wirksame
Kontrolle der Lektüre durchgeführt werden? Ruhmlos war
seine Geschichte, und ruhmlos ist nun auch das Ende des

Index. Er stirbt nicht etwa im heldenhaften Kampf gegen
übermächtige Feinde — er geht einfach ein, so wie ein krankes

terialist sein und wird trotzdem manchmal glauben, Niedertracht
toter Gegenstände konstatieren zu müssen: Da hat zum Beispiel die
Schreibmaschine eine Störung, die wie weggeblasen ist, wenn man
sie dem Mechaniker vorführen will, die aber gleich wiederkehrt,
sobald sich der kostbare Handwerker verabschiedet hat.

Diese Heimtücke der Maschine können wir ebensowenig erklären
wie der Wilde den Donner; und die Angelegenheit wird dadurch
noch mysteriöser, dass sich sogar der Mechaniker keinen Vers auf
die «Launen» des Vehikels machen kann. Die rationale Erklärung
ist natürlich die, dass der handwerklich ausgebildete Fachmann
nur grobe Mängel zu entdecken vermag. Er hat weder die Kenntnisse

noch die Werkzeuge noch die Zeit, alle in Frage kommenden
Rädchen nachzumessen, um womöglich festzustellen, dass eines
davon V25 mm zu dick ist.

Der «dämliche Schlüssel», der nicht sperrt, der «verflixte
Zettel», der «sich nicht finden lässt», — in diesen Formulierungen
obsiegte unsere Anschauung über die bessere Einsicht, wie wenn
wir sagen: «Die Sonne geht unter», obwohl wir wiesen, dass nicht
sie, sondern die Erde sich bewegt. Also ist uns ganz klar, dass tote
Dinge keine Seelen haben und keine Willkürakte begehen können.
Auch der Dachziegel, der den Professor erschlug, tat es nicht im
Zorn auf die Philosophie, sondern getrieben vom Wind; dem Ziegel
hätte es nichts ausgemacht, wenn unten Frau Meier oder überhaupt
keiner gegangen wäre — irgendwo musste er schliesslich hinfallen,
der Schwerkraft gehorchend und sonst niemandem auf der Welt.

Das Einfache ist das Schwierige

Wer hingegen glaubt. Moral oder Intelligenz von unbelebter
Materie erwarten zu können, wer meint, dass eine Strassenlaterne ihm
Zeichen gäbe oder dass seine Teller über ihn lachten, der sollte
sich beim Nervenarzt anmelden. Für die Entwicklung des Kindes

aber ist eine Periode, in welcher der «böse Tisch» Tritte austeilt
und mit dem Schubladen-Maul nach tolpatschigen Fingern
schnappt, ganz normal. Manchen Erwachsenen mag das wundern,
falls er wähnt, dass der reifende Verstand vom Begreifen der
einfachen zum Begreifen komplizierten Dinge fortschreite. Und kann

etwas einfacher sein als die Erkenntnis, dass ein Tisch ein Tisch

und ein Stuhl ein Stuhl ist?
Just dies ist jedoch die Ansicht eines erwachsenen Gehirns. Was

versteht meine zweijährige Tochter von «unbelebter Materie»?
Taljana kann noch nicht abstrakt denken, und alles, was ihr Gemüt
bewegt, ist ja belebt: Mutter, Bruder, Vater, Spielkameraden,
Nachbarn, Tiere, wackelndes, rollendes Spielzeug, Wind und Gras und

Tische, die einem Beine stellen. Das Zweijährige weiss nichts von
Ursache und Wirkung, und wenn der Tisch umfällt, dann ist es

eben seine dunkel empfundene Willkür, Schuld, Niedertracht.
Mit der Beherrschung der Sprache setzt auch das Verlangen ein,

die benennbaren Dinge zu beherrschen, sie also zu verstehen. Nun

wird alles für erklärbar gehalten. Das «Fragealter» hebt an, in dem

die Kleinen die Grossen mit ihren ewigen Warums zur Verzweiflung

bringen. Die Erwachsenen würden ja liebend gern erklären.
was zu erklären ist, aber ein erheblicher Prozentsatz der Fragen
ist keiner Erläuterung fähig. «Warum ist die Banane krumm;.
«Warum ist der Himmel oben», «Warum ist der Stein hart» können
sieben Weise nicht beantworten; es sei denn, es äusserten sich
Biologe, Physiker und Petrograph, die aber durchaus nicht das
kindliche Verlangen stillen, das «Wesen» der Sache aufzuhellen,
sondern nur einige Züge und Umweltbeziehungen der Dinge darzulegen

vermögen. Das Sosein der Sachen, die man nur tautologisch
erklären könnte («Warum ist das Wasser nas6?» — Weil es eben

nass ist.»), muss man einmal hinzunehmen lernen.
Jedes intelligente Kind fragt viel. Es will ja die Welt kennen-

56



Dr. Albert Schweitzer schreibt in seinem Buch: «Leben Jesu

Forschung» (1911) am Schlüsse:

Dieser Jesus von Nazareth, der als Messias auftrat, die
Sittlichheit des Gottesreiches verkündete, das Himmelreich auf Erden

begründete und starb, um seinem Werke die Weihe zu geben, hat
nie existiert. Es ist eine Gestalt, die vom Rationalismus entworfen,
vom Liberalismus belebt und von der modernen Theologie in ein

geschichtliches Gewand gekleidet wurde

Tier eingeht. Die letzte Ausgabe datiert vom Jahr 1948 —
neue Auflagen sind keine mehr vorgesehen — fertig! Für die
Kirche ist der Index ein untaugliches Werkzeug geworden,
darum stellt sie ihn vor die Türe hinaus. Zwar will sie auf die
geistige Bevormundung noch nicht ganz verzichten; mahnend
liebt sie immer noch den Drohfinger und erklärt: Untauglich
geworden ist nur die Form der Indizierung, nämlich das Verbot;

die Aufsicht behalten wir, ersetzen aber das Verbot durch
die Information, durch den Vorschlag gut katholischer Bücher.
Das ändert nichts an der Tatsache, dass der Index als solcher
heute verschwindet. Die Kirche hat ihn früher sehr ernst ge-
nommen und daher dem Sanctum Officium eingebaut. Nun aber
kann sie selbst ihn nicht mehr ernst nehmen und wirft ihn in
die Abfallgrube der Weltgeschichte.

So sind denn also die relativen Faktoren der irdisch-realen
Wirklichkeit wieder einmal stärker gewesen als die immer
absolut sich gebende Romkirche. Wir freuen uns aufrichtig dieser
Tatsache; gibt sie doch der Hoffnung Raum, dass nunmehr
auch andere Dogmen und Institutionen, die heute noch
bestaubt und abgenützt im Raum der kirchlichen Lehre umherstehen

— wir denken an Hölle, Fegfeuer, Himmel und was
sich daran hängt — über kurz oder lang den Weg des Index
einschlagen und wie der Index in der Abfallgrube der
Weltgeschichte landen werden; eine Entrümpelimg, die schon längst
fällig war. Omikron

Immer noch Schweizergarde in Rom

Von Zeit zu Zeit liest man über Neurekrutierungen von
Schweizer Söldnern für den Vatikan. So waren letzthin bebilderte

Hinweise über den Akt der Eidesabnahme in den
Tageszeitungen zu sehen.

Nichts gegen die traditionelle Zeremonie. Aber schon früher
stellten wir fest und weisen erneut darauf hin, dass der heilige
Vater und Stellvertreter Gottes in Rom mehr auf den relativen
Schutz einer eigenen Söldnerschar vertraut, als auf den bei
anderer Gelegenheit so oft gepredigten und fest verheissenen
Schutz Gottes im Himmel.

Dieser Schutz des Allerhöchsten ist dem Papst selbst und
seinem ganzen Stabe anscheinend zu unsicher, so dass man
viel lieber, um das mystische Märchenspiel eines Glaubens
weiterspielen zu können, als Sicherheitsanlage die mörderischen
Maschinengewehre und Kanonen aus schweizerischen Zeughäusern

scharf geladen bereit hält. Im Eventualfälle sollen sie
Menschenleben im Kampfe um Kirchenpaläste, schöne Gärten
und angehäuftes gleissendes Gut morden und zerfetzen.

Wie hiess doch — nach der Bibel — im Garten Gethsemane
das Befehlswort dessen, den man zu vertreten vorgibt, an den
mit dem Schwert zur Verteidigung seines Herrn bereiten Jünger?

«Stecke dein Schwert in die Scheide, Petrus!» Und der
Herr nahm im folgenden sein Kreuz auf sich. So erzählen
immer wieder die Männer mit dem Worte Gottes auf den Lippen.

Dass diese Einsatzbereitschaft mit dem Leben für eine
Glaubenssache bei einer — wie die Geschichte es zeigt — um
das mit allen Mitteln erraffte irdische Gut bangenden Klerisei
selbst nicht für möglich gehalten wird, wundert uns keineswegs.

Was uns aber wirklich wundert, das ist die bis anhin stille
Duldung einer Art Kriegsdienst, wie man dies unter den
heutigen schwelenden, verworrenen Verhältnissen unbedingt nennen

muss, durch unsere Zivil- und Militärbehörden. Kriegsdienst

einer Schar von rund 200 Schweizern im Solde eines

lernen. Aber das Fragen und noch dazu die naive Art seines Fragens

ist natürlich Ausweis seiner Ungeschultheit. Mithin ist es ein
Trugschluss, dass Fragen alß solche bereits ein Zeichen von Klugheit

wären. Fragen ist ein Zeichen wacher Aufnahmebereitschaft
und damit Indiz für geistiges Potential. Klugheit aber erweist sich
schliesslich darin, dass nicht mehr gefragt wird.

Das gilt nicht minder für Erwachsene. Es gibt tausend
Sachlagen, in denen man sich wieder und wieder informieren muss.
Hier ist Fragen ein Beweis vielseitiger Interessen, und es gibt ja
Lexika, die ständig konsultiert werden können. Doch zeugt es von
geistiger Gesundheit, Fragen, die sich erübrigen, einmal abzutun.
Der Philosoph mag lebenslang über den Sinn der Welt und den
Wert des Lebens nachgrübeln. Dem Handwerker oder Buchhalter
wäre die tägliche Qual solcher existenzieller Fragen unzuträglich;
sie wären Ausdruck einer Neurose.

Von jeher drängt es den Menschen, dem Schicksal ein Schnippchen

zu schlagen und einen Blick in die Zukunft zu tun. Wir alle
wissen aber sehr gut, dass es ein für allemal unmöglich ist. die
Zukunft zu kennen. Sie ist ja eben das schlechthin Unerfahrene. Man
kann raten, ahnen, auch einmal klar voraussehen, was kommt; man
kann Trends berechnen, Entwicklungstendenzen analysieren; aber
das noch nicht Erfolgte mit der Sicherheit des Erfolgtseins
vorauszuwissen, ist unmöglich. Wie verbreitet jedoch das Bedürfnis ist,
das Unmögliche möglich zu machen, sehen wir an der allenthalben
in Blüte stehenden Astrologie. Ihr Spuk kündet davon, dass
zahlreiche Menschen glauben, alles Geschehen werde von einer Art
Drahtzieher veranstaltet, der sich vielleicht ins Programm
kiebitzen lasse. Anders lässt sich das unsinnige Verlangen, die Zukunft
zu ergründen, nicht begreifen.

Es wird allgemein anerkannt, dass der rational forschende
Wissenschaftler auf einer höheren Denkstufe stellt als die Hausfrau.

die jeden Morgen als erstes ihr Zeitungshoroskop sucht, damit sie
weiss, wie sie sich heute zu fühlen habe. Es ist also Allgemeingut
der Denkenden, dass es einen Fortschritt in der Geistesentwicklung

bedeutet, die Dinge so zu sehen, wie sie sind, mithin hinter
ihnen nichts zu suchen, was nicht dahinter sein kann. In dieser
Ernüchterung drückt sich auch der Verstandeszuwachs des Kindes
aus, das langsam erwachsen wird. Nur: viele Erwachsene schleppen
den zauberverklärten Kinderglauben an geheimnisvolle Schiok-
salslenker und unerforschliche «Fügungen» zeitlebens wie ein
Schneckenhaus mit sich herum.

Umgekehrt neigt der flache nicht differenzierende Kopf ebenso

sehr dazu, die Oberfläche der Dinge für deren wahres Gesicht zu
halten. Die reife Intelligenz umgeht beide Fallgruben der Dummheit

und lässt sich weder von den Erscheinungen blenden noch von
ihnen verführen, sie als Wirkungen wundersamer Veranlasser zu
begreifen. Oberflächlichkeit und Metaphysik gehen meist Hand in
Hand, obwohl sie sich qualitativ unterscheiden: Oberflächlichkeit
ist Urteilsunfähigkeit, Metaphysik hingegen ist jene philosophische
Verschrobenheit, die sich um die Erklärung des Unerklärlichen
müht. Der Metaphysiker muss über eine gewisse Intelligenz
verfügen; der Oberflächliche bedarf ihrer nicht unbedingt. Die Ueber-

einstiminung zwischen beiden besteht darin, dnss derjenige, der eich

zu sehr in Hintergründigkeiten verspinnt, meist wenig Verständnis
für Vordergründiges übrig behält und den Schein für das Sein

nimmt. So sind auch die Heilmittel — Erziehung des Oberflächlichen

zur Kritikfähigkeit und des Hintersinnigen zur Nüchternheit
— nur zwei Seiten derselben Medaille.

Der Glaube macht selig

Der Glaube an Gott ist so metaphysisch wie jeder Glaube — etwa
der an den Sinn des Lebens oder einer bestimmten Arbeit; nichts

57



Kirchenfürsten, mit Gewehren, Maschinengewehren und Kanonen

schweizerischen Ursprungs.
Die Schweizerfrauen werden aufgefordert — anno 1944

wurde gar von einem obligatorischen Aufgebot gesprochen —
dem FHD beizutreten, mit der Begründung, dadurch dem
Heere Männer zur Verteidigimg des Vaterlandes freizumachen.
In Rom üben sich 200 Schweizer als militärische Einheit in
fremdem modernem Waffendienst, um unseren schweizerischen
Neutralitätswillen in Konflikt mit anderen Staaten zu bringen.
Solange die Friedensschalmeien aus Ost und West nicht durch
Taten unterstützt werden, ist jeglicher Glaube daran
Selbstverblendung. Man führe die Schweizer Söldner in unsere Armee
zurück, wo sie zum Schutze imd Wohle des eigenen Vaterlandes

ihre Pflicht erfüllen können, auch in ziviler Hinsicht.
L. Endres

Aus meinem Tagebuche
E. Brauchlin

Was uns unbegreiflich ist, weil es ausserhalb unseres Wissens
liegt oder unsere Fassungskraft übersteigt, aber reale, nachweisbare

Tatsache ist, bezeichnen wir nach herkömmlichem
Sprachgebrauch als wunderbar. Das hat aber mit den religiösen
Glaubensvorstellungen, den Chimären der Wunschphantasie, die
auch als Tatsachen, aber als absolut unbegreifliche, als «Wunder»,

ausgegeben werden, nichts zu tun. Auch die Märchen
enthalten Wundererzähluiigen. An diese glauben nur die kleinen

Kinder, an die religiösen aber auch die grossen.

Wenn ich das Wort «Das Ei will klüger sein als die Henne»
höre, so muss ich unwillkürlich an den lieben Gott und an die
noch lieberen christlichen Theologen denken. Denn Gott hat

Denket an den Pressefonds!
Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

die Theologen in das Nest Welt gelegt, und nun wollen die

Theologen Gott besser kennen, als er vermutlich sich selber
kennt

«Lerne nur das Glück ergreifen, denn das Glück ist immer
da» — ein schönes, verheissungsvolles Wort. Aber sag es

keinem Menschen ins Ohr, der irgendwie Krüppel oder Sklave
oder Verstossener ist!

Die biblische Forderung «So jemand mit dir rechten will
und deinen Rock nehmen, dem lass auch den Mantel» ist sachlich

und moralisch etwa so gut, wie es die wäre: Schicke dem

Dieb oder dem, der es werden möchte, deinen Hausschlüssel zu.

Man spricht zwar von Leib und Seele, aber der Mensch ist
unteilbar. Das weiss am besten, wer liebt.

Trost ist ein schwaches Narkotikum, an dessen Wirkungskraft

der Verabreicher meistens selber nicht glaubt.

Träume sind Schäume? — Ja, wenn man das Wort richtig
auslegt, Schäume bilden sich oft da, wo es unter der
Oberfläche oder tief unten im Grunde «wallet imd brauset und
siedet und zischt»; sie sind die letzte Auswirkung eines
verborgenen, vielleicht tragischen Geschehens. So ist es mit den

Träumen.

Das Viellesen vermehrt das Wissen, erhöht aber nicht die

Intelligenz. Daher können Vielwisser als handelnde Menschen
Versager sein.

Lebendiges und Geschaffenes dauert ewig, und vor der Ewigkeit
ist alles eitel. Doch ohne irgendeinen Glauben kann niemand leben.
Also schadet Metaphysik nicht, solange man sie nicht zum Denk-
Prinzip erhebt. Die Krücke für das Bein zu hallen, also den Glauben

zu verabsolutieren, ist allerdings die Neigung vieler Anhänger
eines Denk-Systems. Es liegt im Wesen einer Ueberzeugung, sich
universal zu gebärden, zumal, wenn es sich nicht um ein
sachbezogenes Urteil, sondern um eine allumfassende Ideologie handelt.
Jede Ideologie enthält ja nicht nur eine Theorie über das Sein,
sondern auch eine Tendenz zur Gestaltung des Lebens. Dabei wird die
Tendenz aus der Theologie abgeleitet. Eine Theorie beruht aber auf
Logik, und Logik ist geradlinig. Das Leben hingegen ist nie geradlinig

und eingleisig, sondern krumm und mehrgleisig. Daher passt
eine Weltanschauung, die sich als hundertprozentige Lebensanweisung

versteht, nicht in diese Welt.

Die Entdeckungen des Galilei hatten eine Kluft zwischen Glauben
und Wissen, zwischen Religion und Astronomie aufgerissen, einen
Zwiespalt, den die Kirche damals nicht glaubte hinnehmen zu können.

Ihr galt die Wahrheit noch als unteilbar. Warum aber hängen
Gelehrte noch heute der Religion an? Weil ihnen die Wahrheit teilbar

geworden ist. Der fromme Arzt oder Chemiker verlässt sich auf
Naturgesetze, nicht auf Gebete; sein ethisches Credo aber bezieht
er in Gestalt erhabener Legenden aus der Transzendenz. Das ist
nicht unter seiner Würde; auch die Märchen der Kinderzeit sind ja
keine Lügen, sondern magisch gefärbte Abbilder der Wirklichkeit,
moralische Allegorien. «Gotteswort» als Regierungserlass könnte
kein gebildeter Erwachsener akzeptieren. Als Reminiszenz aus
Kindertagen (das lateinische «religio» hiess ja soviel wie «Rückverbin-
dung») nimmt er es, als Glauben der, von der Kanzel an; denn
warum nicht, da doch auch alle anderen ethischen Maximen ein nur
gefühlsmässig begründbares philosophisches Bekenntnis zur Vor¬

aussetzung haben? Glaube und Wissen können sich also problemlos
nebeneinander entwickeln und befestigen.

Da die grundlegenden Weltanschauungsfragen immer Glaubensfragen

sind (Annahmen, Hypothesen, Vorurteile — auch wenn es

sich um eine agnostische Weltanschauung handelt, wird sich ein

vernünftiger Mensch niemals ganz und gar auf ein System versteifen.
Der Kompromiss mit anderen Richtungen wächst nicht nur aus
Toleranz, sondern mehr noch aus Denkschärfe. Die «grossen Wahrheiten»

schliessen sich bei näherem Zusehen nämlich keineswegs aus,
und Widersprüche lassen sich durchaus zu einem Weltbild fügen;
man wird den konkurrierenden Wahrheiten in der eigenen
Anschauung freilich einen unterschiedlichen Stellenwert einräumen
müssen. «Dieses Leben ist eines der schwierigsten», pflegte ein

Witzbold zu sagen; seine Feststellung stimmt, und der Gewitzte
weiss, dass es kein Patentrezept gibt, das auf alle Lebenstatsachen

passt. Es gilt, mit Widersprüchen fertigzuwerden und gelegentlich
Lebensklugheit durch Inkonsequenz zu beweisen: «Hier stehe ich,

ich kann auch anders!»

Vornehmlich für den Gebildeten kann es problematisch sein, mit
einer Ideologie zurechtzukommen (problematischer oft, als das

Leben zu meistern, zu dessen Bewältigung jene eigentlich
Hilfestellung leisten sollte). Für den einfachen Verstand dagegen ist es

selbstverständlich, nicht nach einer bestimmten Schablone, sondern
nach einem Bündel von geeigneten Leitsätzen, einem Ragout von
Philosophemen zu leben. Darum sind unkomplizierte Geister den

Verhältnissen meist besser angepasst als gelehrte Köpfe. Der
scholastische Verteidiger einer (seiner) Wahrheit hat «die» Wahrheit
nicht erkannt: dass nämlich das lebendige Dasein voll bunter
Zufälligkeiten steckt und es darin höchst unlogisch zugeht.

Schluss folgt

58


	Warum ist die Banane krumm? : ein psychologischer Exkurs von W. Baranowsky[Teil 1]

