
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 7

Artikel: Jesuitendebatte in Oerlikon

Autor: W.G

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ten, noch irgendeine Eigenschaft in Vollkommenheit besitzen
ausser vielleicht der Liebe.

Die Gläubigen dagegen kommen Gott gegenüber nie zu einer
abwägenden, kritischen Betrachtungsweise. Gott ist nicht
durchschaubar wie die Eltern für das reifer werdende Kind. Die
Theologen haben ihm die Tarnkappe der Unerforschlichkeit
übergezogen, und die (bezweckte) Folge davon ist, dass die
Gläubigen trotz allen Unglücksfällen, Verbrechen. Naturkatastrophen,

Kriegen usw. zeitlebens und von Geschlecht zu
Geschlecht am kindlichen, aber verhängnisvollen Irrtum von
der Vollkommenheit Gottes festhalten.

7. Aberglaube ist abgestandener, antiquierter Glaube aus weit
hinter uns liegenden Frühkulturen oder gar aus der Urzeit
des menschlichen Geschlechts. Und dem Christentum war es
auch gar nicht an der Ausrottung der alten heidnischen
Vorstellungen gelegen, konnte es im Abendland doch nur Fuss
fassen, indem es sich den vorhandenen religiösen Anschauungen
und Gebräuchen anpasste und sie mit anderer Bedeutung in
sich aufnahm. Die christlichen Hauptfeste sind an die Stelle
der alten Naturfeste getreten. Die Geburt des Gottessolmes
musste in die Zeit der Wintersonnenwende fallen. Das uralte
Menschen-, besonders Solmesopfer ist im christlichen Abendmahl

katholischer und lutherischer Auffassung wieder zu
erkennen. Im Geistes- und Gemütsleben auch der heutigen Christen

spielen heidnischer «Aberglaube» imd christlicher «Glaube»

ununterscheidbar ineinander über, so im Leib-Seele-Dualismus.

Die Seele wechselt zwar gleich beim Tode in die ewige
Heimat hinüber; das hindert sie aber nicht, bei Angehörigen
und Verwandten umzugehen und den bevorstehenden oder
erfolgten Tod anzukündigen: es geistet. Die Maskottchen in den
Automobilen haben ihr religiöses Urbild in den als Amulette
umgehängten Medaillons mit Christus-, Marien- oder Heiligenbildern;

diese hinwiederum sind stammesverwandt mit den
uralten heidnischen Fetischen. Die Hufeisen an Stalltüren und
auf Glückwunschkarten deuten auf den altgermanischen
Götterglauben zurück, und auch die Osterhasen und Ostereier
waren als Fruchtbarkeitssymbole wie auch das Osterfest selber
dem Heidentum eigen. So Hesse sich noch unendlich vieles
aufzählen, das uns bewiese, dass unsere heutigen Christen trotz
und kraft ihrer zweitausendjährigen Religionstradition noch —
gute Heiden sind. E. Brauchlin

Jesuitendebatte in Oerlikon
Eine «Studiengruppe», genauer wohl Propagandagruppe, der

verschiedene, zum Teil recht prominente Persönlichkeiten aus
den grösseren Schweizer Parteien und den privilegierten
Kirchen angehören, hat sich vor einiger Zeit zusammengefunden,
um die Auffassungen über die konfessionellen Ausnahmeartikel

der Bundesverfassung (Jesuitenverbot, Klosterverbot,
Schächtverbot) abzuklären und ihre Aufhebung zu propagieren.

In einer Pressekonferenz vor den Bundeshausjournalisten
in Bern, die der Leiter dieser Gruppe, der freisinnige Journalist

Dr. Reto Caratsch abhielt, wurde auch von einer erweiterten
Neufassung des Verfassungsartikels über die Glaubens- und
Gewissensfreiheit als Kompensation für die Aufhebung der
konfessionellen Ausnahmeartikel gesprochen.

Nun haben sich die Matadoren dieser Gruppe in einer Ge-

meinschaftsveranstaltung der Kulturgruppen der Freisinnigen
und der Katholischkonservativen-Christlichsozialen Partei von
Zürich-Oerlikon und des sozialdemokratischen Bildungsausschusses

des gleichen Zürcher Stadtkreises der Oeffentlichkeit
vorgestellt. Den ersten Teil dieser Veranstaltung füllte eine Po-
diumdiskussion unter der Leitung des sozialdemokratischen
Kantonsrats Siegfried, an dem neben Dr. Caratsch Ständerat
Dr. Zellweger (soz.), Nationalrat Werner Schmid (Landesring),
der reformierte Kirchenhistoriker Professor Pfarrer Dr. Pfi-

Bei jedem religiösen Streitgespräch wird man frülier oder
später darauf ihingewiesen, dass «Wissenscliaft nicht alles
bedeutet» und dass «Logik nicht alles bedeutet». Das ist ganz
richtig; es gibt viele menschliche Tätigkeiten — zum Beispiel
Kunst, Musik, Dichtung — für die Wissenscliaft und Logik
mehr oder 'weniger unwichtig sind. Aber Religion geliört nicht
in diese Kategorie, denn Religion, anders als Kunst und Musik
und Dichtung, ist ein System von Glaubenssätzen. Und ein
System von Glaubenssätzen, das annehmbar sein soll, muss den

allgemeingültigen Kriterien der Vernunft entsprechen: Die
Glaubenssätze müssen untereinander zusammenpassen und dürfen

nicht offensichtlich der Wirklichkeit widerspreclien. Ich
meine, dass die orthodoxen christliclien Glaubenssätze diesen

Kriterien nicht genügen. Margaret Knight

ster und von katholischer Seite Kantonsrat Dr. Flüeler teilnahmen.

Sie erbrachte nicht viel Neues und ein gut Teil der Zeit
wurde den historischen Umständen, die zu den konfessionellen
Ausnahmeartikeln geführt hatten, gewidmet. Bedenken gegen
die Aufhebimg des Jesuitenverbots brachte dabei nur Nationalrat

Werner Schmid vor, der daran erinnerte, dass das Jesuitenverbot

1848 auch die ausdrückliche Billigung katholischer Tag-

satzungsabgeodneter, so des Obersten Luvini als Vertreter des

katholischen Tessins gefunden hatte. Werner Schmid verwies
auch auf die Rekatholisierungsforderungen, die noch in den

letzten Jahren von namhaften katholischen Persönlichkeiten
immer wieder erhoben wurden und in reformierten Kreisen

Beunruhigung geschaffen hätten. Sehr bemerkt wurde das offene,

uneingeschränkte Zugeständnis des Katholikenführers Dr.

Flüeler, dass die Jesuiten das Verfassungsverbot in den letzten
Jahren wiederholt verletzt und missachtet hätten, was unseres
Erachtens keine Empfehlung für ihre staatstreue, demokratische

Gesinnung darstellt. Dieses katholische Eingeständnis
wird uns für die weiteren Auseinandersetzungen überaus wertvoll

sein. Ständerat Dr. Zellweger legte mit der ihm eigenen
juristischen Klarsichtigkeit dar, dass es im Kern darauf
ankomme, ob der Jesuitenorden auch heute noch als
staatsgefährlich anzusehen sei. Er verneinte dies, nicht wegen der Jesuiten,

sondern weil er zum festen Gefüge der Schweizer
Demokratie das Vertrauen habe, dass wir die uneingeschränkte
Tätigkeit der Jesuiten ertragen könnten, olme dass unser Staat
Schaden nehme. Er vertraut also dem guten Magen der Schweizer

Demokratie. Aber vernünftige Menschen, dies muss gesagt
werden, meiden unsaubere Nahrung auch dann, wenn sie einen

guten Magen haben und sicher sind, dass ihnen davon nicht der

Tod oder schweres Siechtum drohe. Sie wollen sich unnötig
auch nicht zeitweiliges Bauchgrimmen zufügen.

Li der an das Podiumgespräch sich anschliessenden freien
Diskussion konnte die «Studiengruppe» bemerken, dass sie mit
der Einbeziehung des Schächtverbots in ihren Reformplan, mit
dem vielleicht den jüdischen Stimmbürgern die Aufhebung des

Jesuitenartikels schmackhaft gemacht werden sollte, die erbitterte

und redegewandte Opposition der Tierschützler auf den

Plan gerufen hatte, deren Bedeutung sie vielleicht unterschätzt
hatte. Auch konnten die sozialdemokratischen Podiumssprecher

feststellen, dass ihre Auffassungen von einem erheblichen
Teil ihrer eigenen Parteifreunde nicht geteilt werden. Aufmerksam

wurde der Präsident der Zürcher Ortsgruppe der Freigeistigen

Vereinigung der Schweiz angehört, als er in einem kurzen

Votum die für die Beibehaltung des Jesuitenverbotes
sprechenden Gründe darlegte, nämlich die noch heute bestehende,

im Prinzip nie aufgegebene Bindung des Jesuitenordens an seine

alten antidemokratischen Grundsätze, sein hierarchisch-autoritärer

Aufbau, seine toleranzwidrige, konfessionelle und
weltanschauliche Aggressionsbereitschaft, die absolute
Gehorsamsverpflichtung gegenüber dem Papst, also gegenüber einem
ausländischen Staatsoberhaupt, das gesetzwidrige Verhalten seiner

54



Mitglieder in der Schweiz während der letzten Jahre. Bevor
der Jesuitenorden sich nicht in einem formellen verbindlichen
Beschluss seiner Generalkongregation von seiner dunklen
Vergangenheit distanziert und dementsprechend seine Satzungen,
Lehren und Zielsetzungen geändert hat, die seit langem in der

ganzen Welt ein berechtigtes Misstrauen hervorgerufen haben
und solange eine solche neue Haltung des Ordens nicht durch
einige Zeit der praktischen Bewährung erhärtet wird und zwar
dort, wo der Orden frei arbeiten kann oder sogar dominierenden

Einfluss besitzt, solange haben die Jesuiten in einem
demokratischen Staat als staatsgefährlich zu gelten und müssen die
bestehenden Einschränkungen ihrer Tätigkeit hinnehmen.
Eine Neufassung des Artikels über die Glaubens- und
Gewissensfreiheit sei keine ausreichende Kompensation, angesichts
der föderalistischen Struktur der Schweiz und der Legislativhoheit

der Kantone in Schul- imd Kirchenfragen sei eine
einheitliche Auslegung und eine echte Gleichstellung aller
weltanschaulichen Richtungen nicht zu erwarten. Die Privilegierung

einzelner Religionsgemeinschaften würde auch dann noch
weiter bestehen. Diese Ausführungen, die weder vom «Podium»
aus, noch aus dem Saal eine Entgegnung fanden, wurden von
einem Teil der Versammlung mit starkem Beifall aufgenommen

und führten nach Versammlungsschluss noch zu einem
interessanten Meinungsaustausch zwischen dem Sprecher und
Angehörigen katholischer Jugendorganisationen. W. G.

Hermann Hesse hat 7 Jahre vor seinem Ableben in einem Brief
an die «Andere Zeitung» folgendes Bekenntnis zur Verfügung
gestellt:

Ich glaube an keine religiöse Dogmatik, also auch nicht an einen
Gott, der die Menschen geschaffen und es ihnen ermöglicht hat, den
Fortschritt vom Einandertotschlagen mit Steinbeilen bis zum Töten
mit Atomwaffen auszubilden und auf sie stolz zu sein. Ich glaube
also nicht, dass diese blutige Weltgeschichte ihren Sinn im Plan
eines überlegenen Regenten habe, der sich etwas für uns nicht
Erkennbares, aber Göttliches und Herrliches ausgedacht habe.

Zu «Einsteins Religiosität»
Dem vortrefflichen Artikel von Dr. Hans Titze über

«Einsteins Religiosität» (Nr. 5 d. Bl.) entnehme ich einzig Einsteins
Satz: «Jene mit tiefem Gefühl verbundene Ueberzeugung von
einer überlegenen Vernunft, die sich in der erfahrbaren Welt
offenbart, bildet meinen Gottesbegriff». Wie kann sich ein
Gelehrter vom Range Einsteins einen Gottesbegriff ausdenken?
Als Wissenschafter war er sich doch klar darüber, dass es eine
Vernunft ohne ein Wesen, dem sie innewohnt, so wenig gibt
wie einen Gedanken ohne Denkenden. Das Hauptgewicht in
Einsteins weltanschaulicher Ueberzeugung lag offenbar im
tiefen Gefühl. In diesem war noch uraltes religiöses Erbgut
wirksam, zwar verfeinert, vergeistigt, umgedeutet, aber doch
nicht ganz frei von mystischen Imponderabilien. Und da sich
Einstein von seiner kosmischen Schau aus nun einmal einen
Gottesbegriff zurechtgelegt hatte, war er auch befugt, sich als

religiös zu bezeichnen, auch wenn seine GottesvorsteUung mit
derjenigen irgend eines Religionssystems nichts zu tun hatte.
Aber das Bekenntnis zu einem Gottesbegriff und zur Religiosität

genügt den Vertretern des kirchlichen Christentums, daraus
das Recht abzuleiten, die wissenschaftliche Autorität Einsteins
in die Waagschale der von ihnen verkündeten Religion zu
legen.

Da Einstein seinen Gottesbegriff als pantheistisch (Natur
Gott) bezeichnet, ist es wohl am Platze, liier Urteile bedeutender

Denker über den Pantheismus anzufügen.

Ludwig Feuerbach (1804/1872) : «Für die konsequente
Betrachtung hebt die Tätigkeit Gottes die Tätigkeit der Natur,
und umgekehrt die Tätigkeit der Natur die Gottes auf.
Entweder man bekennt Gott und leugnet die Natur, das heisst man
spricht ihr wenigstens alle wahre Ursächlichkeit, alles wesenhafte

Sein ab, erklärt sie für blossen Schein, für blosse Maske.
Oder man bekennt sich zur Natur: dann muss man leugnen,
dass ein Gott ist, ein Gott hinter ihr sein Wesen treibt, ein
Gott durch sie wirkt.» Das ist klar und eindeutig.

Warum ist die Banane krumm
Ein psychologischer Exkurs von W. Baranowsky

Das System ist die Mutter der Widersprüche

Der kleine Tisch im Kinderzimmer hat eine interessante Schublade.

Man kann sie hüben und drüben herausziehen und sich —
wenn man ungeschickt ist — die Finger daran klemmen. Einem
zweijährigen Dummchen passiert das öfter; es kennt noch nicht die
Hebelwirkung eines herausgezogenen Tischkastens: Wenn man sich
mit vollem Körpergewicht daran hängt, fällt man mit dem ganzen
Möbel hintenüber.

So sammelt der Mensch Erfahrungen, aber natürlich nicht gradlinig

mit der Einsicht in Gewichtsverlagerung und Balance; denn
wenn man erst ein Viertelhundert Vollmonde erlebt hat, kann man
ja kaum «Tisch» richtig aussprechen. Weil man noch nicht richtig
sprechen kann, vermag man sich später an die frühe Kindheit auch
nicht bewusst zu erinnern. So wissen nur die Psychiater durch die
Hypnose von den unartikulierten frühen Eindrücken ihrer Patienten.

Und selbstverständlich können wir durch die Beobachtung von
Kindern einiges von dem erraten, was in dem unausgebildeten
Bewusstsein vorgeht.

Ein Baby würde nach einem glühenden Eisen ebenso vertrauensselig

greifen wie nach dem roten Stiel eines Rasselchens; und auch
für meine zweijährige Tochter ist die Welt noch voller unentdeck-
ter Gefahren. Tatjanas einfältiges Zutrauen wird noch oft
enttäuscht werden; aber arglos ist sie nicht mehr! Dafür hat der Tisch,
der sie unter sich begrub, einen zu grossen Schreck ausgelöst; und
schliesslich machen wir derlei schmerzhafte Bekanntschaften ja
alle Tage. Wir sind demzufolge von der Bosheit der Dinge über¬

zeugt und machen zunächst drei Meter weite Bogen um die schlimmen

Gegenstände, denn man kann ja nie wissen, was die im Schilde
führen.

Aehnlich wie Kinder verhalten sich Wilde gegenüber dem
Donnerschlag, den sie im Vergleich mit dem Blitz für den eigentlichen
Unhold halten, weil ihnen der plötzliche Knall mehr Furcht
einjagt als das Feuerwerksgaudi. Also versuchen sie, den Donner-Dämon

zu versöhnen, indem sie ihm opfern oder im Gebet seiner
erhabenen Grösse huldigen. In ähnlicher Fehleinschätzung haut das

Kind den Schrank oder Stuhl, der es (nicht etwa: an dem es sich)
gestossen hat. Ehe es also begreift, welche Folgen seine eigene
Handlung ausgelöst und welchen physikalischen Gesetzen ein aus
dem Gleichgewicht gebrachtes Vierbein gehorcht, hat das Kind
ganz offenbar das Gefühl ,den Dingen sei alles möglich, als hätten
sie einen freien Willen.

Schaudervoll, in einer solchen Welt zu leben! Wessen Gedächtnis
funktioniert, der wird selbst dann, wenn seine Kindheit äusserlich
glücklich verlief, des Kindes Los immer ein wenig mitleidig
betrachten und lyrischer Seligpreisung der Kindertage skeptisch
begegnen. Das Koboldtum der unbewältigten Gegenstände ist nicht
etwa nur eine Vermutung; das Kinderreich ist wirklich eine Welt
voller Teufel! Ueberbleibsel dieser Entwicklungsstufe sind auch
im Gemüt des Erwachsenen noch lebendig, flucht er doch seinem
Dasein, Gott oder der Tür, in der er sich den Daumen gequetscht
hat.

Humorvolle Schriftsteller haben gelegentlich behauptet, auch
Sachen hätten eine Seele. Friedrich Theodor Vischer zum Beispiel
hat ein liebenswürdiges Buch über die Tücke des Objekts geschrieben.

Aber dass den unbelebten Dingen «Tücke» innewohnen soll,
weshalb sie uns unverschämte Streiche zu spielen vermögen, ist an
sich Wahnwitz. Man mag jedoch überzeugter Rationalist oder Ma-

55


	Jesuitendebatte in Oerlikon

