
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 7

Artikel: Vom Glauben und Aberglauben

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411384

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411384
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
)NATSSCmffTDERFREIGEISTIGEN-VEREJMGUlSIG-DER-SCH^
i, Juli 1966 Nr. 7 49. Jahrgar

Vom Glauben und Aberglauben
1. Glauben und Aberglauben gibt es nur im Bereich des

Uebersinnlichen, Unerfahrbaren.
2. Eine Grenze zwischen Glauben und Aberglauben lässt sich

nicht ziehen, denn was dem einen Glaube ist, kaim dem andern
als Aberglauben erscheinen. In der Tat ist es ja so, dass der
Glaube eines andern für Aberglaube gehalten wird, bloss weil
es nicht der eigene Glaube ist. Der andere hält Gegenrecht,
imd so sind die «schönsten» Religionskriege entstanden.

3. Alles, was wir jetzt zum Aberglauben zählen, war einst
Glaube und ist es vielerorts immer noch, so der Glaube an
Hexerei, Zauberei, Geistererscheinungen, Vorbedeutungen und
dergleichen.

4. Daraus lässt sich schliessen, dass alles, was jetzt als Glaube
gilt und den Ruf der Wahrheitserkeiuiung geniesst, dereinst
dem Aberglauben zugezählt werden wird. Wo ist der herrliche
griechische Olymp, für dessen Verehrung noch zahllose erhaltene

oder zertrümmerte Tempel und steinerne Götterbilder
zeugen, hingeraten? Ins Märchenland! Wer heute einen
Zeusdienst ins Leben rufen wollte, würde als reif fürs Irrenhaus
angesehen werden.

5. Bei der kurzen Aufzählung unter 3. ist der Teufelsglaube
nicht erwähnt worden. Gehört er zum religiösen Glauben oder
zum Aberglauben? Das ist ein Kapitel für sich, bei dem wir
eine Weile verharren müssen, stehen wir doch gerade gegenwärtig

unter dem Eindruck eines furchtbaren Verbrechens, bei
dem zum Zwecke der Teufelaustreibung die siebzehnjährige
Bernadette Hasler von fanatischen Sektierern in Ringwil (Zür-

<U

s\
N O

0 r-*

a -« *-<

10 OT 03
O

• Tl O
+> V. o
m crt O

Inhalt

Vom Glauben und Aberglauben
Jesuitendebatte in Oerlikon
Warum ist die Banane krumm?

Zu «Einsteins Religiosität»
Die Romkirche verzichtet

auf ihren Index!
Immer noch Schweizergarde in Rom

Aus meinem Tagebuch

Schlaglichter

eher Oberland) mit Reitpeitsche und Stöcken zutode gemartert

worden ist. In diesem Fall wird jedermann von schwärzestem,

mittelalterlichem Aberglauben sprechen. Erfunden aber
hat diese Sekte den Teufel nicht; er gehört zum christlichen
Glaubensgut. Es liegt mir durchaus fern, die Tragödie von
Ringwil mit dem christlichen Glauben in ursächliche Verbindung

bringen zu wollen. Man weiss, dass der eigentliche
Antrieb dazu viel weniger im Religiösen lag als in der sich
sadistisch auswirkenden tierischen Triebhaftigkeit jener Unmenschen.

Die Religiosität war nach aussen das beschönigende
Mäntelchen und nach innen die scheinbare Selbstrechtfertigung.

Aber wenn wir vom Glauben imd Aberglauben sprechen,
müssen wir doch die Frage stellen, in welches dieser beiden
Gebiete vom Christentum aus der Teufel gehöre. Und da ist
einmal zu sagen, dass er in der Bibel, besonders im Neuen
Testament, eine ganz erhebliche Rolle spielt. Christus wurde vier
Wochen lang in der Wüste vom Teufel versucht (Luk. 4, 2, 3),
und es waren neben den «Wundern» besonders die
Teufelaustreibungen, die den Namen des nazarenischen Heilsverkünders
im Volke bekannt machten. Die moderne Theologie übersetzt
diese biblischen Berichte nun ins Symbolische. Aber die
Symbolik ist keine Nahrung für naive Gemüter, sie nehmen die
Bibel beim Wort. Uebrigens macht die katholische Kirche aus
dem Teufel keinen sinnbildlichen Firlefanz. Man lese, was in
dem «mit Genehmigung der geistlichen Obrigkeit» herausgegebenen

«Apologetischen Taschenlexikon für jedermann» des

Jesuiten Fr. X. Brors darüber steht:

«Gibt es wirklich Teufel? Ganz gewiss. Die Heilige Schrift
spricht vom ersten bis zum letzten Buch vom Teufel. Die
Kirche zählt unter ihre Dogmen das Dasein der Teufel und
das Dasein der Hölle, des ewigen Feuers. Der Teufel gehört
unbedingt ins Credo, in die katholische Glaubenslehre hinein.

Alle Teufelsgeschichten glauben ist Aberglauben, aber alle
Teufelswerke leugnen ist ein noch viel gefährlicherer Irr- oder
Unglaube.»

Je nach Belieben der katholischen Geistlichkeit ist also der
Teufel einer oder er ist keiner. Bekannt dürfte sein, dass dem
katholischen Kinde der Teufel ausgetrieben wird, bevor es die
Taufe empfängt.

6. Nicht verwechseln dürfen wir Aberglauben mit Irrtum. So

ist der Glaube eines naiv-kindlichen Gemütes an einen liebenden,

gütigen, gerechten, allwissenden (usw.) Gott nicht zum
Aberglauben zu zählen. Er ist vergleichbar mit dem Glauben
des Kindes an seine Eltern, die es liebt und vielleicht auch
fürchtet, von denen ihm alles zufliesst und die ihm in jeder
Hinsicht Autorität bedeuten. Nun kommen die Kinder aber
allmählich durch die Erfahrimg darauf, dass die Eltern weder
allwissend noch allmächtig sind, wofür sie diese gehalten hat-

53



ten, noch irgendeine Eigenschaft in Vollkommenheit besitzen
ausser vielleicht der Liebe.

Die Gläubigen dagegen kommen Gott gegenüber nie zu einer
abwägenden, kritischen Betrachtungsweise. Gott ist nicht
durchschaubar wie die Eltern für das reifer werdende Kind. Die
Theologen haben ihm die Tarnkappe der Unerforschlichkeit
übergezogen, und die (bezweckte) Folge davon ist, dass die
Gläubigen trotz allen Unglücksfällen, Verbrechen. Naturkatastrophen,

Kriegen usw. zeitlebens und von Geschlecht zu
Geschlecht am kindlichen, aber verhängnisvollen Irrtum von
der Vollkommenheit Gottes festhalten.

7. Aberglaube ist abgestandener, antiquierter Glaube aus weit
hinter uns liegenden Frühkulturen oder gar aus der Urzeit
des menschlichen Geschlechts. Und dem Christentum war es
auch gar nicht an der Ausrottung der alten heidnischen
Vorstellungen gelegen, konnte es im Abendland doch nur Fuss
fassen, indem es sich den vorhandenen religiösen Anschauungen
und Gebräuchen anpasste und sie mit anderer Bedeutung in
sich aufnahm. Die christlichen Hauptfeste sind an die Stelle
der alten Naturfeste getreten. Die Geburt des Gottessolmes
musste in die Zeit der Wintersonnenwende fallen. Das uralte
Menschen-, besonders Solmesopfer ist im christlichen Abendmahl

katholischer und lutherischer Auffassung wieder zu
erkennen. Im Geistes- und Gemütsleben auch der heutigen Christen

spielen heidnischer «Aberglaube» imd christlicher «Glaube»

ununterscheidbar ineinander über, so im Leib-Seele-Dualismus.

Die Seele wechselt zwar gleich beim Tode in die ewige
Heimat hinüber; das hindert sie aber nicht, bei Angehörigen
und Verwandten umzugehen und den bevorstehenden oder
erfolgten Tod anzukündigen: es geistet. Die Maskottchen in den
Automobilen haben ihr religiöses Urbild in den als Amulette
umgehängten Medaillons mit Christus-, Marien- oder Heiligenbildern;

diese hinwiederum sind stammesverwandt mit den
uralten heidnischen Fetischen. Die Hufeisen an Stalltüren und
auf Glückwunschkarten deuten auf den altgermanischen
Götterglauben zurück, und auch die Osterhasen und Ostereier
waren als Fruchtbarkeitssymbole wie auch das Osterfest selber
dem Heidentum eigen. So Hesse sich noch unendlich vieles
aufzählen, das uns bewiese, dass unsere heutigen Christen trotz
und kraft ihrer zweitausendjährigen Religionstradition noch —
gute Heiden sind. E. Brauchlin

Jesuitendebatte in Oerlikon
Eine «Studiengruppe», genauer wohl Propagandagruppe, der

verschiedene, zum Teil recht prominente Persönlichkeiten aus
den grösseren Schweizer Parteien und den privilegierten
Kirchen angehören, hat sich vor einiger Zeit zusammengefunden,
um die Auffassungen über die konfessionellen Ausnahmeartikel

der Bundesverfassung (Jesuitenverbot, Klosterverbot,
Schächtverbot) abzuklären und ihre Aufhebung zu propagieren.

In einer Pressekonferenz vor den Bundeshausjournalisten
in Bern, die der Leiter dieser Gruppe, der freisinnige Journalist

Dr. Reto Caratsch abhielt, wurde auch von einer erweiterten
Neufassung des Verfassungsartikels über die Glaubens- und
Gewissensfreiheit als Kompensation für die Aufhebung der
konfessionellen Ausnahmeartikel gesprochen.

Nun haben sich die Matadoren dieser Gruppe in einer Ge-

meinschaftsveranstaltung der Kulturgruppen der Freisinnigen
und der Katholischkonservativen-Christlichsozialen Partei von
Zürich-Oerlikon und des sozialdemokratischen Bildungsausschusses

des gleichen Zürcher Stadtkreises der Oeffentlichkeit
vorgestellt. Den ersten Teil dieser Veranstaltung füllte eine Po-
diumdiskussion unter der Leitung des sozialdemokratischen
Kantonsrats Siegfried, an dem neben Dr. Caratsch Ständerat
Dr. Zellweger (soz.), Nationalrat Werner Schmid (Landesring),
der reformierte Kirchenhistoriker Professor Pfarrer Dr. Pfi-

Bei jedem religiösen Streitgespräch wird man frülier oder
später darauf ihingewiesen, dass «Wissenscliaft nicht alles
bedeutet» und dass «Logik nicht alles bedeutet». Das ist ganz
richtig; es gibt viele menschliche Tätigkeiten — zum Beispiel
Kunst, Musik, Dichtung — für die Wissenscliaft und Logik
mehr oder 'weniger unwichtig sind. Aber Religion geliört nicht
in diese Kategorie, denn Religion, anders als Kunst und Musik
und Dichtung, ist ein System von Glaubenssätzen. Und ein
System von Glaubenssätzen, das annehmbar sein soll, muss den

allgemeingültigen Kriterien der Vernunft entsprechen: Die
Glaubenssätze müssen untereinander zusammenpassen und dürfen

nicht offensichtlich der Wirklichkeit widerspreclien. Ich
meine, dass die orthodoxen christliclien Glaubenssätze diesen

Kriterien nicht genügen. Margaret Knight

ster und von katholischer Seite Kantonsrat Dr. Flüeler teilnahmen.

Sie erbrachte nicht viel Neues und ein gut Teil der Zeit
wurde den historischen Umständen, die zu den konfessionellen
Ausnahmeartikeln geführt hatten, gewidmet. Bedenken gegen
die Aufhebimg des Jesuitenverbots brachte dabei nur Nationalrat

Werner Schmid vor, der daran erinnerte, dass das Jesuitenverbot

1848 auch die ausdrückliche Billigung katholischer Tag-

satzungsabgeodneter, so des Obersten Luvini als Vertreter des

katholischen Tessins gefunden hatte. Werner Schmid verwies
auch auf die Rekatholisierungsforderungen, die noch in den

letzten Jahren von namhaften katholischen Persönlichkeiten
immer wieder erhoben wurden und in reformierten Kreisen

Beunruhigung geschaffen hätten. Sehr bemerkt wurde das offene,

uneingeschränkte Zugeständnis des Katholikenführers Dr.

Flüeler, dass die Jesuiten das Verfassungsverbot in den letzten
Jahren wiederholt verletzt und missachtet hätten, was unseres
Erachtens keine Empfehlung für ihre staatstreue, demokratische

Gesinnung darstellt. Dieses katholische Eingeständnis
wird uns für die weiteren Auseinandersetzungen überaus wertvoll

sein. Ständerat Dr. Zellweger legte mit der ihm eigenen
juristischen Klarsichtigkeit dar, dass es im Kern darauf
ankomme, ob der Jesuitenorden auch heute noch als
staatsgefährlich anzusehen sei. Er verneinte dies, nicht wegen der Jesuiten,

sondern weil er zum festen Gefüge der Schweizer
Demokratie das Vertrauen habe, dass wir die uneingeschränkte
Tätigkeit der Jesuiten ertragen könnten, olme dass unser Staat
Schaden nehme. Er vertraut also dem guten Magen der Schweizer

Demokratie. Aber vernünftige Menschen, dies muss gesagt
werden, meiden unsaubere Nahrung auch dann, wenn sie einen

guten Magen haben und sicher sind, dass ihnen davon nicht der

Tod oder schweres Siechtum drohe. Sie wollen sich unnötig
auch nicht zeitweiliges Bauchgrimmen zufügen.

Li der an das Podiumgespräch sich anschliessenden freien
Diskussion konnte die «Studiengruppe» bemerken, dass sie mit
der Einbeziehung des Schächtverbots in ihren Reformplan, mit
dem vielleicht den jüdischen Stimmbürgern die Aufhebung des

Jesuitenartikels schmackhaft gemacht werden sollte, die erbitterte

und redegewandte Opposition der Tierschützler auf den

Plan gerufen hatte, deren Bedeutung sie vielleicht unterschätzt
hatte. Auch konnten die sozialdemokratischen Podiumssprecher

feststellen, dass ihre Auffassungen von einem erheblichen
Teil ihrer eigenen Parteifreunde nicht geteilt werden. Aufmerksam

wurde der Präsident der Zürcher Ortsgruppe der Freigeistigen

Vereinigung der Schweiz angehört, als er in einem kurzen

Votum die für die Beibehaltung des Jesuitenverbotes
sprechenden Gründe darlegte, nämlich die noch heute bestehende,

im Prinzip nie aufgegebene Bindung des Jesuitenordens an seine

alten antidemokratischen Grundsätze, sein hierarchisch-autoritärer

Aufbau, seine toleranzwidrige, konfessionelle und
weltanschauliche Aggressionsbereitschaft, die absolute
Gehorsamsverpflichtung gegenüber dem Papst, also gegenüber einem
ausländischen Staatsoberhaupt, das gesetzwidrige Verhalten seiner

54


	Vom Glauben und Aberglauben

