
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 7

Inhaltsverzeichnis

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
)NATSSCmffTDERFREIGEISTIGEN-VEREJMGUlSIG-DER-SCH^
i, Juli 1966 Nr. 7 49. Jahrgar

Vom Glauben und Aberglauben
1. Glauben und Aberglauben gibt es nur im Bereich des

Uebersinnlichen, Unerfahrbaren.
2. Eine Grenze zwischen Glauben und Aberglauben lässt sich

nicht ziehen, denn was dem einen Glaube ist, kaim dem andern
als Aberglauben erscheinen. In der Tat ist es ja so, dass der
Glaube eines andern für Aberglaube gehalten wird, bloss weil
es nicht der eigene Glaube ist. Der andere hält Gegenrecht,
imd so sind die «schönsten» Religionskriege entstanden.

3. Alles, was wir jetzt zum Aberglauben zählen, war einst
Glaube und ist es vielerorts immer noch, so der Glaube an
Hexerei, Zauberei, Geistererscheinungen, Vorbedeutungen und
dergleichen.

4. Daraus lässt sich schliessen, dass alles, was jetzt als Glaube
gilt und den Ruf der Wahrheitserkeiuiung geniesst, dereinst
dem Aberglauben zugezählt werden wird. Wo ist der herrliche
griechische Olymp, für dessen Verehrung noch zahllose erhaltene

oder zertrümmerte Tempel und steinerne Götterbilder
zeugen, hingeraten? Ins Märchenland! Wer heute einen
Zeusdienst ins Leben rufen wollte, würde als reif fürs Irrenhaus
angesehen werden.

5. Bei der kurzen Aufzählung unter 3. ist der Teufelsglaube
nicht erwähnt worden. Gehört er zum religiösen Glauben oder
zum Aberglauben? Das ist ein Kapitel für sich, bei dem wir
eine Weile verharren müssen, stehen wir doch gerade gegenwärtig

unter dem Eindruck eines furchtbaren Verbrechens, bei
dem zum Zwecke der Teufelaustreibung die siebzehnjährige
Bernadette Hasler von fanatischen Sektierern in Ringwil (Zür-

<U

s\
N O

0 r-*

a -« *-<

10 OT 03
O

• Tl O
+> V. o
m crt O

Inhalt

Vom Glauben und Aberglauben
Jesuitendebatte in Oerlikon
Warum ist die Banane krumm?

Zu «Einsteins Religiosität»
Die Romkirche verzichtet

auf ihren Index!
Immer noch Schweizergarde in Rom

Aus meinem Tagebuch

Schlaglichter

eher Oberland) mit Reitpeitsche und Stöcken zutode gemartert

worden ist. In diesem Fall wird jedermann von schwärzestem,

mittelalterlichem Aberglauben sprechen. Erfunden aber
hat diese Sekte den Teufel nicht; er gehört zum christlichen
Glaubensgut. Es liegt mir durchaus fern, die Tragödie von
Ringwil mit dem christlichen Glauben in ursächliche Verbindung

bringen zu wollen. Man weiss, dass der eigentliche
Antrieb dazu viel weniger im Religiösen lag als in der sich
sadistisch auswirkenden tierischen Triebhaftigkeit jener Unmenschen.

Die Religiosität war nach aussen das beschönigende
Mäntelchen und nach innen die scheinbare Selbstrechtfertigung.

Aber wenn wir vom Glauben imd Aberglauben sprechen,
müssen wir doch die Frage stellen, in welches dieser beiden
Gebiete vom Christentum aus der Teufel gehöre. Und da ist
einmal zu sagen, dass er in der Bibel, besonders im Neuen
Testament, eine ganz erhebliche Rolle spielt. Christus wurde vier
Wochen lang in der Wüste vom Teufel versucht (Luk. 4, 2, 3),
und es waren neben den «Wundern» besonders die
Teufelaustreibungen, die den Namen des nazarenischen Heilsverkünders
im Volke bekannt machten. Die moderne Theologie übersetzt
diese biblischen Berichte nun ins Symbolische. Aber die
Symbolik ist keine Nahrung für naive Gemüter, sie nehmen die
Bibel beim Wort. Uebrigens macht die katholische Kirche aus
dem Teufel keinen sinnbildlichen Firlefanz. Man lese, was in
dem «mit Genehmigung der geistlichen Obrigkeit» herausgegebenen

«Apologetischen Taschenlexikon für jedermann» des

Jesuiten Fr. X. Brors darüber steht:

«Gibt es wirklich Teufel? Ganz gewiss. Die Heilige Schrift
spricht vom ersten bis zum letzten Buch vom Teufel. Die
Kirche zählt unter ihre Dogmen das Dasein der Teufel und
das Dasein der Hölle, des ewigen Feuers. Der Teufel gehört
unbedingt ins Credo, in die katholische Glaubenslehre hinein.

Alle Teufelsgeschichten glauben ist Aberglauben, aber alle
Teufelswerke leugnen ist ein noch viel gefährlicherer Irr- oder
Unglaube.»

Je nach Belieben der katholischen Geistlichkeit ist also der
Teufel einer oder er ist keiner. Bekannt dürfte sein, dass dem
katholischen Kinde der Teufel ausgetrieben wird, bevor es die
Taufe empfängt.

6. Nicht verwechseln dürfen wir Aberglauben mit Irrtum. So

ist der Glaube eines naiv-kindlichen Gemütes an einen liebenden,

gütigen, gerechten, allwissenden (usw.) Gott nicht zum
Aberglauben zu zählen. Er ist vergleichbar mit dem Glauben
des Kindes an seine Eltern, die es liebt und vielleicht auch
fürchtet, von denen ihm alles zufliesst und die ihm in jeder
Hinsicht Autorität bedeuten. Nun kommen die Kinder aber
allmählich durch die Erfahrimg darauf, dass die Eltern weder
allwissend noch allmächtig sind, wofür sie diese gehalten hat-

53


	...

