Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)
Heft: 6
Rubrik: Aus meinem Tagebuche

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Aus meinem Tagebuche
E. Brauchlin

Die Strafgesetze werden zusehends milder, die Todesstrafe ist
in Verruf geraten, an die Folterungen denkt man als an Greuel-
taten einer jahrhundertelang dauernden Wahnsinnsepidemie
zuriick ; Humanitit ist das grosse ethische und soziale Anliegen
unserer Zcit geworden. Aber das Jiingste Gericht mit seiner
Marterjustiz der ewigen Hollenqualen fiir irdisches Nichts und
Wieder-nichts abzuschaffen, daran denkt kein Mensch, wenig-
stens kein «guter» Christ!

Man mag vom Riickgang des Kirchenbesuches und von der
Verfliichtigung des religiosen Geistes sagen, was man will, die
Tatsachc bleibt bestchen, dass dies der Kirche zahlenmissig
nichts schadet. Denn es sind verhiltnismissig ihrer nur wenige,
die aus ihrer innerlichen Abkehr von Kirche und christlichem
Mystizismus kein Hehl machen und zu ihrer freigeistigen
Ueberzeugung stehen. Und es sind gerade die «Grossen», die
Fiithrenden und Einflussrcichen, die hierin mit dem Beispiel
der Feigheit und Unredlichkeit vorangehen. Heilige Niitzlich-
keit!!

Viele alte Leute meinen, dass sie, wenn sie mit dem Leben
noch einmal frisch anfangen kénnten, es ganz anders anpacken
und gestalten wiirden. Sie sind in eincm Irrtum befangen. Denn
das wiire nur moglich, wenn ihnen das Biindel Erfahrungen,
das sie im Leben zusammengebracht haben, von Anfang an zur
Verfiigung stiinde. Da sic aber den Lebensweg wie das erstemal
mit leerem Sack betreten miissten und genau dieselben Men-
schen wiiren, erwiichse ihnen aus der Wiederholung gar kein
Vorteil.

Jiingst las ich: «Es ist eine unmogliche Kunst, jedem das zu
sagen, was er von sich glaubt». Gar nicht so unmoglich! Man
muss sich nur tiichtig aufs Lobhudeln verstehen. Schwierig da-
gegen wiire, dem einen oder anderen zu sagen, was man von
ihm hilt, ohne ihn tédlich zu beleidigen.

Neid ist nicht unbedingt Missgunst. Man génnt dem andern
durchaus, was er hat und mdchte es ihm nicht wegnehmen.
Aber es drgert oder krinkt uns, dass wir dasselbe Gliicksgut
nicht auch besitzen.

Arm sein ist schlimm, arm werden ist schlimmer.

Zwischen Mensch und Tier dehnt sich ein breites «Beider-
mannsland» aus.

Es gibt zweierlei «miissen», cines von aussen und eines von
innen. Das von aussen ist irgendwie Pflicht, Gebot oder Zwang,
das von innen ist Herzenssache.

Buchbesprechungen

Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offen-
Larung. 575 Seiten. Verlag Piper, Miinchen 1963.

Kann der Mensch heute noch an Gott glauben? Fiir Jaspers ist
ein blindes Glauben an eine Offenbarung nicht mehr méglich, denn
die Bibel gilt ihm als eine «Chiffre», ein Ritsel, das der Mensch
nur auf seine Weise deuten kann und muss, ohne zu wissen, ob er
damit eine Wahrheit trifft. Als Philosoph will Jaspers sich selber
vergewissern, selber erfahren, was ihm Glaubensinhalt werden soll.
Auf diesem Wege formuliert er einen Transzendenzbegriff, der ir-

50

gendein Unfassbar-Umgreifendes beinhalten. Es kommt damit eine
Halb-Religion zustande, die weder fiir den Gldubigen noch fiir den
Atheisten viel Ueberzeugungskraft gewinnen kann.

Karl Jaspers: Vernunft und Existenz. Fiinf Vorlesungen. Veriag
Piper, Miinchen, 1960, 155 Seiten.

Diese fiinf Vorlesungen, um 1935 gehalten, geben eine Einfiih-
rung in die Philosophie von Jaspers, die man zur religisen oder
halbreligiosen Existenzphilosophie zihlt. Ausgehend von Kierke-
gaard und Nietzsche schildert der Autor die philosophischen Pro-
bleme unserer Zeit, wobei er Vernunft als die Fihigkeit zur Le-
benserhellung, Existenz als die tragende Grundschicht im Men-
schenleben definiert. Leider kann Jaspers nicht auf einen gewissen
Mystizismus verzichten, der seine sonst recht anregenden Ueber-
legungen da und dort véllig verdunkelt: letztlich miindet diese
Lehre in einen «Philosophischen Glauben» ein, der dem Gliubigen
recht farblos, dem Ungliubigen antiquiert erscheinen muss.

Karl Jaspers: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Piper
Paperback, Miinchen, 1964, 350 Seiten.

Die Geschichtsphilosophie von Jaspers fiihrte den Begriff der
«Achsenzeit» ein, nimlich des 5. Jahrhunderts vor Christi, in dem
die grossen sittlichen Lehrer der Menschheit auftraten (Sokrates,
Laotse, Buddha, die Vorsokratiker usw.). Daneben finden sich in
diesem Text Analysen von Wissenschaft und Technik, Masse und
Elite, Demokratie, Freiheit und Diktatur. Jaspers versucht die Ge-
genwartssituation zu deuten und aus ihr Schliisse fiir die Zukunft
zu ziehen: viele seiner wortreichen Erklirungen erscheinen wider-
spriichlich, aber die Grundbemiihung, Sinn und Wesen der Ge-
schichte zu deuten, ist fiir den philosophischen Leser lehrreich.

Polybios

Schlaglichter

Dogmatik im Mosaik

In Nr. 20 der «Woche» (Ziirich/Olten, 18. Mai 1966) erschien der
folgende Artikel:

Dogmatik

Ein Zcitungsinscrat hat den Mosaiker nachdenklich ge-
stimmt: «Konfessionslose, undogmatisch Denkende aus allen
Schichten der Bevélkerung schliessen sich zusammen in der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz.»

Wozu, hat cr sich gefragt, schliessen sich diese Leute zu-
sammen, wenn doch ihr Dogma ein ,Nichts’ ist? Etwa darum,
weil sie sich gegenseitig aus Angst vor diesem ,Nichts’ Mut
machen miissen?

Der Mosaiker hat so wenig etwas gegen die Freidenker
wie gegen andere Sekten. Aber offenbar ist auch das Frei-
denken ein Ding, das man nicht ohne Unterstiitzung fertig-
bringt. Dabei wird einfach die Dogmenlosigkeit zum Dogma
erklirt, an das der Glaubenlose glaubt!

Dazu wird uns geschricben:

Aber, aber Herr Mosaiker, stellen Sie sich doch nicht so dumm,
als ob Sie nicht wiissien, dass das mit Dogmatik rein gar nichts zu
tun hat, wenn sich Menschen zusammenschliessen, um gemeinsam
einem Zwecke zu dienen, den der einzelne allein nicht erreichen
kann. Nach Ihrer Auffassung wire jeder Gesangverein und jeder
Kegelklub mit seinen Statuten eine dogmatische Gesellschaft. —
Man hat den Eindruck, dass Sie journalistische Mosaiksteinchen
zusammensuchen wie die Henne Kornchen. Hier ist es Thnen aber
nicht gelungen, ein gesundes Ei zur Welt zu bringen. E.Br.

Heulmessen und Hostienautomaten

Man kann der katholischen Kirche wirklich nicht nachsagen, dass
sie sich nicht darum bemiiht, mit der Zeit zu gehen. So ist vor kur-
zem in der Valicella-Kirche in Rom eine Messe mit Beatles-Musik,



	Aus meinem Tagebuche

