
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 6

Rubrik: Aus meinem Tagebuche

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aus meinem Tagebuche
E. Brauchlin

Die Strafgesetze werden zusehends milder, die Todesstrafe ist
in Verruf geraten, an die Folterungen denkt man als an Greueltaten

einer jahrhundertelang dauernden Wahnsinnsepidemie
zurück ; Humanität ist das grosse ethische und soziale Anliegen
unserer Zeit geworden. Aber das Jüngste Gerieht mit seiner
Marterjustiz der ewigen Höllenqualen für irdisches Nichts und
Wieder-nichts abzuschaffen, daran denkt kein Mensch, wenigstens

kein «guter» Christ!

Man mag vom Rückgang des Kirchenbesuches und von der

Verflüchtigung des religiösen Geistes sagen, was man will, die
Tatsache bleibt bestehen, dass dies der Kirche zahlenmässig
nichts schadet. Denn es sind verhältnismässig ihrer nur wenige,
die aus ihrer innerlichen Abkehr von Kirche und christlichem
Mystizismus kein Hehl machen und zu ihrer freigeistigen
Ueberzeugung stehen. Und es sind gerade die «Grossen», die
Führenden und Einflussreichen, die hierin mit dem Beispiel
der Feigheit und Unredlichkeit vorangehen. Heilige Nützlichkeit!!

Viele alte Leute meinen, dass sie, wenn sie mit dem Leben
noch einmal frisch anfangen könnten, es ganz anders anpacken
und gestalten würden. Sie sind in einem Irrtum befangen. Denn
das wäre nur möglich, wenn ihnen das Bündel Erfahrungen,
das sie im Leben zusammengebracht haben, von Anfang an zur
Verfügung stünde. Da sie aber den Lebensweg wie das erstemal

mit leerem Sack betreten müssten und genau dieselben
Menschen wären, erwüchse ihnen aus der Wiederholung gar kein
Vorteil.

Jüngst las ich: «Es ist eine unmögliche Kunst, jedem das zu

sagen, was er von sich glaubt». Gar nicht so unmöglich! Man
muss sich nur tüchtig aufs Lobhudeln verstehen. Schwierig
dagegen wäre, dem einen oder anderen zu sagen, was man von
ihm hält, ohne ihn tödlich zu beleidigen.

Neid ist nicht unbedingt Missgunst. Man gönnt dem andern
durchaus, was er hat und möchte es ihm nicht wegnehmen.
Aber es ärgert oder kränkt uns, dass wir dasselbe Glücksgut
nicht auch besitzen.

Ann sein ist schlimm, arm werden ist schlimmer.

Zwischen Mensch und Tier dehnt sich ein breites «Beider-
maiuisland» aus.

Es gibt zweierlei «müssen», eines von aussen und eines von
innen. Das von aussen ist irgendwie Pflicht, Gebot oder Zwang,
das von innen ist Herzenssache.

Buchbesprechungen

Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der
Offenbarung. 575 Seiten. Verlag Piper, München 1963.

Kann der Mensch heute noch an Gott glauben? Für Jaspers ist
ein blindes Glauben an eine Offenbarung nicht mehr möglich, denn
die Bibel gilt ihm als eine «Chiffre», ein Rätsel, das der Mensch

nur auf seine Weise deuten kann und muss, ohne zu wissen, ob er
damit eine Wahrheit trifft. Als Philosoph will Jaspers sich selber
vergewissern, selber erfahren, was ihm Glaubensinhalt werden soll.
Auf diesem Wege formuliert er einen Transzendenzbegriff, der ir¬

gendein Unfassbar-Umgreifendes beinhalten. Es kommt damit eine

Halb-Religion zustande, die weder für den Gläubigen noch für den

Atheisten viel Ueberzeugungskraft gewinnen kann.

Karl Jaspers: Vernunft und Existenz. Fünf Vorlesungen. Verlag
Piper, München, 1960, 155 Seiten.

Diese fünf Vorlesungen, um 1935 gehalten, geben eine Einführung

in die Philosophie von Jaspers, die man zur religiösen oder
halbreligiösen Existenzphilosophie zählt. Ausgehend von Kierkegaard

und Nietzsche schildert der Autor die philosophischen
Probleme unserer Zeit, wobei er Vernunft als die Fähigkeit zur
Lebenserhellung, Existenz als die tragende Grundschicht im
Menschenleben definiert. Leider kann Jaspers nicht auf einen gewissen
Mystizismus verzichten, der seine sonst recht anregenden Ueber-
legungen da und dort völlig verdunkelt: letztlich mündet diese
Lehre in einen «Philosophischen Glauben» ein, der dem Gläubigen
recht farblos, dem Ungläubigen antiquiert erscheinen muss.

Karl Jaspers: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Piper
Paperback, München, 1964, 350 Seiten.

Die Geschichtsphilosophie von Jaspers führte den Begriff der
«Achsenzeit» ein, nämlich des 5. Jahrhunderts vor Christi, in dem
die grossen sittlichen Lehrer der Menschheit auftraten (Sokrates,
Laotse, Buddha, die Vorsokratiker usw.). Daneben finden sich in
diesem Text Analysen von Wissenschaft und Technik, Masse und
Elite, Demokratie, Freiheit und Diktatur. Jaspers versucht die
Gegenwartssituation zu deuten und aus ihr Schlüsse für die Zukunft
zu ziehen: viele seiner wortreichen Erklärungen erscheinen
widersprüchlich, aber die Grundbemühung, Sinn und Wesen der
Geschichte zu deuten, ist für den philosophischen Leser lehrreich.

Polybios

Schlaglichter

Dogmatik im Mosaik

In Nr. 20 der « Woche» (Zürich/Olten, 18. Mai 1966) erschien der
folgende Artikel:

Dogmatik

Ein Zeitungsinserat hat den Mosaiker nachdenklich
gestimmt: «Konfessionslose, undogmatisch Denkende aus allen
Schichten der Bevölkerung schliessen sich zusammen in der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz.»

Wozu, hat er sich gefragt, schliessen sich diese Leute
zusammen, wenn doch ihr Dogma ein ,Nichts' ist? Etwa darum,
weil sie sich gegenseitig aus Angst vor diesem Nichts' Mut
machen müssen?

Der Mosaiker hat so wenig etwas gegen die Freidenker
wie gegen andere Sekten. Aber offenbar ist auch das
Freidenken ein Ding, das man nicht ohne Unterstützung
fertigbringt. Dabei wird einfach die Dogmenlosigkeit zum Dogma
erklärt, an das der Glaubenlose glaubt!

Dazu wird uns geschrieben:

Aber, aber Herr Mosaiker, stellen Sie sich doch nicht 60 dumm,
als ob Sie nicht wüsslen, dass das mit Dogmatik rein gar nichts zu

tun hat, wenn sich Menschen zusammenschliessen, um gemeinsam
einem Zwecke zu dienen, den der einzelne allein nicht erreichen
kann. Nach Ihrer Auffassung wäre jeder Gesangverein und jeder
Kegelklub mit seinen Statuten eine dogmatische Gesellschaft. —
Man hat den Eindruck, dass Sie journalistische Mosaiksteinchen
zusammensuchen wie die Henne Körnchen. Hier ist es Ihnen aber

nicht gelungen, ein gesundes Ei zur Welt zu bringen. E. Br.

Heulmessen und Hostienaulomaten

Man kann der katholischen Kirche wirklich nicht nachsagen, dass

sie sich nicht darum bemüht, mit der Zeit zu gehen. So ist vor
kurzem in der Valicella-Kirche in Rom eine Messe mit Beatles-Musik,

SO


	Aus meinem Tagebuche

