
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 6

Rubrik: Was halten Sie davon?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konfession zur anderen Konfession hin. Keine Frage, keine
Linie führt über diese streng intern gehaltene Debatte hinaus.
Der Christenglaube als Ganzes wird mit allen seinen Wahr-
heits- und Absolutheitsansprüchen in keiner Weise in Frage
gestellt; im Gegenteil — alle diese Geltungsansprüche des

Christenglaubens werden als zu Recht bestehend vorausgesetzt und
von vornherein anerkannt. Darum werden sie hier auch gar
nicht zur Diskussion gestellt.

Die beiden Pfarrherren halten sich genau an diese engen
redaktionellen Weisungen. Es tut ihnen direkt wohl, einmal
vor der Oeffentlichkeit so recht herzhaft auspacken und
heraussagen zu dürfen, was ihnen an der christlichen Bruderkonfession

nicht recht gefallen will.
Der katholische Pfarrer: Er beklagt sich über ungerechtfertigte

Vorwürfe an die Adresse der katholischen Kirche
wegen gelegentlicher Intoleranz bei Beerdigungen, wegen
Ausbaus der Kirche zu einem Rechtsinstitut, zu einem politischen
und finanziellen Machtinstrument, vor allem wegen der
katholischen Mischehenpraxis. Fehler innerhalb der Kirche und der
Geistlichkeit können vorkommen, werden zugegeben und
bedauert. Inquisition? Keine Bange! Die war an ihre Zeit gebunden

und ist für immer dahin. Die Lehre von der Unfehlbarkeit
des kirchlichen Lehramtes und von der leiblichen

Himmelfahrt Mariens kann von der Bibel her verstanden und
gerechtfertigt werden. Zum Schluss bittet der katholische Geistliche

um Verständnis für seine Lehre und um Verzeihung für
alle die Lieblosigkeiten und Härten, deren sich seine Kirche
im Laufe der Geschichte tatsächlich schuldig gemacht hat.

Der protestantische Geistliche freut sich von Herzen des wärmer

und versöhnlicher gewordenen Klimas zwischen den beiden

Konfessionen. Er freut sich vor allem über einige bereits
erfüllte Wünsche. Es bleiben aber noch hinreichend andere
Wünsche, die dringend nach baldiger Erfüllung verlangen, vor
allem in der Mischehenpraxis. Einige Beschlüsse des Konzils
und Formulierungen des katholischen Katechismus verraten
deutlich, dass die katholische Kirche trotz allem äusseren
Entgegenkommen an der Ausschliesslichkeit und Unabdingbarkeit
ihrer «allein seligmachenden» Vorherrschaft über alle anderen
Kirchen und Konfessionen stur und unbeirrbar festhält.

Das alles mag als Diskussionsraum für eine bescheiden und

versöhnlich gehaltene Aussprache ausreichen ; es mag auch seine

Verdienste haben, wenn es gelingt, Missverständnisse zwischen

den beiden Konfessionen durch eine offene Aussprache aus der

Welt zu schaffen. Aber die Redaktion wie auch die beiden

Pfarrherren müssen sich ganz klar sein darüber, dass sie mit
dieser eng gebundenen Diskussion an einem nur kleinen Ort

ein nur kleines Feuerchen angezündet haben, an dem sich die

Leser vielleicht etwas erwärmen und ereifern können.

Was sagen wir dazu?

Unsere eigenen Fragen greifen tiefer, sie greifen auch weit

über das bescheidene Feuerlein hinaus, das da der «Schweizerspiegel»

entfacht hat. Unsere Fragen umfassen das Feuerlein
und tragen es mit sich hinaus in die weiten und beunruhigenden

weltanschaulichen Zusammenhänge unserer Zeit. Es sind,

aus weiterer Perspektive gesehen und hier nur in Andeutungen
rasch aufzeigbar, ungefähr die folgenden Einsichten:

Es ist das Unglück des Christenglaubens, dass er wohl die

höchsten Ansprüche auf die Führung der Menschheit erhebt,
dass er aber die Kraft nicht besitzt, diese Ansprüche in der

Realität auch praktisch durchzusetzen. Eine Weltreligion zu

werden ist ihm in den 2000 Jahren seiner Geschichte bis heute

noch nicht gelungen ; er umfasst kaum ein Drittel der Menschheit,

und dieses Drittel ist erst noch, trotz aller Konzilsbeschlüsse,

von innen her imeins und zerfallen. Zudem — die in

diesem Drittel umfasste Menschheit hat sich den Grundlehren
des Christenglaubens bereits wieder stark entfremdet; sie richtet

ihr Leben ein nach einer von ihr selbst geschaffenen
Wahrheitskonzeption; und diese Wahrheitskonzeption ist nicht
mehr diejenige des Bibelglaubens; sie gründet nicht mehr auf

einer göttlichen Offenbarung, wohl aber auf der diesseitig-kosmischen

Realität und auf deren Interpretation durch Wissenschaft

und Philosophie. Auch in der Ethik richtet sich der
heutige Mensch nicht mehr nach den Sittengeboten der Bibel,
wohl aber nach den von der Menschheit selbst in Recht und

Sitte geschaffenen irdisch-sittlichen Normen. Zudem — die

2000 Jahre christlicher Geschichte sind schwer belastet durch

Schuld und Verbrechen. Sollen wir etwa die beiden Kirchen

Was halten Sie davon?
Freidenker, an die Front!
(Gedanken am Rande der Jesuitenfrage)

Panta rhei — alles fliesst. Das galt nicht nur für die Welt der
alten Griechen; das gilt ebenso sehr für die Welt von heute. Einst
zitterte der Mensch voller Angst und Aberglaube vor den Gewalten
der Natur. Heute erbebt die Natur ob dem Unfug, den der Mensch
mit seiner jüngst erworbenen Macht treibt.

Aberglaube in der technisierten Welt

Wir haben durch die Wissenschaft und durch die Technik
beinahe den ganzen Erdball unserer rationalen Herrschaft unterworfen.

Angst und Aberglaube vermochten wir damit aber nicht völlig
auszurotten. Noch vergiften sie die Atmosphäre des menschlichen
Zusammenlebens; noch gibt es Kriege, Unterdrückungen, blinden
Fanatismus und viele solcher vermeidbarer Uebel mehr.

An der Front: freies Denken

Immer mehr fortschrittlich gesinnte Menschen kämpfen jedoch
darum, diese Situation zu verändern. Sie kämpfen an den Fronten
aller Lager um ihr eigenes und das Recht aller, frei über ihr Leben
bestimmen zu können, eine eigene Meinung haben und vor den
anderen vertreten zu dürfen. Sie kämpfen als wirklich frei denkende
Menschen nicht bloss um ihre eigene Macht, nicht aus dem Hass

gegen die Andersdenkenden, sondern sie kämpfen für die Gemeinschaft,

für die allgemeine Verbreitung der Erkenntnis, dass die
Zukunft eine Solidarität aller Menschen erfordert, ohne Ausnahme,

wollen wir nicht eines Tages allesamt an unserer eigenen Unvernunft

zugrunde gehen.

Der erste Mensch — ein Freidenker?

Was ist freies Denken? Es ist kritisches Denken, das nicht
einfach unbesehen alles hinnimmt, was ihm geboten wird. Es ist
selbstkritisches Denken, das nicht irgendwo stehen bleibt bei einer
einmal gewonnenen Erkenntnis, sondern sich offen hält für den steten

Wandel unserer Welt, immer auch bereit, wenn nötig sein eigenes

Urteil zu revidieren. Es ist letztlich das, was den Menschen wesentlich

vom Tier unterscheidet; denn der Mensch ward erst zum
Menschen als er zum «Freidenker» ward, zum Händler, der nicht mehr

einfach hinnahm, nicht mehr einfach geschehen liess, der vielmehr

zu messen begann, zu wägen, zu vergleichen, zu feilschen. Was er

einst als Tier dem Walten der Natur überliess, versuchte er, zum

Menschen werdend, plötzlich zu beeinflussen. Der Händler ist nun

nicht mehr dumpf und ergeben passiv. Er misstraut, prüft nach,

verwirft. Der Händler glaubt nicht einfach, sondern er denkt selber

nach. Gegenüber dem instinktgeleiteten Tier ist er darauf angewiesen,

Ideen zu haben, sich stets verwandelten Umständen anzupassen,

immer neue Möglichkeiten zu realisieren. Handelnd mit seinem

Nachbarn wurde er zum «schlausten aller Tiere», trat er ins Licht

des bewussten Tuns, ins weite Feld der unzählbaren Möglichkeiten.
Au6 dunkler Magie wurde organisierte Religion, durchdachte Theo-

48



rühmen, weil sie sich seit geraumer Zeit von den Schrecken
der Inquisition distanziert haben? Wir meinen, diese historisch
belegten Schrecken hätten sich, wenn der Christenglaube wirklich

Erlösungsreligion wäre, überhaupt nie ereignen dürfen.
Dieser Schandfleck der Menschheitsgeschichte kann durch
keine nachträgliche Bussfertigkeit und Reue aus der Realität
der Weltgeschichte weggewaschen, dieses grauenvoUe reale
Geschehen kann auf keine Weise in Ungeschehenes zurückverwandelt

werden.

Seinen Fortbestand verdankt der Christenglaube nicht seiner
eigenen Glaubenssubstanz und auch nicht der Ueberlegenheit
seiner Lehre, er verdankt seinen Fortbestand seinen ängstlichen
Anpassungen an die neue Zeit und an die neuen Erkenntnisse.
Aber alle diese Anpassungen widersprechen aufs bestimmteste
den christlichen Ansprüchen auf absolute Ueberlegenheit und
auf absolute Gültigkeit der christlichen Normen. Der Christenglaube

leidet unter diesem inneren Widerspruch, kann ihn
aber trotz den Bemühungen eines Karl Barth und anderer
konsequenter Christen nicht mehr beheben. Ein Zurück gibt es in
dieser weltgeschichtlichen Entwicklung nicht.

Der Christenglaube kann seinem weltanschaulichen Widersacher

nicht mehr Substanzlosigkeit und Nihilismus vorwerfen;
die Realität, auf welcher der heutige Mensch seine
Weltanschauung und seine Normen aufbaut, ist das denkbar stärkste
imd tragfähigste Fundament; dagegen rücken die christlichen
Normen, die sich auf Bibel und Offenbarung berufen, immer
näher an die eigentliche Substanzlosigkeit, an das Nihil und
an den Nihilismus heran.

Im öffentlichen Leben wie in der öffentlichen Schule und
Bildung — überall haben wir dasselbe Bild: Kirche und
Christenglaube sind noch da und wollen unbedingt ihren Platz
behalten; sie berufen sich auf ihre Tradition von 2000 Jahren,
auf ihren Einsatz für die sittlichen Werte; sie kämpfen
verbissen um die ihnen noch verbliebenen Positionen und liefern
auf allen Gebieten zähe Rückzugsgefechte; sie sind nicht
gewillt, von ihren Plätzen zu weichen und diese Plätze andern,
neuen und besser fundierten Kräften zu überlassen. Und doch
wächst an allen Ecken und Enden die Entwicklung über eben
diese christlichen Positionen, über alle diese christlichen Gel-

tungs- und Wahrheitsansprüche hinaus; aber noch nicht überall

ist die Entwicklung schon so weit gediehen, dass sie sich
widerstandslos durchsetzen, dass sie den Christenglauben aus
seinen Positionen herausheben und zu einem ehrenvollen Rückzug

zwingen könnte. Wir stehen heute noch mitten in der
Wende und in der Auseinandersetzung drin. Gewiss, im Innern
ist die Entscheidung gefallen, und sie ist gefallen gegen den

Christenglauben; nach aussenhin aber kann sich diese Entscheidung

noch nicht so durchsetzen, wie es erforderlich wäre.
Gewiss, der Christenglaube will noch nicht zurücktreten — aber
die Kraft zum vollen Ausleben und Auswirken, die hat er schon
nicht mehr; darum wird er auch gar nicht mehr so ernst
genommen, wie er das erwartet. Das spüren nicht nur wir, das

spürt auch der Christenglaube ganz deutlich.
So geht es also im Räume unserer eigenen, weiter und tiefer

ausgreifenden Diskussion tatsächlich um Sein oder Nichtsein
des Christenglaubens im Ganzen und nicht nur, wie im
«Schweizerspiegel», um die gutwillige gegenseitige Verträglichkeit

zweier Richtungen innerhalb des Christenglaubens. Diese

grosse weltanschauliche Wende verstehend mitzuerleben, ist
unser Schicksal. Für den in dieser Wende Unterliegenden ist
das natürlich eine Tragödie; dem Sieger aber bringt die Wende
neue Aufgaben und schwere Verpflichtungen, aber auch so

etwas wie Rechtfertigung und Verheissung.

Pfarrlierrliche Idylle

Vom heissen Atem dieser weit und tief ausgreifenden Fragen

und Entscheidungen, vom verhaltenen Donnerrollen einer
weltgeschichtlich bedeutsamen Auseinandersetzung — von
alledem ist in den Beiträgen der beiden Herren Pastoren nichts,
aber auch rein nichts zu spüren. Sie erschöpfen ihre Kräfte
in dem Versuch, ihren konfessionellen Konkurrenten davon
zu überzeugen, dass sie denn doch nicht so bösartig und nicht
so schlecht sind, wie sie eben von der Gegenseite aus gelegentlich

gesehen und dargestellt werden.
Im «Schweizerspiegel» mag eine solch liebenswürdige Idylle,

mag dieses harmlose Seldwyla richtig aufgehoben sein — die
grosse weltgeschichtliche Diskussion geht an dieser Idylle vorbei,

rollt über sie hinweg und über sie hinaus. Omikron

logie, Philosophie, wurde in jüngster Zeit schliesslich Wissenschaft,
freies kritisches Denken und Handeln.

/lugst vor den Andersdenkenden?

Noch hat sich das wissenschaftliche und freie Denken nicht überall

durchgesetzt. Noch steht bei uns der kritische Unglaube in der
Minderheit. Manche scheinen deshalb besorgt und meinen die freie
Konkurrenz mit gewissen Vertretern der Kirche fürchten zu müssen.

Sie rufen auf zum Kampf um die Beibehaltung jenes Artikels
unseres Bundesgesetzes, der den Jesuiten jedes öffentliche
Auftreten selbst in ihren eigenen Kirchen und Schulen verbietet. Eine
solche Haltung widerspricht aber nicht nur den freigeistigen Idealen,

sondern ist im wesentlichen auch ungerechtfertigt. Brauchen
wir die Andersdenkenden (auch die Jesuiten) zu fürchten? Nein.
Denn die aufgezeigte Entwicklung unserer Gesellschaft lässt sich
nicht mehr rückgängig machen. Der einmal befreite Geist sprengt
immer wieder alle Ketten, und langsam zwar, aber sicher erobert
er die Welt.

Bleiben wir konsequent

Was hätte unsere freigeistige Bewegung für einen Sinn, wenn wir
nicht mehr überzeugt davon wären, dass jene Gesellschaft die bessere

ist, in der jeder seine eigene Meinung haben und auch sagen
darf, wenn wir nicht mehr darauf vertrauten, dass sich in dieser
konsequenten Meinungsfreiheit das kritische Denken von selbst
durchsetzt. Haben die anderen in ihren Kirchen und Kanzeln etwa

die überlegeneren Hilfsmittel? Keineswegs. Unsere Verbündeten
sind die Wissenschaften, die Technik und die besondere Situation
unserer industriellen Gesellschaft. Ihrer Macht kann sich niemand
mehr entziehen.

Es ist auch falsch und wider jede wissenschaftliche Gesinnung zu
argumentieren, die Geschichte hätte ja gezeigt, wer die Jesuiten
seien. Unsere Welt ist im Fluss, alles verändert sich, entwickelt
sich, mu6s sich neu anpassen. Was gestern noch richtig war, kann
heute schon überholt sein.

Freidenker, an die Front!

An den Fronten unserer Gesellschaft kämpfen die wirklich freien
Geister dieser Zeit längst nicht mehr um den Vorrang von Meinungen,

sondern um die Erhaltung unserer Menschheit. Wer heute
noch mitreden will, kann sich kaum mehr erlauben, rückwärts zu
gehen auf dem Weg zur freien Solidarität aller Menschen. Nicht
Gesetze jedoch werden uns diese Solidarität bringen, nur der Wille
aller fortschrittlich Gesinnten, mit dem guten Beispiel voranzugehen.

Der Glaube an das Heil der Paragraphen ist eine alte Krankheit

der Menschen, ein Aberglaube, jedes kritischen Denkens
unwürdig. Verschwenden wir Freidenker unsere Energie nicht darauf,
an alten Zöpfen herumzuziehen. Suchen wir unser Selbstwertbe-
wusst6ein wieder darin, schöpferische Avantgarde zu sein und nicht
antiquierte Reaktionäre.

Darum: Freidenker, an die Front! Heute gilt es der Welt zu
zeigen, dass die primitive Angst vor unseren Mitmenschen der
schlimmste Feind der Menschheit ist. Antonio Cho

49


	Was halten Sie davon?

