
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 6

Artikel: Zweckloser Zweckparagraph?

Autor: Villard, Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411380

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411380
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


auch der andere Gewinn, und aus den Fehlern des andern lernt
der eine. Das wäre wirklich Kultur, Lehenspflege, wäre
Zusammenarbeit, wäre eben das, was man unter Koexistenz und Toleranz

sollte verstehen können. Am Anfang dieses Werdens aber
steht Bertha von Suttners grosses Wort: Die Waffen nieder! Es
lässt sich aber auch denken, dass die sich durchsetzende Koexistenz

dem Geiste der Gewalt die Kriegsmittel aus der Hand
ringt. Ernst Brauchlin

Zweckloser Zweckparagraph

Im Verfassungsrat beider Basel wurde am 5. Mai 1966 beschlossen, in der
Schulgesetzgebung dem Zweckartikel folgende Fassung zu geben:

«Die Schulen fördern in Ehrfurcht vor Gott, in christlicher Nächstenliebe
und in der Achtung vor der Ueberzeugung des Mitmenschen die harmonische

Entwicklung der geistigen, seelischen und körperlichen Kräfte der
Jugend und erziehen die Schüler zu selbständigem Arbeiten und Denken. Sie
vertiefen und fördern die Verbundenheit der Schüler mit der Heimat und
ihre Erziehung zur Mitverantwortung im schweizerischen demokratischen
Staat.»

Die Kommission für Schulfragen hatte sich mit einer Formulierung
begnügen wollen, die den Anfang folgendermassen kürzte: «Die Schulen
fördern die harmonische Entwicklung .»

In der namentlichen Abstimmung im Verfassungsrat unterlag dieser
«unfromme» Antrag mit 50 gegen 62 Stimmen.

Der nachfolgende Artikel, den wir mit der freundlichen Genehmigung
des Verfassers und der Redaktion des «Basler Schulblattes» abdrucken,
erschien in dem genannten Organ Nr. 6/65. Das «Basler Schulblatt» hatte in
drei Nummern die Frage eines religiösen Zweckparagraphen von verschiedenen

Standpunkten aus beleuchtet. Dr. Emile Villard tritt für die religiös
neutrale Staatsschule ein, während die Kirche einmal mehr versucht, sich
den Staat dienstbar zu machen — leider mit Erfolg, wie die Abstimmung
im Verfassungsrat beider Basel beweist.

Wenn man bestrebt ist, sich über den vom Verfassungsrat in
Aussicht genommenen Zweckparagraphen für die Schulen im
vielleicht einmal wiedervereinigten Kanton Basel eine eigene,
von uneingestandenen politischen Zielsetzungen unabhängige
Meinung zu bilden, dann geht man am besten von der folgenden

allein klaren und sauberen Alternative aus:
Entweder soll dieser Paragraph für die Schule wirklich

konkrete Bedeutung bekommen, dann führt er schnurstracks zu
einer Theokratisierung der Schule, somit zu einer Aufhebung
der weltanschaulich neutralen Staatsschule ; dann steht er auch
im krassesten Widerspruch nicht nur zu einer etwaigen Kan-
tonsverfassung, sondern hl erster Linie zur Bundcsverfassung,
welche die auf diese Weise kantonal beeinträchtigte Glaubensfreiheit

schützt;
oder der beabsichtigte Paragraph soll diese Folgen nicht

haben, er soll die weltanschauliche Neutralität der Schule nicht
aufheben, mit anderen Worten, es soll alles bleiben wie es ist;
dami hat er rein deklamatorischen Wert, ist praktisch wertlos,
zwecklos, leeres Gerede.

Um diese grundsätzliche Alternative kommt mau nicht herum,

wenn man von der Glaubens- und Gewissensfreiheit nicht
nur eine l.-August-Vorstellung, sondern eine gründlich
durchdachte, den soziologisch-psychologischen Gegebenheiten Rechnung

tragende Auffassung hat. Dabei genügt es nicht, wie Prof.
Dr. iur. J.G. Fuchs in seinem Artikel im «Schulblatt» meint,
einen solchen Zweckparagraphcn nicht in die Verfassung selbst,
sondern nur in die Richtlinien für die künftige Schulgesetzgebung

aufzunehmen, um «allfällige verfassungsrechtliche
Bedenken zu zerstreuen». Das Gegenteil trifft vielmehr zu. Steht
nämlich der Zweckparagraph in der Kantonsverfasung, dann
kann man wenigstens argumentieren, der Verfassungsgeber, das

heisst der Souverän, habe zwischen der Glaubens- und
Gewissensfreiheit (denn diese soll die Kantonsverfassung auch
gewährleisten) einerseits und einer ausdrücklich auf «christlicher»

Grundlage aufgebauten Schule andererseits keinen
unüberbrückbaren Widerspruch gesehen; dann sind beide Ver-
fassungsbestimmungen gleichrangig, und die Glaubens- und
Gewissensfreiheit gilt sinngemäss für die Schule nur im Rah¬

men einer «christlich» aufgebauten Schule; dann ist auch kein

verfassungsrechtlicher Widerspruch mehr da, denn die Verfassimg

kann sich selbst nicht widersprechen; nur ist dann noch

die Frage der Verfassimgswidrigkeit der Kantonsverfassung
gegenüber der Bundesverfassung zu prüfen. Steht der Zweckparagraph

hingegen in der Gesetzgebung, dann ist er dem Grundsatz

der Glaubens- und Gewissensfreiheit klar untergeordnet,
das heisst der Aufbau der Schule auf «christlicher» Grundlage
wird rechtlich unzulässig, weil verfassungswidrig, und dann ist

der Zweckparagraph nur ein Schlag ins Wasser, eine Geste um
der Geste willen, das heisst eine höchst bedenkliche Entwertung
der dabei verwendeten Bezeichnungen und des Gesetzes selbst,

dessen wichtigster Artikel nicht ernst genommen werden kann.

Darum können die Befürworter eines Zweckparagraphen in der

Schulgesetzgebung vom Verdacht nicht freigesprochen werden,

sie wollten durch diesen Kniff das bisher klare Wasser der
verfassungsmässigen Lage der Schule trüben, um dann in diesem

getrübten Wasser ihre «christlichen» Fische zu angeln.
Dass sie, vielleicht unbewusst, eine solche Trübung bisher

ehiigermaissen klarer Begriffe betreiben, zeigt sich schon darin,
dass sie bereits versuchen, einen Teil der Ernte einzubringen,
bevor die Saat ordnungsgemäss ausgeworfen wurde. Ich meine

den Versuch, den Religionsunterricht als ein Schulfach wie ein

anderes auch deklarieren zu lassen. Wer bestrebt ist, von der

Sprache einen unmissverständlichen und daher redlichen
Gebrauch zu machen, wird nie und nimmer behaupten können,

Religionsunterricht sei ein Schulfach wie ein anderes, denn das

hiesse, die christliche Heilslehre mit dem Dreisatz der Mathematik

zum Beispiel oder mit den Subjonotif-Regeln des
Französischen gleichsetzen. Das schlechte sprachliche Gewissen der

Befürworter einer solchen Erklärung hat sich in ihrem Schnitzer

verraten, als sie zunächst den Religionsunterricht als

«ordentliches Schulfach» erklärt haben woUten. Es lohnt sich in

diesem Zusammenhang, die Frage des Religionsunterrichtes als

«Schulfach» ein bisschen genauer unter die Lupe zu nehmen.

Denn die Vertreter dieser Auffassung selbst verlangen für dieses

«ordentliche» Schulfach eine Regelung, die bei keinem
andern Schulfach gilt. In der Schule gibt es grosso modo zweierlei

Fächer: obligatorische und fakultative. Bei den obligatorischen
müssen die Schüler den Unterricht besuchen. Bei den fakultativen

haben sie sich mit der Unterschrift der Eltern für einen

bestimmten Zeitabschnitt anzumelden, und dann ist der Besuch

dieses Faches während des vorgesehenen Zeitabschnittes für

sie ebenfalls obligatorisch. Es gibt kein Schulfach, von dem

man sich auf Wunsch der Eltern oder auf eigenen Wunsch hin

dispensieren lassen kann. Dispense von einem Schulfach (Turnen

zum Beispiel) werden nur mit ärztlicher Begründung
gewährt und nie für das Fach überhaupt, sondern nur für eine

begrenzte Zeit. Indem die Verfechter des Religionsunterrichtes
als Schulfach für dieses Schulfach die Sonderregelung des

Dispenses auf blossen Wunsch der Eltern, ja sogar des Schülers,

wenn er mehr als sechzehnjährig ist, postulieren (im Bestreben,

einen allzu eklatanten Zusammenstoss mit der Glaubens- und

Gewissensfreiheit zu vermeiden), geben sie indirekt zu, dass

der Religionsunterricht nicht ein Schulfach wie ein anderes

sein kann und sein soll. Da auch bei den Verfechtern der hier

angegriffenen These ein Obligatorium des Rehgionsunterrichls
nicht erwogen wird (ob nur vorderhand oder endgültig, möchte

ich hier in der Schwebe lassen) könnte der Religionsunterricht
höclistens als «fakultatives Schulfach» erklärt werden, wobei

«fakultativ» im Sinne der obigen Definition zu verstehen wäre,

wodurch der Religionsunterricht, wie etwa der Italieniscbun-
terricht oder der Philosophieunterricht (am Mädchengymnasium

I zum Beispiel) zu einem Fach würde, für das man sieb

anmelden muss.
Warum die Verteidiger des «Schulfaches» Religionsunterricht

von dieser sachlich allein sauberen Lösung nichts wissen wollen,

ist ohne weiteres ersichtlich, obschon die gleichen Befürworte-"

46



sehr behutsam um diesen heissen Brei herumreden. Sie wissen
sehr wohl, und ich kann sie in diesem Wissen nur bestärken,
dass der Religionsuntericht, wenn er zum fakultativen Schulfach

erklärt wird, ungleich schwächer besucht würde, als wenn
man sich davon dispensieren lassen muss. Und auf diesen
jämmerlichen Kalkül gründen sie ihre lahmgewordene christliche
Hoffnung. Scheinbar unbeschwert von soziologisch-psychologischen

Einsichten beschwichtigen sie ihrVerfassungsgewissen mit
der rein formalistischen Klausel, dass jeder andersdenkende
Schüler sich vom Religionsunterricht befreien lassen kann, imd
lieimlioh errechnen sie sich, wohlwissend, wie stark der
soziologisch bedingte Druck zum Konformismus ist und wieviel
Kraft der Persönlichkeit es braucht, um sich von seinen
Mitschülern in einem so wichtigen Punkt abzusondern, dass auf
diese Weise doch die aUermeisten Schüler den Religionsunterricht

besuchen werden, dass es ilmen also gelingen werde, die
allermeisten Schüler religiös-ideologisch in ihrem Sinne zu prägen.

Darin kann ich aber nur einen unzulässigen Versuch zur
weltanschaulichen Festlegung sämtlicher Schüler erblicken,
was ich mit vollem Bedacht als Verbrechen an der werdenden
Generation imd als totalitären ideologischen Machtanspruch
qualifizieren würde.

Mein Verdacht geht aber noch weiter, und zwar dahin, hinter

dem Ganzen verstecke sich nicht nur ein religiöser, sondern
letzten Endes ein politisch-sozialer, ja sogar ein wirtschaftlicher
Kalkül. Dabei meine ich ausdrücklich nicht das am Ende des

Artikels von Prof. Fuchs deutlich zum Ausdruck kommende
politische Anliegen der Wiedervereinigimgsfreunde, dem ich
nur antworten würde, dass für mich die saubere Lösung in
Angelegenheiten des Glaubens und des Gewissens gegenüber der
Wiedervereinigung den absoluten Vorrang innehält. Ich meine
vielmehr, dass der «christliche» Aufbau der Schule vor allem
von den Angehörigen jener Schichten und Kreise, die ein
Interesse an der Erhaltung der gegenwärtigen politischen, sozialen

und wirtschaftlichen Verhältnisse haben, propagiert wird
und dies aus der Erfahrungstatsache heraus, dass die «christliche»

Prägung des Menschen immer die bravsten, willfährigsten,

untertänigsten Staatsbürger («Seid Untertan der Obrigkeit»)

abgegeben hat. Ich bin zwar kein Anhänger des historischen

Materialismus, obschon ich durchaus bewusst Atheist bin.
Ich habe aber von den meisten Christen, die ich persönlich
kenne, trotz allem eine zu gute Meinung bewahrt, als dass ich
mir vorstellen könnte, sie würden aus echten religiösen Bedürfnissen

heraus in einem so trüben Wässerlein wie demjenigen
des «Zweckparagraphen» fischen. Dass sie sich von diesen
Bestrebungen nicht ausdrücklich und öffentlich distanzieren,
betrübt mich sehr, ist aber eine Tatsache, mit der ich allein fertig
werden muss.

In diesem Verdacht werde ich durch die Formulierung des

«Zweckparagraphen» eindeutig bestärkt. Sie trieft derart von
reiner Deklamatorik, von hohler Rhetorik, von Phrascnhaf-
tigkeit, somit von sprachlicher Unredlichkeit, dass eine
Erklärung mit versteckten Absichten sich aufdrängt. Als sprachlich

ausgebildeter Lehrer bin ich nämlich der Meinung, die
Liesel erkenne man am Geläut, das heisst die Echtheit einer
Aussage am Stil. Wie kommt der Zweckparagraph dazu, Erziehimg

«zum selbständigen Denken» zu verlangen, wenn er den
Geist der Schüler «christlich» prägen will? Ist etwa der Schluss
des Zweifehiden, er müsse in seinem Denken ohne Gottesvor-
slelhmg auskommen, ein Beweis unselbständigen Denkens? Wie
kann der Zweckparagraph von «Achtung der Ueberzeugung des
Mitmenschen» reden, wenn er dazu führen soll, die atheistischen
Lehrer in einen Gewissenskonflikt zu stürzen, in dem sie nur
die Wahl haben, entweder ihrer Ueherzeugung die Treue zu
halten und den Staatsdienst zu quittieren, oder ihre Ueberzeugung

zu verleugnen, um ihre Stellung in der Schule zu behalten?

Dass lange nicht alle «ungläubigen» Lehrer den Dienst in
der «christlichen» Staatsschule aufgeben würden, ist ohne wei-

Alle kirchlichen Institutionen, ob christlich, jüdisch oder
türkisch, sind für mich nichts anderes als menschliclie Erfindungen,

entstanden, um die Triebe der Menschen zu zügeln und sie
damit zu beherrsclien. Tlwmas Paine

*

Die Religion ist ein regulierter Aberglaube, der die Reichen
davor schützt, von den Armen massakriert zu werden.

Napoleon Bonaparte

teres klar. Das würde heissen, dass in dieser «christlichen»
Staatsschule auch Lehrer, die ihren materiellen Interessen vor
der Treue zu ihrer Ueberzeugung den Vorrang einräumen, «das
Elternhaus in der Charakterbildung unterstützen» würden. Wie,
wird nicht gesagt. Durch ihr Beispiel etwa? Oder durch das

Vorheucheln einer Gesinnung, die sie nicht haben? Und was
bedeutet denn schon «in Ehrfurcht vor Gott», wenn über diesen
«Gott» keine verbindliche Aussage möglich ist wie über den
Satz des Pythagoras oder über den Zeitpunkt eines geschichtlichen

Ereignisses? Worin besteht dann noch die «christliche
Nächstenliebe», wenn dem Andersdenkenden eine geistige
Zwangsjacke angedroht wird? Ueberhaupt, drückt sich nicht in
den Formulierungen der Befürworter eine ziemlich muffige, ja,
ich will das Wort fallen lassen, pharisäische SelbstgefäUigkeit
und Ueberheblichkeit aus? Wozu hat denn tatsächlich die seit
zweitausend Jahren gepredigte «christliche Nächstenliebe»
geführt? Auf dem Boden der «christlich-abendländischen» Kultur
hat sie zu den entsetzlichsten Kriegen geführt, die die Menschheit

je erlebt hat, und zur Atombombe, oder allcrwenigstens
hat sie diese nicht verhindern können. Wozu taugt sie denn
noch in einer Welt, die mit der Bombe leben muss? Und man
könnte noch viele solche Fragen steUen.

Darum mein Schluss, der notwendigerweise in diesem Rahmen

etwas abrupt ausfallen muss: Wenn wir wollen, dass alle
Kinder und alle Lehrer in der Staatsschule sich wohl fühlen
nnd frei entwickeln können, dann müssen wir für weltanschaulich

reine Luft sorgen. Nur die religiös-neutrale Staatsschule
kann aber diese weltanschaulich reine Luft gewähren. Der
vorgeschlagene Zweckparagraph für das Schulwesen ist der
Versuch, eine an sich klare Sachlage in Nebel einzuhüllen, um
dann im Schutze dieses Nebels irgendeine, nur nicht eine (im
wahrsten Sinn des Wortes) «christliche» Indoktrination der
frischen Generationen anzupeilen. Wer die Eindeutigkeit der
Zweideutigkeit vorzieht, dem sollte, meiner Meinung nach, die
Wahl nicht schwerfallen. Emile Villard

Zur Konfessionsdebatte
im «Schweizerspiegel»

Hat Omikron die Aufsätze der beiden Herren Pastoren im
«Schweizerspiegel», Heft 12/65 und Heft 1/66, gelesen? Wenn
ja — was sagt er dazu? So lautete die Anfrage.

Gewiss habe ich die beiden Einsendungen gelesen. Die
gewünschte Antwort gebe ich gerne; gibt sie mir doch willkommene

Gelegenheit zu einigen grundsätzlichen Ueberlegungen
und Unterscheidungen.

Was sagen die Pfarrherren?

In erster Linie sei genau festgehalten, dass die Redaktion
des «Schweizerspiegels» die Debatte von vornherein in sehr eng
geschlossene Schranken einschliesst. Der katholische Pfarrer
soll seine «Wünsche an unsere protestantischen Mitchristen»
vorbringen; umgekehrt der protestantische Pfarrer seine «Wünsche

an imsere katholischen Mitchristen». Es geht der Redaktion

also um eine rein intern-christliche Diskussion von einer

47


	Zweckloser Zweckparagraph?

