Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 6

Artikel: Gedanken uber die Koexistenz
Autor: Brauchlin, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411379

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘REIDENKER

INATSSCHRIFT-DER-FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

, Juni 1966 Nr. 6 49. Jahrgang

Gedanken tiber die Koexistenz

Das Wort Koexistenz ist noch nicht sehr lange im Gebrauch.
Es wird, weil es auf politischem Gebiet aufkam, oft als auf die-
ses beschriinkt aufgefasst. Das ist aber unrichtig. Der «Fremd-
worter-Duden» schreibt dariiber: «l.,Zusammendasein’; Zu-
gleichsein von Dingen in Raum und Zeit oder Zugleichsein von
verschiedenen Eigenschaften am selben Ding (Philos.). 2. das
friedliche Nebeneinanderbestehen von Staaten mit verschiede-
nen Gesellschafts- und Wirtschaftssystemen.» Man darf diese
Erklirung wohl ausweiten auf die Welt- und Lebensanschauung
und auf alle Gebiete, wo verschiedene Lebensarten, Auffassun-
gen, Zielstrebungen, historisch gewordene Daseinsformen gleich-
zeitig nebeneinander bestchen, und das ist ja der Fall, seit es
denkende, wollende, handelnde Menschen gibt. Auch in kleinen
und kleinsten Verbinden, wie in der Familie, kann man von
Koexistenz sprechen, denn auch da gibt es verschiedene Inter-
essen, und das Verhiltnis wird nur gut, wenn eines das andere
in seiner Art gewiihren lisst, vorausgesetzt natiirlich, dass es
eine achtenswerte Art ist.

Leider haben sich die Menschen bis jetzt auf die Koexistenz
sehr schlecht verstanden. Am eindriicklichsten kommt es einem
zum Bewusstsein bei einem Blick in die Geschichte der Mensch-
heit. Sie ist mit Blut geschrieben. Selbstsucht, Machtgier, per-
sonlicher und vélkischer Ehrgeiz, Ruhm- und Ehrsucht, politi-
scher und religiser Fanatismus haben noch nie eine wirkliche,
weltumspannende Friedenszeit aufkommen lassen. Und heute?
Schreiten nicht wir alle iiber ein Minenfeld, abhingig von den
verhiiltnismiissig wenigen Menschen, die die Ziindschniire in
len Hiinden haben? Und doch sind zwischenhinein die Vélker

Inhalt

Gedanken iiber die Koexistenz
Zweckloser Zweckparagraph
Zur Konfessionsdebatte

im «Schweizerspiegel»
Was halten Sie davon?
Aus dem Tagebuch
Buchbesprechungen
Schlaglichter
Die Literaturstelle empfiehlt

Aus der Bewegung

Landesbibliothek

3000 Bern

aufeinander angewiesen wie wir Einzelmenschen und Men-
schengruppen im Alltag. Koexistenz ist das Natiirliche und fol-
gerichtig das Notwendige. Es heisst ja nichts anderes als Neben-
einander-, Miteinander-, Fiireinanderleben. Gepredigt wird dar-
iiber geniigend auf Kanzeln, Kathcdern und in Biichern. Durch
die Welt hallt der Ruf «Brot fiir Briider!» Und man sammelt
Almosen fiir die Millionen Hungernder; daneben verschwendet
man ungezihlte Milliarden zur Erméglichung eines ungeheu-
ren Massenmordes, und das Echo jenes humanitiren Aufrufs
lautet von dieser Seite her: «Tod fiir Briider!»

Koexistenz ist eigentlich gleichbedeutend mit Toleranz. Wir
miissen aber drei Arten von Toleranz unterscheiden:

1. Die durch zwingende Umstiinde auferlegte, also unfreiwil-
lige Toleranz, wie sie beispielsweise die katholische Kirche ein-
halten muss, wo sie nicht die Macht in Hianden hat. Diese Tole-
ranz dauert also nur so lange, als die Hindernisse bestehen;
dann schligt sie in ihr Gegenteil um.

2. Die Toleranz der Nachsicht oder Gnade, die ganz dem Gut-
finden des Tolerierenden anheimgestellt ist. Der Tolerierte ist
von dessen Laune, Erwédgungen, von der Gunst oder Ungunst
des oder der Massgebenden abhingig. Es ist die Toleranz auf
Zusehen und Wohlverhalten hin, also ein hochst unbefriedigen-
der, labiler Zustand.

3. Wihrend also Nr. 1 und 2 nur bedingte Toleranzen sind,
mochte ich die dritte, die auf dem» Grundsatz der Gleichberech-
tigung, der Achtung jeder ehrlichen und selber auch toleranten
und humanen Ueberzeugung fusst, als die wahre, echte Tole-
ranz bezeichnen. Und das ist die Toleranz, die in ihrem Wesen
und ihrer Auswirkung der Idee der friedlichen Koexistenz
gleichzusetzen ist.

Nun darf man sich aber die Koexistenz nicht als einen Ruhe-
zustand vorstellen. Leben ist Bewegung, und wo Krifte vor-
handen sind, regen sie sich. Und sind es Kriifte gegensitzlicher
Art, 0 messen sie sich miteinander. Die eine siegt, die andere
unterliegt. Das ist ein ganz natiirlicher Vorgang, der nicht aus
der Welt zu schaffen ist. In der Netur nennt man ihn den
Kampf ums Dasein; da geht’s um Leben und Tod. Die Men-
schen sind aber keine reinen Naturwesen mehr, sie rithmen sich
ihrer Kultur. Kultur heisst Lebenspflege. Hier geht es im Rin-
gen der Krifte nicht mehr um Unterdriickung oder Vernich-
tung; hier erheben sich die Fragen: Wer leistet das Bessere?
Wer schafft die Steine fiir das Fundament einer Zukunft heran,
die von der Gegenwart aus eine Stufe hoher bedeutet? Es ist
ein Wettbewerb. Der Preis wird bald dem einen, bald einem
andern zufallen. Der Unterlegene wird sich bemiihen, die
Scharte auszuwetzen, der Sieger, sich nicht einholen zu lassen.
Und wenn es trotzdem geschieht, so fillt ihm die Rolle zu, die
vorher der andere gespielt hat. Und so geht es empor, bald hier
ein wenig, bald dort ein wenig; aus dem Sieg des einen zieht

45



auch der andere Gewinn, und aus den Fehlern des andern lernt
der eine. Das wire wirklich Kultur, Lebenspflege, wiire Zusam-
menarbeit, wire eben das, was man unter Koexistenz und Tole-
ranz sollte verstehen konnen. Am Anfang dieses Werdens aber
steht Bertha von Suttners grosses Wort: Die Waffen nieder! Es
lisst sich aber auch denken, dass die sich durchsetzende Koexi-
stenz dem Geiste der Gewalt die Kriegsmittel aus der Hand
ringt. Ernst Brauchlin

Zweckloser Zweckparagraph ?

Im Verfassungsrat beider Basel wurde am 5. Mai 1966 beschlossen, in der
Schulgesetzgebung dem Zweckartikel folgende Fassung zu geben:

«Die Schulen fordern in Ehrfurcht vor Gott, in christlicher Nichstenliebe
und in der Achtung vor der Ucberzeugung des Mitmenschen die harmoni-
sche Entwicklung der geistigen, seelischen und kérperlichen Krifte der Ju-
gend und erziehen die Schiiler zu selbstindigem Arbeiten und Denken. Sie
vertiefen und fordern die Verbundenheit der Schiiler mit der Heimat und
ihre Erziehung zur Mitverantwortung im schweizerischen demokratischen
Staat.»

Die Kommission fiir Schulfragen hatte sich mit einer Formulierung be-
gniigen wollen, die den Anfang folgendermassen kiirzte: «Die Schulen for-
dern die harmonische Entwicklung ..

In der namentlichen Abstimmung im Verfussungsrat unterlag dieser «un-
fromme» Antrag mit 50 gegen 62 Stimmen.

Der nachfolgende Artikel, den wir mit der freundlichen Genehmigung
des Verfassers und der Redaktion des «Basler Schulblattes» abdrucken, er-
schien in dem genannten Organ Nr. 6/65. Das «Basler Schulblatt» hatte in
drei Nummern dic Frage eines religiésen Zweckparagraphen von verschie-
denen Standpunkten aus beleuchtet. Dr. Emile Villard tritt fiir die religios
neutrale Staatsschule ein, wihrend die Kirche einmal mehr versucht, sich
den Staat dienstbar zu machen — leider mit Erfolg, wic die Abstimmung
im Verfassungsrat beider Basel beweist.

Wenn man bestrebt ist, sich iiber den vom Verfassungsrat in
Aussicht genommenen Zweckparagraphen fiir die Schulen im
vielleicht einmal wiedervereinigten Kanton Bascl eine cigene,
von uneingestandenen politischen Zielsetzungen unabhingige
Meinung zu bilden, dann geht man am besten von der folgen-
den allein klaren und sauberen Alternative aus:

Entweder soll dieser Paragraph fiir die Schule wirklich kon-
krete Bedeutung bekommen, dann fiihrt er schnurstracks zu
einer Theokratisierung der Schule, somit zu einer Aufhebung
der weltanschaulich neutralen Staatsschule; dann steht er auch
im krassesten Widerspruch nicht nur zu einer etwaigen Kan-
tonsverfassung, sondern in erster Linie zur Bundcsverfassung,
welche die auf diese Weise kantonal beeintrichtigte Glaubens-
freiheit schiitzt;

oder der beabsichtigte Paragraph soll diese Folgen nicht ha-
ben, er soll die weltanschaulichc Neutralitit der Schule nicht
aufheben, mit anderen Worten, es soll alles bleiben wie es ist;
dann hat er rein deklamatorischen Wert, ist praktisch wertlos,
zwecklos, leeres Gerede.

Um diese grundsitzliche Altcmatlve kommt man nicht her-
um, wenn man von der Glaubens- und Gewissensfreiheit nicht
nur eine l.-August-Vorstellung, sondern eine griindlich durch-
dachte, den soziologisch-psychologischen Gegebenheiten Rech-
nung tragende Auffassung hat. Dabei geniigt es nicht, wie Prof.
Dr. iur. J. G. Fuchs in seinem Artikel im «Schulblatt» meint,
einen solchen Zweckparagraphen nicht in die Verfassung selbst,
sondern nur in dic Richtlinien fiir die kiinftige Schulgesetz-
gebung aufzunehmen, um «allfillige verfassungsrechtliche Be-
denken zu zerstrcuen». Das Gegenteil trifft vielmehr zu. Steht
nimlich der Zweckparagraph in der Kantonsverfasung, dann
kann man wenigstens argumentieren, der Verfassungsgeber, das
heisst der Souverin, habe zwischen der Glaubens- und Gewis-
sensfreiheit (denn diese soll die Kantonsverfassung auch ge-
wihrleisten) einerseits und einer ausdriicklich auf «christli-
cher» Grundlage aufgebauten Schule anderemseits keinen
uniiberbriickbaren Widerspruch gesehen; dann sind beide Ver-
fassungsbhestimmungen gleichrangig, und die Glaubens- und
Gewissensfreiheit gilt sinngemiss fiir die Schule nur im Rah-

46

men einer «christlich» aufgebauten Schule; dann ist auch kein
verfassungsrechtlicher Widerspruch mchr da, denn die Verfas-
sung kann sich selbst nicht widersprechen; nur ist dann noch
die Frage der Verfassungswidrigkeit der Kantonsverfassung ge-
geniiber der Bundesverfassung zu priifen. Steht der Zweckpara-
graph hingegen in der Gesetzgebung, dann ist er dem Grund-
satz der Glaubens- und Gewissensfreiheit klar untergcordnet,
das heisst der Aufbau der Schule auf «christlicher» Grundlage
wird rechtlich unzuléssig, weil verfassungswidrig, und dann ist
der Zweckparagraph nur ein Schlag ins Wasser, eine Geste um
der Geste willen, das heisst. cine hochst bedenkliche Entwertung
der dabei verwendeten Bezeichnungen und des Gesetzes selbst,
dessen wichtigster Artikel nicht ernst genommen werdcen kann,
Darum kénnen die Befiirworter eines Zweckparagraphen in der
Schulgesetzgebung vom Verdacht nicht freigesprochen werden,
sie wollten durch diesen Kniff das bisher klare Wasser der ver-
fassungsmissigen Lage der Schulc triiben, um dann in diesem
getriibten Wasser ihre «christlichen» Fische zu angeln.

Dass sie, vielleicht unbewusst, eine solche Triitbung bisher
einigermassen klarer Begriffe betreiben, zeigt sich schon darin,
dass sie bereits versuchen, einen Teil der Ernte einzubringen,
bevor die Saat ordnungsgemiss ausgeworfen wurde. Ich meine
den Versuch, den Religionsunterricht als ein Schulfach wie ein
anderes auch deklarieren zu lassen. Wer bestrebt ist, von der
Sprache einen unmissverstindlichen und daher redlichen Ge-
brauch zu machen, wird nie und nimmer behaupten konnen,
Religionsunterricht sei ein Schulfach wie ein anderes, denn das
hiesse, die christliche Heilslehre mit dem Dreisatz der Mathe
matik zum Beispiel oder mit den Subjonctif-Regeln des Fran-
zosischen gleichsetzen. Das schlechte sprachliche Gewissen der
Befiirworter einer solchen Erklirung hat sich in ihrem Schnit-
zer verraten, als sic zuniichst den Religionsunterricht als «or-
dentliches Schulfach» erklirt haben wollten. Es lohnt sich in
diesem Zusammenhang, die Frage des Religionsunterrichtes als
«Schulfach» ein bisschen genauer unter die Lupe zu nehmen.
Denn die Vertreter dieser Auffassung selbst verlangen fiir die-
ses «ordentliche» Schulfach eine Regelung, die bei keinem an-
dern Schulfach gilt. In der Schule gibt es grosso modo zweierlei
Ficher: obligatorische und fakultative. Bei den obligatorischen
miissen die Schiiler den Unterricht besuchen. Bei den fakulta-
tiven haben ‘sie sich mit der Unterschrift der Eltern fiir einen
bestimmten Zeitabschnitt anzumelden, und dann ist der Besuch
dieses Faches wihrend des vorgeschenen Zeitabschnittes fiir
sie ebenfalls obligatorisch. Es gibt kein Schulfach, von dem
man sich auf Wunsch der Eltern oder auf eigenen Wunsch hin
dispensieren lassen kann. Dispense von einem Schulfach (Tur
nen zum Beispiel) werden nur mit irztlicher Begriindung ge:
wihrt und nie fiir das Fach iiberhaupt, sondern nur fiir eine
begrenzte Zeit. Indem die Verfechter des Religionsunterrichtes
als Schulfach fiir dieses Schulfach die Sonderregelung des Dis-
penses auf blossen Wunsch der Eltern, ja sogar des Schiilers,
wenn er mehr als sechzehnjihrig ist, postulieren (im Bestreben,
einen allzu eklatanten Zusammenstoss mit der Glaubens- und
Gewissensfreiheit zu vermeiden), geben sie indirekt zu, dass
der Religionsunterricht nicht ein Schulfach wie ein anderes
sein kann und sein soll. Da auch bei den Verfechtern der hier
angegriffenen These ein Obligatorium des Religionsunterrichts
nicht erwogen wird (ob nur vorderhand oder endgiiltig, mochte
ich hier in der Schwebe lasscn), konnte der Rehglonsum/errlcht
hochstens als «fakultatives Schulfach» erklirt werden, wobei
«fakultativ> im Sinne der obigen Definition zu verstehen wiire,
wodurch der Religionsunterricht, wie etwa der Italienischun-
terricht oder der Philosophieunterricht (am Midchengymna-
sium I zum Beispiel) zu einem Fach wiirde, fiir das man sich
anmelden muss.

Warum die Verteidiger des «Schulfaches» Religionsunterricht
von dieser sachlich allein sauberen Losung nichts wissen wollen,
ist ohne weiteres ersichtlich, obschon die gleichen Befiirworter



	Gedanken über die Koexistenz

