
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 49 (1966)

Heft: 6

Artikel: Gedanken über die Koexistenz

Autor: Brauchlin, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411379

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411379
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
IN^SSCimiTTDERFREIGEISTIGEN^^

Juni 1966 Nr. 6 49. Jahrgan j

Gedanken über die Koexistenz
Das Wort Koexistenz ist noch nicht sehr lange im Gebrauch.

Es wird, weil es auf politischem Gebiet aufkam, oft als auf dieses

beschränkt aufgefasst. Das ist aber unrichtig. Der
«Fremdwörter-Duden» schreibt darüber: «1. ,Zusammendasem' ;
Zugleichsein von Dingen in Raum und Zeit oder Zugleichsein von
verschiedenen Eigenschaften am selben Ding (Philos.). 2. das
friedliche Nebeneinanderbestehen von Staaten mit verschiedenen

Gesellschafts- und Wirtschaftssystemen.» Man darf diese

Erklärung wohl ausweiten auf die Welt- und Lebensanschauung
und auf alle Gebiete, wo verschiedene Lebensarten, Auffassungen,

Zielstrebungen, historisch gewordene Daseinsformen gleichzeitig

nebeneinander bestehen, und das ist ja der Fall, seit es

denkende, wollende, handelnde Menschen gibt. Auch in kleinen
imd kleinsten Verbänden, wie in der Familie, kann man von
Koexistenz sprechen, denn auch da gibt es verschiedene Interessen,

und das Verhältnis wird nur gut, wenn eines das andere
in seiner Art gewähren lässt, vorausgesetzt natürlich, dass es
eine achtenswerte Art ist.

Leider haben sich die Menschen bis jetzt auf die Koexistenz
sehr schlecht verstanden. Am ehidrücklichsten kommt es einem
zum Bewusstsein bei einem Blick in die Geschichte der Menschheit.

Sie ist mit Blut geschrieben. Selbstsucht, Machtgier,
persönlicher und völkischer Ehrgeiz, Ruhm- und Ehrsucht, politischer

und religiöser Fanatismus haben noch nie eine wirkliche,
weltumspannende Friedenszeit aufkommen lassen. Und heute?
Schreiten nicht wir alle über ein Minenfeld, abhängig von den
cerhältnismässig wenigen Menschen, die die Zündschnüre in
den Händen haben? Und doch sind zwischenhinein die Völker

5
0

W OQ
o

v.
Ol

Inhalt
Gedanken über die Koexistenz

Zweckloser Zweckparagraph
Zur Konfessionsdebatte

im «Schweizerspiegel»
Was halten Sie davon?

Aus dem Tagebuch

Buchbesprechungen

Schlaglichter
Die Literaturstelle empfiehlt
Aus der Bewegung

O
O
O
CO

aufeinander angewiesen wie wir Einzelmenschen und
Menschengruppen im Alltag. Koexistenz ist das Natürliche und
folgerichtig das Notwendige. Es heisst ja nichts anderes als
Nebeneinander-, Miteinander-, Füreinanderleben. Gepredigt wird
darüber genügend auf Kanzeln, Kathedern und in Büchern. Durch
die Welt hallt der Ruf «Brot für Brüder!» Und man sammelt
Almosen für die Millionen Hungernder; daneben verschwendet
man ungezählte Milliarden zur Ermöglichung eines ungeheuren

Massenmordes, und das Echo jenes humanitären Aufrufs
lautet von dieser Seite her: «Tod für Brüder!»

Koexistenz ist eigentlich gleichbedeutend mit Toleranz. Wir
müssen aber drei Arten von Toleranz unterscheiden:

1. Die durch zwingende Umstände auferlegte, also unfreiwillige

Toleranz, wie sie beispielsweise die katholische Kirche
einhalten muss, wo sie nicht die Macht in Händen hat. Diese Toleranz

dauert also nur so lange, als die Hindernisse bestehen;
dann schlägt sie in ihr Gegenteil um.

2. Die Toleranz der Nachsicht oder Gnade, die ganz dem
Gutfinden des Tolerierenden anheimgestellt ist. Der Tolerierte ist
von dessen Laune, Erwägungen, von der Gunst oder Ungunst
des oder der Massgebenden abhängig. Es ist die Toleranz auf
Zusehen und Wohlverhalten hin, also ein höchst unbefriedigender,

labiler Zustand.
3. Während also Nr. 1 und 2 nur bedingte Toleranzen sind,

möchte ich die dritte, die auf dem Grundsatz der Gleichberechtigung,

der Achtung jeder ehrlichen und selber auch toleranten
und humanen Ueberzeugung fusst, als die wahre, echte Toleranz

bezeichnen. Und das ist die Toleranz, die in ihrem Wesen
imd ihrer Auswirkung der Idee der friedlichen Koexistenz
gleichzusetzen ist.

Nun darf man sich aber die Koexistenz nicht als einen
Ruhezustand vorstellen. Leben ist Bewegung, und wo Kräfte
vorhanden sind, regen sie sich. Und sind es Kräfte gegensätzlicher
Art, so messen sie sich miteinander. Die eine siegt, die andere
unterliegt. Das ist ein ganz natürlicher Vorgang, der nicht aus
der Welt zu schaffen ist. In der Natur nennt man ihn den

Kampf ums Dasein; da geht's um Leben und Tod. Die
Menschen sind aber keine reinen Naturwesen mehr, sie rühmen sich
ihrer Kultur. Kultur heisst Lebenspflege. Hier geht es im Ringen

der Kräfte nicht mehr um Unterdrückung oder Vernichtung;

hier erheben sich die Fragen: Wer leistet das Bessere?
Wer schafft die Steine für das Fundament einer Zukunft heran,
die von der Gegenwart aus eine Stufe höher bedeutet? Es ist
ein Wettbewerb. Der Preis wird bald dem einen, bald einem
andern zufallen. Der Unterlegene wird 6ich bemühen, die
Scharte auszuwetzen, der Sieger, sich nicht einholen zu lassen.
Und wenn es trotzdem geschieht, so fällt ihm die Rolle zu, die
vorher der andere gespielt hat. Und so geht es empor, bald hier
ein wenig, bald dort ein wenig; aus dem Sieg des einen zieht

45



auch der andere Gewinn, und aus den Fehlern des andern lernt
der eine. Das wäre wirklich Kultur, Lehenspflege, wäre
Zusammenarbeit, wäre eben das, was man unter Koexistenz und Toleranz

sollte verstehen können. Am Anfang dieses Werdens aber
steht Bertha von Suttners grosses Wort: Die Waffen nieder! Es
lässt sich aber auch denken, dass die sich durchsetzende Koexistenz

dem Geiste der Gewalt die Kriegsmittel aus der Hand
ringt. Ernst Brauchlin

Zweckloser Zweckparagraph

Im Verfassungsrat beider Basel wurde am 5. Mai 1966 beschlossen, in der
Schulgesetzgebung dem Zweckartikel folgende Fassung zu geben:

«Die Schulen fördern in Ehrfurcht vor Gott, in christlicher Nächstenliebe
und in der Achtung vor der Ueberzeugung des Mitmenschen die harmonische

Entwicklung der geistigen, seelischen und körperlichen Kräfte der
Jugend und erziehen die Schüler zu selbständigem Arbeiten und Denken. Sie
vertiefen und fördern die Verbundenheit der Schüler mit der Heimat und
ihre Erziehung zur Mitverantwortung im schweizerischen demokratischen
Staat.»

Die Kommission für Schulfragen hatte sich mit einer Formulierung
begnügen wollen, die den Anfang folgendermassen kürzte: «Die Schulen
fördern die harmonische Entwicklung .»

In der namentlichen Abstimmung im Verfassungsrat unterlag dieser
«unfromme» Antrag mit 50 gegen 62 Stimmen.

Der nachfolgende Artikel, den wir mit der freundlichen Genehmigung
des Verfassers und der Redaktion des «Basler Schulblattes» abdrucken,
erschien in dem genannten Organ Nr. 6/65. Das «Basler Schulblatt» hatte in
drei Nummern die Frage eines religiösen Zweckparagraphen von verschiedenen

Standpunkten aus beleuchtet. Dr. Emile Villard tritt für die religiös
neutrale Staatsschule ein, während die Kirche einmal mehr versucht, sich
den Staat dienstbar zu machen — leider mit Erfolg, wie die Abstimmung
im Verfassungsrat beider Basel beweist.

Wenn man bestrebt ist, sich über den vom Verfassungsrat in
Aussicht genommenen Zweckparagraphen für die Schulen im
vielleicht einmal wiedervereinigten Kanton Basel eine eigene,
von uneingestandenen politischen Zielsetzungen unabhängige
Meinung zu bilden, dann geht man am besten von der folgenden

allein klaren und sauberen Alternative aus:
Entweder soll dieser Paragraph für die Schule wirklich

konkrete Bedeutung bekommen, dann führt er schnurstracks zu
einer Theokratisierung der Schule, somit zu einer Aufhebung
der weltanschaulich neutralen Staatsschule ; dann steht er auch
im krassesten Widerspruch nicht nur zu einer etwaigen Kan-
tonsverfassung, sondern hl erster Linie zur Bundcsverfassung,
welche die auf diese Weise kantonal beeinträchtigte Glaubensfreiheit

schützt;
oder der beabsichtigte Paragraph soll diese Folgen nicht

haben, er soll die weltanschauliche Neutralität der Schule nicht
aufheben, mit anderen Worten, es soll alles bleiben wie es ist;
dami hat er rein deklamatorischen Wert, ist praktisch wertlos,
zwecklos, leeres Gerede.

Um diese grundsätzliche Alternative kommt mau nicht herum,

wenn man von der Glaubens- und Gewissensfreiheit nicht
nur eine l.-August-Vorstellung, sondern eine gründlich
durchdachte, den soziologisch-psychologischen Gegebenheiten Rechnung

tragende Auffassung hat. Dabei genügt es nicht, wie Prof.
Dr. iur. J.G. Fuchs in seinem Artikel im «Schulblatt» meint,
einen solchen Zweckparagraphcn nicht in die Verfassung selbst,
sondern nur in die Richtlinien für die künftige Schulgesetzgebung

aufzunehmen, um «allfällige verfassungsrechtliche
Bedenken zu zerstreuen». Das Gegenteil trifft vielmehr zu. Steht
nämlich der Zweckparagraph in der Kantonsverfasung, dann
kann man wenigstens argumentieren, der Verfassungsgeber, das

heisst der Souverän, habe zwischen der Glaubens- und
Gewissensfreiheit (denn diese soll die Kantonsverfassung auch
gewährleisten) einerseits und einer ausdrücklich auf «christlicher»

Grundlage aufgebauten Schule andererseits keinen
unüberbrückbaren Widerspruch gesehen; dann sind beide Ver-
fassungsbestimmungen gleichrangig, und die Glaubens- und
Gewissensfreiheit gilt sinngemäss für die Schule nur im Rah¬

men einer «christlich» aufgebauten Schule; dann ist auch kein

verfassungsrechtlicher Widerspruch mehr da, denn die Verfassimg

kann sich selbst nicht widersprechen; nur ist dann noch

die Frage der Verfassimgswidrigkeit der Kantonsverfassung
gegenüber der Bundesverfassung zu prüfen. Steht der Zweckparagraph

hingegen in der Gesetzgebung, dann ist er dem Grundsatz

der Glaubens- und Gewissensfreiheit klar untergeordnet,
das heisst der Aufbau der Schule auf «christlicher» Grundlage
wird rechtlich unzulässig, weil verfassungswidrig, und dann ist

der Zweckparagraph nur ein Schlag ins Wasser, eine Geste um
der Geste willen, das heisst eine höchst bedenkliche Entwertung
der dabei verwendeten Bezeichnungen und des Gesetzes selbst,

dessen wichtigster Artikel nicht ernst genommen werden kann.

Darum können die Befürworter eines Zweckparagraphen in der

Schulgesetzgebung vom Verdacht nicht freigesprochen werden,

sie wollten durch diesen Kniff das bisher klare Wasser der
verfassungsmässigen Lage der Schule trüben, um dann in diesem

getrübten Wasser ihre «christlichen» Fische zu angeln.
Dass sie, vielleicht unbewusst, eine solche Trübung bisher

ehiigermaissen klarer Begriffe betreiben, zeigt sich schon darin,
dass sie bereits versuchen, einen Teil der Ernte einzubringen,
bevor die Saat ordnungsgemäss ausgeworfen wurde. Ich meine

den Versuch, den Religionsunterricht als ein Schulfach wie ein

anderes auch deklarieren zu lassen. Wer bestrebt ist, von der

Sprache einen unmissverständlichen und daher redlichen
Gebrauch zu machen, wird nie und nimmer behaupten können,

Religionsunterricht sei ein Schulfach wie ein anderes, denn das

hiesse, die christliche Heilslehre mit dem Dreisatz der Mathematik

zum Beispiel oder mit den Subjonotif-Regeln des
Französischen gleichsetzen. Das schlechte sprachliche Gewissen der

Befürworter einer solchen Erklärung hat sich in ihrem Schnitzer

verraten, als sie zunächst den Religionsunterricht als

«ordentliches Schulfach» erklärt haben woUten. Es lohnt sich in

diesem Zusammenhang, die Frage des Religionsunterrichtes als

«Schulfach» ein bisschen genauer unter die Lupe zu nehmen.

Denn die Vertreter dieser Auffassung selbst verlangen für dieses

«ordentliche» Schulfach eine Regelung, die bei keinem
andern Schulfach gilt. In der Schule gibt es grosso modo zweierlei

Fächer: obligatorische und fakultative. Bei den obligatorischen
müssen die Schüler den Unterricht besuchen. Bei den fakultativen

haben sie sich mit der Unterschrift der Eltern für einen

bestimmten Zeitabschnitt anzumelden, und dann ist der Besuch

dieses Faches während des vorgesehenen Zeitabschnittes für

sie ebenfalls obligatorisch. Es gibt kein Schulfach, von dem

man sich auf Wunsch der Eltern oder auf eigenen Wunsch hin

dispensieren lassen kann. Dispense von einem Schulfach (Turnen

zum Beispiel) werden nur mit ärztlicher Begründung
gewährt und nie für das Fach überhaupt, sondern nur für eine

begrenzte Zeit. Indem die Verfechter des Religionsunterrichtes
als Schulfach für dieses Schulfach die Sonderregelung des

Dispenses auf blossen Wunsch der Eltern, ja sogar des Schülers,

wenn er mehr als sechzehnjährig ist, postulieren (im Bestreben,

einen allzu eklatanten Zusammenstoss mit der Glaubens- und

Gewissensfreiheit zu vermeiden), geben sie indirekt zu, dass

der Religionsunterricht nicht ein Schulfach wie ein anderes

sein kann und sein soll. Da auch bei den Verfechtern der hier

angegriffenen These ein Obligatorium des Rehgionsunterrichls
nicht erwogen wird (ob nur vorderhand oder endgültig, möchte

ich hier in der Schwebe lassen) könnte der Religionsunterricht
höclistens als «fakultatives Schulfach» erklärt werden, wobei

«fakultativ» im Sinne der obigen Definition zu verstehen wäre,

wodurch der Religionsunterricht, wie etwa der Italieniscbun-
terricht oder der Philosophieunterricht (am Mädchengymnasium

I zum Beispiel) zu einem Fach würde, für das man sieb

anmelden muss.
Warum die Verteidiger des «Schulfaches» Religionsunterricht

von dieser sachlich allein sauberen Lösung nichts wissen wollen,

ist ohne weiteres ersichtlich, obschon die gleichen Befürworte-"

46


	Gedanken über die Koexistenz

