
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 5

Artikel: Notwendige Vorschau!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411305

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411305
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ausspruch nicht nur alle christhchen Grundsätze verleugnete,
sondern wohl auch nie viel von den «Tieren» Puschkin, Tschai-
kowsky, Tolstoi, Gorki, Prokofieff gehört hatte, wurde anläss-

lich des letzten Kardinalsschubs von Papst Paul VI. der
Kardinalshut aufgesetzt. Wer von dem derzeit amtierenden Papst
nur die «aufgeschlossenen», versöhnlichen und verwandten
Reden und Ansprachen kennt, wird darob höchst verwundert sein
und vielleicht annehmen, dass ihm die rhetorischen Exzesse

Jaegers aus der Zeit des Nationalsozialismus nicht bekannt
geworden sind. Aber der gleiche Papst hat auch vor nicht allzu
langer Zeit den General des «Opus Dei» empfangen und das

Wirken dieser eigenartigen Gesellschaft mit freundlichen Worten

gewürdigt. Er verfolge es «mit väterlicher Freude über den
glühenden Eifer für die Seelen» und halte das «Opus Dei» für
einen «lebendigen Ausdruck der immerwährenden Jugend der
Kirche».

Was aber ist dieses «Opus Dei»? Wieder ist es der «Spiegel»,
der getreulich sein Wächteramt versieht und die breite Oeffentlichkeit

über diesen jüngsten und gefährlichsten Orden innerhalb

der katholischen Kirche, eine regelrechte Geheimgesellschaft,

aufklärt. Das «Opus Dei» wurde im Jahre 1928 durch
den spanischen Priester Jose Maria Escriva de Balaguer
gegründet. Er lebt heute in Rom als Generalpräsident dieser mit
einem päpsthchen Placet arbeitenden Organisation, die den
kirchenrechtlichen Status eines «Säkularinstituts», einer
Genossenschaft sowohl von Klerikern wie von Laien besitzt, deren

Mitglieder zur Erreichung der christlichen Vollkommenheit
und zur vollen Ausübung ihres Apostolats sich zu Keuschheit,
Armut und Gehorsam bekennen. Im Jahre 1953 wurde der
damals 23jährige Spanier Dr. Jorge Cervos-Navarro nach Deutschland

gesandt, um dort im geheimen für das «Opus Dei» zu werben

und einen deutschen Zweig dieser Organisation zu gründen.
Heute umfasst dieser rund 500 Angehörige, überwiegend junge
Akademiker, die bedeutende Positionen im öffentlichen Leben
oder in den kathohschen Organisationen einnehmen oder
erobern wollen. Hire Namen werden geheim gehalten, meist
kennen sie sich nicht einmal untereinander. Ihre Ordenslehre,
die Escriva im Jahre 1939 in 999 Aphorismen niedergelegt hat,
empfiehlt ihnen die «Diskretion Marias» (womit vermutlich
deren Verschwiegenheit darüber gemeint ist, wie die «Jungfrau»

zu ihrem Kinde kam). Die Gesamtzahl der Anhänger des

«Opus Dei» in der ganzen Welt wird auf 10 000 Männer und
8000 Frauen beziffert, der Orden ist streng hierarchisch
gegliedert, jedem Landeszweig steht ein «Consiliarius» vor, dem
die «Numerarii», «Oblati» und «Supernumerarii» unterstehen.
In Spanien gehören mehrere Minister Francos, so die für Handel,

Finanzen und Industrie, dem «Opus Dei» an. Dieses besitzt
dort eine eigene Universität in Pamplona, eine Technische
Fakultät in San Sebastian, eine Manager-Akademie in Barcelona,
eine Bank, einen Buchverlag, eine Filmfirma und eine
Kunstgalerie. In Frankreich hat das «Opus Dei» 1959 die literarische
Zeitschrift «La Table Rondo» aufgekauft, in dem der «Opus-
Dei»-Mann Calvo Serer unter anderem folgende Weisheiten
verkündete: «Die Gewissensfreiheit führt zum Verlust des

Glaubens, die Ausdrucksfreiheit zur Demagogie, zu ideologischer

Verwirrung und zur Pornographie. — Zwischen Faschisten,

Katholiken und Konservativen hat es einen gewissen Dialog

geben können, der mit dem Radikalismus und der liberalen
Demokratie unmöglich ist.» In der Deutschen Bundesrepublik
hat das «Opus Dei» in Bonn und Köln Studentenheime
eingerichtet, die offiziell von der «Studentischen Kulturgemeinschaft
e. V.» betrieben werden und sowohl kirchliche wie staatliche
Subventionen erhalten. Im Vorstand dieser Kulturgemeinschaft
aber gibt es unter zehn Vorstandsmitgliedern sechs Angehörige
des «Opus Dei». Das Heim leitet der Mediziner Dr. Hans Tho¬

mas. Erwiesen sind als «Opus-Dei»-Funktionäre ausser ilun in
Deutschland die Spanier Dr. Cervos-Navarro, Dr. Alfonso Par

(Consiliarius), Dr. Fernando Echeverria (Köln), Dr. Fernando
Inciarte (Freiburg) und Prälat Josef Steinberg (Thomas-Morus-
Akademie Bensberg bei Köhl). Die Aphorismen Escrivas sind
auf die Erziehung von «Führerpersönlichkeiten» ausgerichtet
und atmen eine tief antidemokratische Verachtung der Massen,
die als Schweine, Rindviecher und Schafe bezeichnet werden.
Sie fordern Gehorsam, blinden Geborsani gegenüber den
Vorgesetzten als «Weg zur Heiligkeit». Em paar Proben aus diesen

Aphorismen: «Dutzendmensch werden? Du — zum grossen
Haufen gehören? Du bist zur Führung geboren. Bei uns haben
Laue keinen Platz. — Aendere Dich bitte. Trotz deiner Hohl-
köpfigkeit könntest du einen leitenden Posten bekommen —
Eure Lebensweise soll verborgen bleiben wie die Lebensweise
Jesu in den dreissig Jahren». An anderer Stelle redet Escriva
seine Anhänger als Schwachköpfe, Dummköpfe, Kehrichteimer
an! Neiderfüllt, wohl weil lüer die Jesuiten noch überjesuitet
werden, bekennt der Basler Jesuit Hans Urs von Balthasar, dass

das «Opus Dei» die stärkste integralistische Machtballung in
der Kirche darstelle, dass ihm die Macht über das Kreuz gehe

und dass es ein frommes, militantes Führerkorps heranbilde,
und zwar unerbittlich stramm, im schneidenden Befehlston des

Rekrutendrills
So sieht nach Papst Paul VI. der «lebendige Ausdruck der

immerwährenden Jugend der Kirche» aus. Die ganze Zwielichtigkeit

der vatikanischen Politik ist damit wieder einmal offenbart.

Lasst die ökumenisch tolerante Linke nicht wissen, was

die integralistische Rechte im geheimen tut. Der Klerikofaschismus

ist noch nicht tot! Er bildet im geheimen neue
Führerkorps aus, die in blindem Gehorsam geheimen Oberen
unterworfen eine Gefahr für alle Demokratie darstellen. Gibt es

wohl in der Schweiz auch «Opus-Dei»-Leute? Jeder ehrliche
Demokrat, der von ihnen weiss, muss sie der Oeffentlichkeit
denunzieren. Und unsere Behörden hätten allen Anlass, dieser

Brut machtgieriger Heuchler auf die Finger zu sehen, wenn
sich auch bei ims Ableger dieser klerikofaschistischen
Gesellschaft finden sollten. Walter Gyssling

Notwendige Vorschau
Wenn nicht alles täuscht, stehen wir bereits im Vorfeld der

Auseinandersetzung um die sogenannten Ausnahmeartikel
unserer Bundsverfassuiig, um Artikel 51 (Jesuiten-Verbot), 52

(Klöster und Orden) und eventuell noch um Absatz 4 des

Artikels 50 (Errichtung von Bistümern). Der Kampf kann
hochinteressant werden. Es ist nicht vorauszusehen, was da noch alles

in die Diskussion hineingeworfen werden kann, was da an

Peripetien und an Ueberraschungen unser noch wartet. Auch

eine Prognose über den wahrscheinlichen Ausgang des Kampfes,

ob der Angriff auf die Ausnahmeartikel zum Ziel führt
oder abgeschlagen wird, ist heute uimiöglich. Ein Slogan
behauptet: «Bereit sein ist alles!» Er trügt — trotz bester
Vorbereitung kann der Kampf zu einem hier oder dort
unerwünschten Ausgang führen. Sicher ist nur, dass eine solide
Vorbereitung eine wertvolle Hilfe ist und die Siegeschancen etwas

erhöht. Mehr kann auch die beste Vorbereitung nicht geben:

einen Sieg garantieren — das kann sie nicht, wohl aber ein

ehrenvolles Bestehen des Kampfes. Auf jeden Fall gilt der Sali'
Eine gute Vorbereitung ist besser als gar kerne! Die Vorbereitungen,

die liaben wir in der Hand, nicht aber die späteren

Ereignisse im Ablauf des Geschehens oder gar den Sieg.
So will denn auch unsere heutige Vorschau nur hinweisen

auf einige Einzelheiten und Notwendigkeiten, deren Kenntnis

38



wir für eine gute Vorbereitung als unerlässliche Voraussetzungen

ansehen: mehr leisten kann und will sie nicht. Und nun
punktweise unsere Hinweise:

1. Die Botschaft des Bundesrates, die wohl demnächst
erscheinen wird, müssen wir eingehend studieren. Spricht sie
auch im Namen des Gesamtbundesrates, so wird doch sehr
wahrscheinlich Bundesrat Wahlen ihr Verfasser sein. Nach
Andeutungen, die bisher zu vernehmen waren, wird sie sich für
die Aufhebung der beiden Ausnahmeartikel einsetzen. Mit
grosser Wahrscheinlichkeit aber wird sie, über den konkret
engen Rahmen der beiden Artikel hinaus, sofort vorstossen zu
einem vertieften und erweiterten Toleranz-Postulat, das alle
religiösen und weltanschaulichen Möglichkeiten, soweit sie
sozial tragbar sind, umfasst und in welches die Sonderpostulate
der Motion v. Moos eingebettet werden. Die Abstimmung über
dieses allgemeine Toleranz-Postulat entscheidet implicit auch
das Schicksal der beiden Ausnahme-Artikel.

2. In der kommenden Auseinandersetzung wird noch stärker
als bisher herausgestellt werden, dass in der Jesuitenfrage
zwischen zwei grundverschiedenen Phasen der Entwicklung
unterschieden werden muss. In der alten Argumentationsphase galt
der Jesuitenorden als das stärkste Bollwerk der kirchlichen
Reaktion; die Möglichkeit einer inneren Entwicklung des

Ordens hielt man für ausgeschlossen; die starre Stabilität des
Ordens drückte sich aus in den stolzen Worten : Sint ut sunt aut
non sint! Zu deutsch: Sie sollen so sein und bleiben, wie sie
jetzt sind, oder sie sollen nicht sein!

Dieser alten Phase wird heute eine neue Phase gegenübergestellt

werden. Man wird sich bemühen zu zeigen, dass der
Jesuitenorden sich nun eben doch von Grund aus gewandelt habe
und dass er heute zu einem der reformfreudigsten Orden der
katholischen Kirche geworden sei. Kardinal Bea gilt als der
würdige Vertreter dieser neuen Phase. Man wird aus dieser
Entwicklung zu einer neuen Phase den Schluss ziehen, dass die
ganze frühere Argumentation gegen die Jesuiten sich gegen die
alte Phase richtet und daher heute hoffnungslos überholt ist.

Unsere Aufgabe wird es sein zu untersuchen, wie weit diese
Lehre von der völligen Umwandlung des Ordens und von den
beiden von Grund aus verschiedenen Phasen der Entwicklung
zu Recht besteht, inwieweit also die frühere Argumentation
gegen den Orden durch die neue Entwicklung ausser Kraft
gesetzt worden ist. Dabei darf nicht übersehen werden, dass der
liberale Flügel des Protestantismus noch stark mit den
Argumenten der alten Phase arbeitet.

3. Was die verschiedenen politischen Parteien als ihre definitive

Stellungnahme herausstellen, muss genau studiert werden;
denn hier hl den Vernehmlassungen der Parteien wird die
grosse Entscheidung auf eidgenössischem Boden vorbereitet.
Bis heute hat sich erst einmal die Freisinnig-demokratische Partei

zu einem Entscheid durchgerungen ; was Dr. Reto Caratsch
darüber in der von der Partei herausgegebenen Zeitschrift
«Politische Rundschau» aussagt, darf als Entscheid der Partei
¦»D-gesprochen werden; er lässt sich in die wenigen Worte
zusammenfassen: Aufhebung aller konfessionellen Sonderbe-
stiinniungen, aber Vertiefung der eidgenössischen Grund- und
Menschenrechte durch ein allgemeingültiges Toleranzstatut, als
e'n Korrelat zu der bereits gewährten Religionsfreiheit.

d- Drei Begriffe werden den Vordergrund der Diskussion
beherrschen :

a^ Glaubens- und Gewissensfreiheit, wie ilui imsere
Bundesverfassung im ersten Satz des Artikels 49 verkündet: «Die
Glaubens- und Gewissensfreiheit ist unverletzlich.»

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

b) Religionsfreiheit — vom Konzil her drängt er sich heute
in die Diskussion hinein.

c) Toleranzgebot.

Die drei Begriffe überschneiden sich mit ihrem Begriffsbestand,

sind aber alle drei in ihrem begrifflichen Kerngehalt
nicht zur Deckung zu bringen. Eine ausgezeiclmete Vorarbeit
zur Klärung dieser Begriffe leistete das «Deutsche Institut für
Bildung und Wissen» auf seiner Tagung vom 19. bis 24. Oktober

1964 über das Thema : «Wahrheit, Freiheit, Toleranz».
Ausführliche und überaus wertvolle Auszüge über diese Tagung
geben die Hefte 1 und 2 1965 der von der Humanistischen
Union herausgegebenen «Vorgänge».

Auch einige Begriffe unserer Bundesverfassung müssen bei
dieser Gelegenheit neu geklärt werden. Was z. B. bedeutet in
Artikel 51 (Jesuitenverbot) der Terminus «Aufnahme finden»?
Der Passus lautet: «Der Orden der Jesuiten und die ihm affi-
liierten Gesellschaften dürfen in keinem Teil der Schweiz
Aufnahme finden.» Seit Jahren aber hat auf dem Riedberg in
Zürich das Apologetische Institut Sitz und Heimat, von dort aus

geht die ausgezeichnet redigierte Zeitschrift «Orientierung» ins
Land hinaus. Jedermann weiss natürlich, dass mit dem
Decknamen «Apologetisches Institut» der Sitz der helvetischen Provinz

des Jesuitenordens gemeint ist und dass «Orientierung»
mit der Stimme des Jesuitenordens in der Schweiz gleichgesetzt

werden muss. Fällt das alles — Haus, Wohnung, Garten
und Sitz der Redaktion der «Orientierung» — nicht unter den

Begriff «Aufnahme finden»?

5. An der bereits erwähnten und gerühmten Tagung des

Deutschen Institutes für Bildung und Wissen sprach Professor
Dr. Hermann Lübbe über «Freiheit und Verbmdlichkeit». So

vage der Titel gehalten ist, sein Vortrag bringt die wertvollsten
Beiträge zur Fassung des Begriffes «Rehgionsfreiheit». Satz für
Satz findet unsere volle und freudige Zustimmung — bis auf
den einen Punkt : Prof. Lübbe meint, die von ihm verlangte
und besthegründete Religionsfreiheit habe auch den Effekt,
«dass dem weltanschaulichen Atheismus und dem Antiklerikalismus

das Wasser abgegraben wird». Diese Behauptung bedarf
einer Ergänzung und Klarstellung; nämlich:

Das sture Anti bloss um des Widerspruchs willen; das sture
Anrennen und Ankämpfen gegen den Gottesbegriff und die
Kirche, nur aus der Lust an der Opposition und an der
Destruktion heraus, das alles hat wirklich wenig positiven Wert
und darf mit der von Lübbe verlangten Religionsfreiheit ruhig
verschwinden. Es gibt aber ein noch ganz anderes Anti, und
hinter diesem anderen Anti steht eine fest und wohlfundierte
weltanschauliche Ueberzeugung, die sich an Wahrheit und
Tatsachengehalt, an Wucht der Evidenz und an Stärke des

Glaubens mit jeder kirchlichen Denomination messen kann;
diese Ueberzeugung ist nicht selbst auch Religion, sie hat aber
Würde, Wahrheit und Tiefe eines religiösen Glaubens. Die von
Lübbe propagierte Religionsfreiheit wird diesen Diesseitsglauben

natürlich genau so schützen müssen wie jede kirchliche
Glaubensform. Im Kampf der Auseinandersetzungen wird diese
Menschenwahrheit auch mit den religiösen Wahrheitsansprü-
chen zusammenstossen, wird von ihnen heftig angefochten und
bekämpft werden; sie muss sich für ihren Bestand zur Wehr

39



setzen. In diesem Kampf kann auf das Anti nicht verzichtet
werden. Dann aber ist das Anti eben nicht mehr nur kämpferischer

Leerlauf, sondern notwendige Funktion einer vollgültigen
weltanschaulichen Position. Diesem funktional gemeinten Anti
wird natürlich durch die Religionsfreiheit in keiner Weise das

Wasser abgegraben — im Gegenteil; die Religionsfreiheit
anerkennt und bestätigt die Rechte dieses weltanschaulich gebundenen

Anti, wie sie ja auch die Rechte der kirchlichen Apologetik

anerkennt. Das musste doch zur Klarstellung und Ergänzung

mit aller Deutlichkeit ausgesprochen werden.

6. Zum Abschluss noch eine Anregung:
Das grosse Toleranzgebot, das uns da von verschiedenen Seiten

her angeboten wird, ist für uns eine Selbstverständlichkeit.
Es ist uns kein Novum, denn der Grundgedanke dieses Angebotes

ist ja in der jetzt geltenden Bundesverfassung schon
enthalten, besonders deutlich im ersten Satz des Artikels 49 : «Die
Glaubens- und Gewissensfreiheit ist unverletzlich.» In dieses

uns seHostverständlich und längst vertraute Toleranzgebot also

wird nun das Postulat von Moos gut eingebaut und
eingewickelt; von der Grundwelle dieses Toleranzgebotes soll der
Wunsch nach Aufhebung der Ausnahmeartikel getragen und
zum Siege geführt werden. Das ist eine taktisch kluge Berechnung,

denn gegen dieses Toleranzgebot anzukämpfen wäre eine
gefährliche moralische Belastung.

Für zwei Gruppen aber in der Schweiz ist dieses Toleranzgebot,

das implicit also die Aufhebung der Ausnahmeartikel
mit sich bringen soll, ein grosses Geschenk — für die Societas
Jesu und für den katholischen Volksteil. Die bisher geltenden
Einschränkungen fallen weg, beide dürfen und können sich
nunmehr freier bewegen und kräftiger entwickeln. Ist es da

ungerecht, von diesen beiden Gruppen für dieses Geschenk eine
Gegenleistung zu verlangen? Wir glauben, dass wir ihnen das

zumuten dürfen, zumuten sogar müssen. Und worin würde sie
bestehen, diese Gegenleistung? Diese beiden Gruppen geben

eine Erklärung ab des Inhalts, dass auch sie sich aufrichtig zu

dieser Toleranz und Religionsfreiheit, deren Nutzniesser sie ja
sein wollen, bekennen; sie sollen uns erklären, dass dieses
Bekenntnis aus einer grundlegenden inneren Ueberzeugung
herauswächst und nicht nur eine taktisch berechnete Konzession
ist. Im Falle von Differenzen sollen wir sie bei diesem Bekenntnis

behaften können.
Die Jesuiten besonders erklären offen, ob das in Tat und

Wahrheit stimmt, dass sie sich aus ihrer früheren erzreaktionä-

ren Vergangenheit lösen, dass sie sich die These der Religionsfreiheit

nunmehr zu eigen machen können. Die Miteidgenossen,
die bereit sind, die Societa Jesu als gleichberechtigten Partner
ohne alle Einschränkungen in ihren staatlichen Verband
aufzunehmen, haben ein Recht darauf, in dieser Frage Klarheit
zu bekommen, damit sie wissen, woran sie sind, mit wem eigentlich

sie es zu tun haben und wem eigentlich sie die volle
Religionsfreiheit geben.

Dem katholischen Volksteil sollte ein solches Bekenntnis
ohnehin nicht mehr schwerfallen; Bekenntnis und Wille zur
Religionsfreiheit sind zwar in der letzten Konzilssession noch

nicht durchgedrungen, sind aber von einer sehr starken
Minderheit — gewisse Berichte sprechen von der Hälfte der
Anwesenden — mit überzeugender Energie vertreten worden. Dieses

Bekenntnis sollte ihnen auch deswegen nicht schwerfallen,
weil sie als Eidgenossen die grosse Tradition der Glaubens- und

Gewissensfreiheit bereits kennen und deren Nutznieser sind

wie alle anderen Religionen und Weltanschauungsgruppen auch.

Werden vom Jesuitenorden sowie vom katholischen Volksteil

diese beiden mit Recht verlangten Garantie-Erklärungen
unumwunden und aufrichtig abgegeben, so wird es vielen
Eidgenossen leichter sein, für die Aufhebung der Ausnahme-Artikel

zu stimmen. Denn weit herum besteht die Befürchtung, dass

diese Aufhebung nur eine Kettenreaktion von weiteren kon-

fessionalistischen Postulaten auslösen und den konfessionellen
Frieden in der Schweiz ernstlich gefährden wird. Für die Auf-

Buchbesprechungen

Gradmann Hans: Das Rätsel des Lebens im Lichte der Forschung.
448 Seiten mit 60 Abbildungen im Text. Ernst-Reinhardt-Verlag
AG, Basel. Leinen Fr. 26.50.

Es wäre dem Buche und den Interessenten eigentlich am besten
gedient, wenn man hier einfach das ausführliche Inhaltsverzeichnis

folgen Hesse, da es nicht möglich ist, in einer dürftigen Besprechung

einen annähernd richtigen Begriff von der Fülle des behandelten

Stoffes zu geben. — Der Verfasser führt den Leser ein in
die geheimnisvollen Vorgänge des biologischen Seins, in das Werden

und die allmähliche Ausgestaltung der Lebensformen von den

einzelligen bis zu den höchstentwickelten. Wir Laien kennen die
Bedeutung des Wortes Biologie; aber die Forschungsarbeit am
unendlich Kleinen, auf der das ganze biologische Wissen, also das

Wissen vom Leben, aufgebaut ist, ist für uns eine Welt der Rätsel.

Wir können dem Verfasser nur dankbar sein dafür, da6s er sich
die Aufgabe gestellt hat, die wissbegierigen, aber nicht
wissenschaftlich geschulten Leser in die schwierigen Probleme einzuführen.

Dankbar aber auch für die Art, wie er es tut: anschaulich in
der stofflichen Darstellung und in einer sehr klaren, von gelehrtem
Schwulst freien Sprache. Die öftere Gegenüberstellung verschiedener

Meinungen regt den Leser noch zusätzlich zum Nachdenken
an.

Der Verfasser bleibt aber nicht beim Biologischen und
Entwicklungsgeschichtlichen stehen; er greift über ins Gebiet der Philosophie

und Psychologie; er berührt unter anderem den Meinungs¬

streit über die Kausalität und Willensfreiheit und betritt damit

Grenzgebiete der Ethik und Soziologie.
Es ist klar, dass ein Werk von dieser strengen Präzision mit

Mystik nichts zu tun haben kann. In den Abschnitten, die das

geistige Sein des Menschen zum Gegenstande haben und worin also

auch das religiöse Moment zur Sprache kommt, findet der
Freidenker die Gutheissung seines naturwissenschaftlich unterbauten
Welt- und Lebensbildes.

Das Buch kann also Menschen, denen es um Erweiterung und

Vertiefung ihrer Kenntnisse zu tun ist, sehr empfohlen werden.

Aber das merke man sich: Es ist kein Buch bloss so zum Lesen —

es will erarbeitet sein. E. Br.

Alex Comfort: «Der aufgeklärte Eros», Plädoyer für eine
menschenfreundliche Sexualmoral, Szczesny-Verlag, München 1964, 22t

Seiten, DM 18.—.

Es scheint, dass die Mauer der Tabus, welche vor noch gar nicht

so vielen Jahren alle Erörterungen über Sexualprobleme vor einer

breiteren Oeffentlichkeit ausschlössen, ins Wanken geraten i«t-

Allerdings in einer keineswegs immer erfreulichen Weise. Im
deutschen Sprachgebiet (und in anderen Ländern herrschen vielfach

ähnliche Verhältnisse) haben aus rein kommerziellen Gründen

heraus die Sensationswochenblätter und die illustrierten Zeitungen
dem «Sex», wie die bequeme moderne Abkürzung lautet, breiten

Raum gewährt, der Film würzt seine Produktion damit immer
starker, um das Publikum vom Fernsehschirm weg- und in die Kinos

hineinzulocken, Reklame und Vergnügungsindustrie bleiben auch

nicht zurück. Doch all das ist meist fragwürdig, und eine neue

bessere Sexualethik wird uns 60 gewiss nicht gegeben. Um so

bemerkenswerter ist es, wenn nun einer der vorurteilsfreiesten Den-

40



hebung der Sonderartikel, für Toleranzangebot und Religionsfrieden

eintreten kann doch nur, wer in dieser Hinsicht nicht
mehr besorgt sein muss.

Weigern sich aber, aus irgendwelchen Gründen, die beiden
Gruppen, dieses Bekenntnis öffentlich abzulegen, so bleiben
Befürchtungen und Misstrauen. Dann wird die Zustimmung zur
Aufhebung der Sonderartikel schwer, ja unmöglich sein. Dann
dürfen sich die beiden Gruppen nicht wundern, wenn die
Abstimmung die erhofften Befreiungen nicht bringt.

Damit haben wir unseren Leser vor einige der Fragen und
Probleme gestellt, die ihm in der kommenden grossen Debatte
mehr oder weniger sanft aufstossen werden. Einige wenige
Hinweise und Anhaltspunkte wollte unsere Vorschau, vorbereitend

und unverbindlich, geben; mehr nicht. Omikron

Bravo, Herr Kirchenratspräsident
Es kommt gewies selten vor, dass wir einem Kirchenratspräsidenten

so recht von Herzen zustimmen können. Wann es
aber einmal vorkommt, dann wollen wir mit unserer Anerkennung

nicht zurückhalten. Also denn Unser Leser weiss bereits
Bescheid über die Trennung der Kirche vom Staat im Kanton
Basel-Stadt; er weiss, dass Bürgerschaft, Arbeiterschaft und
aucli die Kirche sich stark für diese Trennung einsetzten und
dass sie 1910 mit überzeugendem, mit siebenfachem Mehr
beschlossen worden ist; und noch 50 Jahre später, als der Kanton
sich 1961 die Trennung mit allen ihren Einzelheiten wieder
ins Gedächtnis zurückrief, da versicherten auch die Kirchen,
dass die damals vollzogene Trennung als eine gute Lösung sich
in allen Schwierigkeiten vollauf bewährt habe. Heute, 1965
liegen die Dinge anders. In den Vorbereitungen zur
Wiedervereinigung der beiden Halhkantone steht da eine Gruppe von

rehgiösen Eiferern, angeführt vom Kirchenrechtler unserer
Universität, Prof. Dr. Fuchs ; die will von Trennung nichts
mehr wissen; sie will die Trennung aufheben und ersetzen
durch eine Partnerschaft. Und fragen wir nach dem Wesen dieser

Partnerschaft, so erhalten wir folgenden überraschenden
Bescheid: Die Kirche hält fest an ihrer Unabhängigkeit vom
Staat; ihre Autonomie gegenüber dem Staat soll sogar noch
verstärkt werden; aber — der Staat als Partner übernimmt nun
fast ganz die finanzielle Sicherstellung der Kirche. Der «Baselbieter

Kirchenbote» hat da vor einigen Monaten etwas aus der
Schule geplaudert und von 15 000 Franken Minimalsubvention
des Jahres an die einzelnen Pfarrer und Kirchenbeamten
gesprochen.

Das heissen wir eine reichhch unklare und innerlich
widerspruchsvolle Neuerung, eine solche Partnerschaft! Innerlich
will sich die Kirche noch weiter vom Staat trennen als bisher
— aber dieser selbe Staat soll nun doch als Partner den
finanziellen Bestand der Kirche sicherstellen. Deutlicher gesprochen:

Man will sich diesen Staat, als einen offenbar doch
weltlich-minderwertigen Partner, möglichst weit vom Leibe halten,
aber zahlen soll er! Zum Zahlen ist er gut genug! Wir haben
es da mit einem eigenthchen kirchenrechtlichen Monstrum zu
tun!

Nun musste sich im Spätjahr 1964 die protestantische Synode

von Basel-Stadt zur zukünftigen finanziellen Ordnung in
einem eventuellen kommenden Kanton Basel aussprechen. Soll
die Kirche vom Staat Subventionen erhalten — ja oder nein?
So lautete die präzis formulierte Frage. Der Kirchenrat war
gegen alle staatlichen Subventionen und wollte an der bisherigen

Form der Unabhängigkeit der Kirche vom Staat, also an
der Trennung, festhalten. Das Plenum der Synode aber
entschied sich, nach einer Orientierung durch Prof. Fuchs und
nach gepflogener Diskussion, für die staatliche Subvention. Die
ser überraschende Entscheid setzte den Kirchenrat nicht nur in
die Minderheit, sondern auch ins «Unrecht» ; er wehrte sich mit

ker Grossbritanniens, der durch seinen mutigen Nonkonformismus
auf den verschiedensten Gebieten bekannte Alex Comfort in einem
ernsten Buch für eine neue Sexualmoral wirbt. Comfort hat, bevor
er eich an diese Arbeit machte, eine stattliche Anzahl psychologischer,

soziologischer, sexologischer Werke durchgearbeitet, und was
er sagt, beruht auf Erkenntnissen, die auf solider wissenschaftlicher
Basis ruhen. Er hat seinem Werk den Untertitel «Plädoyer für eine
menschenfreundliche Sexualmoral» gegeben, und ungeachtet der
strengen Wissenschaftlichkeit seiner Darlegungen ist es in der Tat
em Plädoyer. Allerdings mehr ein Plädoyer gegen eine veraltete,
antihumanistische Sexualmoral als eines für eine neue
menschenfreundliche. Nicht dass Comfort vor deren Formulierung ausweicht.
Aber hier wäre eine vertieftere Darstellung wohl wünschenswert,
ebenso wie die oft etwas einseitige Exemplifizierung aus der Sphäre
der britischen, allenfalls noch amerikanischen Gesellschaft beim
kontinentalen Leser den Wunsch nach Ergänzung aus seinem eigenen
hebensbereich offenlässt. Aber das ist nun einmal bei vielen
angelsachsischen Autoren so. Comforts Sexualmoral gipfelt in zwei
Forderungen: keine Kinder, wenn diese nicht ausdrücklich gewollt
6|nd und wenn dieses Wollen nicht vor ihnen verantwortet werden
kann und kein Missbrauch der Gefühle anderer. Uns selbst scheint
die erste Forderung zu genügen, denn sie allein bezieht sich so
ausschliesslich auf das Gebiet der Sexualität, dass 6ie unbedingt
Grundlage einer humanistischen Sexualethik sein muss. Beim
Missbrauch von Gefühlen aber ist diese Ausschliesslichkeit nicht
Vorhanden. Zugegeben, wir treffen ihn sehr häufig dort, wo sexuelle
Regungen mit ihm Spiel sind. Doch gibt es solchen Missbrauch von
Gefühlen auch anderswo, so dass seine Verwerfung über das
eigentliche Gebiet der Sexualmoral hinau6reicht. Auch Comfort
w'rd nicht bestreiten, dass zum Beispiel gesunde Vaterlandsliebe

auf vielen Schlachtfeldern Europas von machtlüsternen Herrschern,
Heerführern und den Grossverdienern an den Völkerkriegen schändlich

missbraucht worden ist. Sehr wertvoll ist Comforts Feststellung,

dass eine gesunde Sexualmoral und ein gesundes Sexualleben
sich nur in einer überhaupt gesunden Gesellschaft entwickeln können.

Er erklärt die ungeheuerliche und von so viel Not und Leid
begleitete Diskriminierung der Sexualität durch das Christentum
unter anderem aus dessen Kampf gegen den Hypersexualismus, der
die kranke antike, vor allem spätrömische Gesellschaft kennzeichnete,

weil eben das Christentum einmal die Rolle der aufrührerischen

Opposition gegen die autoritären Zwangs- und Sklavengesellschaften

des Altertums innehatte. Gegenüber der asketischen,
menschenfeindlichen Sexualmoral des Christentums findet Comfort in
seinem Plädoyer so treffend zugespitzte Formulierungen wie «Die
Keuschheit ist so wenig eine Tugend wie die Unterernährung».
Vielleicht reizt dieses Buch zu einer breiteren historischen Darstellung

der Entwicklung, welche die christliche Sexualmoral durch die
Jahrhunderte hindurch genommen und all des unsagbaren Leids,
das sie über die Menschen gebracht hat. Das wäre ebenso
erwünscht wie eine strenge philosophische Untersuchung, all der
Begriffe, die mehr oder weniger mit unserem Sexualleben zu tun
haben. Denn da herrscht als Folge der christlichen Sexualtabus
eine Verwirrung, die bis tief in unsere Alltagssprache reicht und
jede ernste Diskussion über das gesamte Gebiet der Sexualität so
überaus schwierig macht. Gerade dadurch, dass Comfort sich nicht
ins Geschichtliche verliert, sondern mit seinem Plädoyer in der
Gegenwart bleibt, regt er zu weiteren Betrachtungen an. Dieser
Anstoss zu selbständigem Weiterdenken, der von Comforts Buch
ausgeht, ist nicht der geringste der Vorzüge dieser unsern Lesern
sehr nachdrücklich empfohlenen Publikation. Walter Gyssling

41


	Notwendige Vorschau!

