Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 3

Artikel: Religionsgesprach - heute!

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,
Postcheck-Konto VIII 4 88 53.

auch wir Ansichten haben, die Nebenprodukte unserer gering-
wertigen Denktiitigkeit sind — seien sie auch bloss mensch-
licher Humanismus, irdische Selbstanalyse oder heidnische
Missverstindnisse. Wir sind vielleicht mehr um die Menschen
besorgt als Ihr Christen. Einige von uns widmen ihr ganzes
Leben menschlichen Problemen ; Feuerbach sagt weise: «Wahre
Theologie ist Studium des Menschen.» Das war seinerzeit an
lie Adresse derjenigen gerichtet, die die Besinnung um den
Menschen vernachlissigten und dabei Gott als Ausrede be-
nitzten. Wir sind einzig an den Menschen interessiert. Bewusst
oder unbewusst kann ich mich einzig mit dem Problem des
Menschen befassen. Wir sind mit der selbstgerechten Ansicht
der Christen iiber die Menschen nicht einverstanden. Wenn ich
Unwissender innerlich zégernd iiber die Geschichte nachdenke,
erfasst mich Schauder und Ekel iiber die von Christen began-
genen Unmenschlichkeiten. Zugleich iiberkommt mich &dusser-
ste Traurigkeit. Gewiss, das Christentum leistete an die mensch-
liche Gesellschaft einen Beitrag, wenn auch in geringem Masse.
Doch vermdgen wir nicht an die christliche Ansicht iiber den
Menschen in solchem Grade zu glauben, dass wir die hundert
Uebel eines kleinen Guten wegen ignorieren kénnen. Wir er-
leben es oft, dass Christen sich als die Richter der Welt auf-
spielen — hinter den Gittern des Kirchenkifigs. Ich zittere an-
gesichts solcher kluger und alter Taktik. Wenn auch diese
heidnische Gesellschaft nicht vollkommen ist, so gibt es in ihr
doch Ordnung und Gutes. Wie kénnen die Christen, von den
ihnen von dieser Gesellschaft gegebenen Privilegien so reich-
lich profitierend, vom «Wort Gottes» so trunken werden und
sich so selbstgerecht auffithren? Sie konnten sich auf bessere
und harmlosere Weise trunken machen. Gewiss, wir «Fremd-
linge» sind gottlose Leute. Aber warum so aufgeregt iiber un-
sere Weltlichkeit, die Ihr doch auch an die Welt gebunden
seil? Woher nehmt Ihr Euch das Recht, uns «Fremdlinge» zu
tdeln und uns einen unmenschlich hohen Moralstandard zu
predigen? Glaubt Ihr, Gott gebe Euch solche Vollmacht? Dies
fragen wir unser armseliges Gewissen. Ihr aber mégt Euren
Gott fragen.

Christen und Nicht-Christen teilen miteinander dieselben
irdischen Bedingungen und Néte. Doch habt Ihr Euch fairer
Zusammenarbeit entzogen und schaut von hohem Thron auf
uns herunter. Hier sehe ich die grosste Feigheit auf dieser Erde.
Die Christen beniitzen diejenigen, die sich nicht zu Richtern
der Welt aufspielen, sondern an ihr voll teilnehmen, als ihre
Schilde — und sie gelten als sauber, diese pasteurisierten
christlichen Morallehrer! Ich bin erstaunt iiber solchen Oppor-
tunismus, schockiert iiber solche feierliche Schlauheit. Solches
nennt man «religiose Gerechtigkeits! Will jemand leugnen,
dass dies Misshrauch des «Wortes Gottes» ist? Es ist das Elend
fiir die, die auf der Anklagebank sitzen miissen. Deshalb kon-
nen wir nicht schweigen. Wo es um die Menschen geht, da sind
auch wir mit betroffen. Gerade weil wir an den Menschen bren-
nend interessiert sind, miissen wir gegen die einseitigen Mei-
nungen der Christen Stellung beziehen.

Wir sind alle auf der Erde und blicken nach verschiedenen
Sternen. Es ist Tragodie und Komédie zugleich, dass wir bloss
auf anderer Leute rote Nasen achten, wihrend wir doch alle
im selben Boot sitzen. Ich kann iiber diese einfache Wahrheit
nicht lachen. Gldubige wie Ungldubige, mogen sie auf diesen
oder jenen Stern starren, sind ja doch eben Menschen. Weinen
und Lachen sind unsre Gemeinsamkeit. Ich richte an Euch den
Appell, mit uns auf diesem gemeinsamen Grund zusammenzu-
arbeiten und Zwiesprache zu fithren. Héren wir auf, einander
vorwurfsvoll anzustarren. Wir begegnen uns, wenn wir auf-
héren, Gesichter zu schneiden. Wer damit nicht einverstanden
ist, dem sage ich: «Bitte, geh weg mit Deinem grossen Gesicht
und Deiner Theologie.»

Religionsgesprich — heute!

Immer wieder berichtet uns die Presse von Religions- oder
Glaubensgesprichen da und dort in der Welt. Das ist begreif-
lich; die weltanschaulichen Fragen stehen zwar noch nicht im
Vordergrund des Interesses; aber da ist in diesem geistigen
Raum nun doch gar manches in Fluss gekommen und beun-
ruhigt die gegenwiirtige Menschheit.

Natiirlich hat sich der Charakter dieser Gespriche gegeniiber
frither deutlich geiéindert. Es steht hinter ihnen nicht mehr der
blutige Ernst wie zur Zeit der Reformation, da Luther, Zwingli
und andere sich ihren michtigen katholischen Gegnern zur

genwiirtig in 12. Auflage sein 60. Tausend erreicht hat. «Der Teufel
und der liebe Gott» ist Sartres Faust-Drama, spielend im Refor-
nationszeitalter; im Mittelpunkt steht der Held Gotz, der sich nach
Auflehnung gegen Gott zu einer Ethik der Menschlichkeit durch-
tingt, in welcher der Mitmensch den toten Gott im Himmel ersetzt.
Die schmutzigen Hinde» boten eine Auseinandersetzung mit dem
Problem des Kommunismus und der Parteidisziplin. Hoderer, ein
Kommunistenfiithrer auf dem Balkan, geht zugrunde, weil er
Venschlichkeit iiber Realpolitik stellen will. Hugo, der ihn getstet
hat, erkennt, dass der Mensch wichtiger ist als die Strategie der
?arteibonzexl und will lieber sterben als mitschuldig zu werden.
Sein Protest erhebt sich gegen die skrupellose Verwendung des
Menschen fiir ideologische Zwecke: «Ich bin nicht verwendungs-
fihig!“

Die ehrbare Dirne», «Tote ohne Begribnis», «Bei geschlosse-
ten Tiiren, «Die Fliegen»: weitere Beispiele fiir Sartres Kunst, die
Mellung nimmt zu Problemen der Zeit und iiberall Unfreiheit, Un-
techt und Unmenschlichkeit anzuprangern weiss.

«Die Eingeschlossenen von Altona» (Taschenbuch) befasste sich
Wit der moralischen Stumpfheit der deutschen Kriegsverbrecher,
lie heute wieder in Amt und Wiirden sitzen und die alte Politik
der nationalen und antibolschewistischen Borniertheit wieder auf-
Wnehmen gedenken. Sartre schildert einen ehemaligen deutschen

Offizier, der «nicht vergessen kann und auch nicht vergessen will».
Franz Gerlach lebt in einem abgeschiedenen Gelass im Hause seines
Vaters, gejagt und gehetzt von den Halluzinationen seiner Verbre-
chen im Kriege. Er glaubt, in einem zertriimmerten Deutschland
zu sein, das Siihne fiir seine Schuld leistet— sein Vater jedoch hat
seine frithere wirtschaftliche Macht und Grosse wieder erreicht,
und in Deutschland ist alles beim alten geblieben. Um die Tra-
godie des Sohnes rankt sich die Tragédie des Vaters, der an Krebs
erkrankt ist: das Stiick ist auch vorziiglich verfilmt worden (mit
Maximilian Schell in der Hauptrolle) und hat mit Recht in der
Filmfassung Weltruhm erlangt.

In «Nekrassow» wandte sich Sartre der leichten Muse zu. Diese

Komddie erinnert an Gogolschen Humor. Ein vermeintlicher Kreml-
renegat diipiert eine ganze Schar von Drahtziehern der heutigen
Politik und Meinungsbildung und beleuchtet durch die eigene
Hanswurstiade die politische Falschmiinzerei unserer Zeit.
Zuletzt sei noch auf die drei Essays hingewiesen, die unter dem
Titel «Die Transzendenz des Ego» erschienen sind. Sie stellen an
den Leser sehr hohe Anforderungen hinsichtlich philosophischer
Schulung und Belesenheit. Der Titel-Essay setzt sich mit der Lehre
Husserls auseinander. Es folgen die Abhandlungen iiber «Die Ein-
bildungskraft» und «Entwurf einer Theorie der Emotionen».

Polybios

25



offenen Auseinandersetzung stellten; es lastet auch auf ihnen
nicht mehr die furchtbare Entscheidung wie friiher, da an den
Ausgang, an Sieg oder Niederlage im Gesprich das konfessio-
nelle Schicksal einer Stadt, einer Landschaft, eines Landes ge-
bunden war. Trotzdem haben auch die heutigen Religionsge-
spriche ihren hohen Wert, und wir méchten sie nicht missen.
Sie bringen die weltanschaulichen Gegensitze in konzentrierter
Form auf den denkbar schirfsten Ausdruck. Die Umwelt be-
kommt durch diese Gespriche Einblick in Gegensitze, die
sonst verborgen geblieben wiren. So dringt die Kenntnis von
den hier wirksamen Widerspriichen tief und weit in das Be-
wusstsein der gegenwirtigen Menschheit hinein, beunruhigt,
stosst an und wiihlt auf.

Und noch eins: Die Oeffentlichkeit lernt nicht nur die Vor-
kimpfer aus den beiden Lagern kennen, sielernt auch einsehen,
wie ruhig, wie anstindig, wie iiberlegen man heute auch iiber
diese Gegensiitze sprechen kann. Die beiden Gespriichspartner
miissen sich selber gegenseitig ernst nehmen, wenn etwas Posi-
tives herauskommen soll. Von diesem gegenseitigen Ernstneh-
men her ist dann meist nur noch ein Schritt zur gegenseitigen
Achtung — und damit ist nun tatsichlich doch schon sehr viel
gewonnen. Der konfessionell gebundene Fanatiker muss einsehen
und sieht meistens auch ein, dass der ihm gegeniiberstehende
Partner mehr darstellt und auch mehr ist als eine Hollenbrut,
die man mit Verfluchungen und Kirchenstrafen méglichst rasch
wieder in die Hoélle zuriickscheuchen muss. Der Partner aber,
der unsere Auffassung vertritt, sicht seinerseits ein, dass ein
konfessionell gebundener Partner auch nicht immer nur Zelot
und Fanatiker ist, sondern oft ein innerlich unsicherer und ehr-
lich suchender Mensch, der entgegenkommt, soweit er aus sei-
nen konfessionellen Voraussetzungen heraus iiberhaupt ver-
stehen und entgegenkommen kann.

Und noch ein Vorteil: Die fiir solche Glaubensgespriche sich
interessierende Oeffentlichkeit freut sich nicht nur am Schau-
spiel, wenn in der lebhaften Aussprache die Argumente und
Gegenargumente wie Federbille hin und her geworfen werden,
sie gewohnt sich auch langsam an die Tatsache, dass heute al-
lenthalben Ménner und Frauen sichbeherzt derkonfessionellen
Konvention entgegenstellen, den Christenglauben offen in
Frage stellen und ebenso offen fiir ihre eigene, konfessionell
nicht mehr gebundene Welt- und Lebensanschauung ein ein-
driickliches Zeugnis ablegen.

So trafen sich kiirzlich in einem Diisseldorfer Podiumsge-
sprich der berithmte Soziologe und Philosoph Ernst Bloch, der
sich iiberall und offen zu seinem Atheismus bekennt, und der
junge katholische Theologe Prof. Metz von der Universitit
Miinster. Die beiden hervorragenden Gesprichspartner gingen
in eigener Selbstkritik und im gegenseitigen Verstehen so weit,
dass Prof. Bloch fiir die schliesslich doch noch bestehenden
Glaubensdifferenzen scherzhaft eine Art Naturschutzpark ver-
langte.

Wir hoffen, dass wir gelegentlich einmal eines dieser bedeut-

‘samen Religionsgespriche, als Exempel fiir viele andere, in
unserem Blatte etwas ausfiihrlicher darstellen kénnen. 0.

Woas halten Sie davon?

In eigener Sache

Unser Gesinnungsfreund Karl Kiister in Bremen, Herausgeber
der Zeitschrift «Der Funke», hat aus Salzburg einen Brief erhalten,
der mit den Worten beginnt: «Es wundert mich sehr, dass Sie den
Schweizer .Freidenker’ zum Vertrieb iibernehmen, da doch der
Schweizer .Freidenker’ ein veraltet redigiertes Blatt ist.»

Der Briefschreiber stosst sich an den «Auseinandersetzungen mit
der Kirche und ihren Lehren». Das habe friiher einen Sinn gehabt,

26

«da die Leser durch die Schule religios gut unterrichtet waren.
Damals war es eine Ehrensache, in Religion eine 1 zu haben, und
der Religionslehrer war eine Autoritiit.»

Diesem «Damals» stellt er das «Heute» gegeniiber. Dieses sieht
so aus: «Heute lernt fast keiner etwas im Religionsunterricht. Die
Schiiler haben kein Interesse an der Religion und melden sich nur
deshalb vom Religionsunterricht nicht ab, damit sie eine Witz- und
Gaudistunde (eine Entspannung) im Unterrichtsbetrieb haben.»

Diese Darstellung entbehrt jeder Ernsthaftigkeit. Denn: 1. wird
die Jugend von heute religios ebenso griindlich unterrichtet wie
ehemals. Mit dem Kindergarten geht’s an, dann kommen Sonntags
schule, Religionsunterricht in der Schule, in der Kirche (Kinder
lehre) und schliesslich noch der Konfirmandenunterricht.

2. stand es mit dem Verhalten vieler Knaben im Religionsunter.
richt schon friiher nicht zum besten. Ursachen: Uebersiittigung mit
dem immerwiederkehrenden Stoff, der dem kindlichen Verstindnis
so gar nicht angepasst ist, und mangelnde personliche Verbindung
zwischen den Schiilern und einem Lehrer, der wochentlich nur eine
oder zwei Stunden da ist. Das erfahren nicht nur Religionslehrer,
sondern auch andere Fachlehrer, die nicht durch ein gewisses Etwas
in ihrer Personlichkeit oder durch die lebendige, packende Ant
ihres Unterrichts die jungen Leute einfach fiir sich gewinnen.

Der Briefschreiber muss in Salzburg in einer geistig besonders
freien Umgebung leben, dass er die religiose Hochflut unserer Zeit
nicht bemerkt und demnach nicht einsieht, dass heutzutage Auf-
klarung iiber die Rolle der Kirche und den Widersinn ihrer Dog
men so notwendig ist wie je und je. Und es muss ihm entgangen
sein, dass die Jugend von heute, die nach ihm nur des Gaudiums
wegen sich nicht vom Religionsunterricht abmeldet, einige Jahre
spiter, wenn’s ans Heiraten geht, die Ehe von der Kirche einsegnen
ldsst, dann die Kinder durch die Taufe der christlichen Gemein-
schaft «einverleibt» und bei Todesfillen den Pfarrer herbeiholt.
den sie nach den Worten des Briefschreibers in den Religions
stunden als Hanswurst oder Hofnarren einschiitzte!

Der Herr in Salzburg scheint es aber mit den Dingen iiberhaupt
nicht gar ernst und genau zu nehmen, behauptet er doch, unser
«Freidenker» sei auf die Schweizer abgestimmt, «wie schon der
Name sagt». Er hat sich also nicht einmal die Miihe genommen, sich
den Titel unseres Blattes rasch anzusehen, der nicht «Schweizer
Freidenker», sondern einfach «Freidenker» heisst. Dass wir in er
ster Linie Verhiltnisse und Vorkommnisse weltanschaulicher Art
in unserem eigenen Lande besprechen, diirfte als selbstverstiindlich
gelten. In Salzburg wird man sich auch wenig um den Posaunen-
engel kiilmmern, der auf einem Ziircher Friedhof steht.

Unser Gesinnungsfreund Kiister in Bremen kennt unser Blatt
schon lange. Er hat genau gewusst, was er tat, als er den Vertrieb
iibernahm. Wir danken ihm fiir seine Bemiihungen.

Redaktion

Offener Brief an Herrn Pfr. Dr. Peter Vogelsanger, Ziirich

Sehr geehrter Herr Pfarrer,

in der Weihnachtsausgabe 1964 der «NZZ» wandten Sie sich in
einem umfangreichen Leitartikel an ein weiteres Lesepublikum
woraus dieses wohl das Recht ableiten darf, darauf so oder so, zu-
stimmend oder ablehnend, zu reagieren. Von diesem Recht mdchte
ich gern in aller Kiirze, wenn auch ein Weilchen post festum, Ge:
brauch machen.

Als Agnostiker und Freund des Evolutioniren Humanismus an-
gelsichsischer Prigung (Julian Huxley, Margaret Knight u. a).
aber auch der Wertphilosophie des deutschen Pfortekreises kann
ich begreiflicherweise mit Ihrer «Weihnachtsbotschaft» nicht ge
rade viel anfangen: man wird sich iiberhaupt mit der leidigen Tat
sache abfinden miissen, dass es Zeitgenossen gibt — vielleicht mebr
als wir glauben —, die, ungeachtet einer gegenwiirtig geradezu hek-
tischen Betriebsamkeit der christlichen Kirchen, das abstruse christ
liche Dogma und die zugehérige zeitbedingt-primitive Do-ut-des
Moral mit Himmelsgliick und Héllenpein ablehnen (von der phar
tastischen sogenannten Interimsethik ganz zu schweigen). Istesdem
Menschen des 20. Jahrhunderts wirklich zu verargen, wenn er nach
einem zeitgemiss-wissenschaftlichen Weltbild und einer auf wahrer
Menschlichkeit, zum Beispiel Albert Schweitzers «Ehrfurcht vor
dem Leben» gegriindeten Ethik Ausschau halt?

Was mir aber die Feder in die Hand driickte, war der folgcﬂde
Passus Ihrer Weihnachtsbotschaft:



	Religionsgespräch - heute!

