
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 3

Artikel: Religionsgespräch - heute!

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto VLTI 4 88 53.

auch wir Ansichten haben, die Nebenprodukte unserer
geringwertigen Denktätigkeit sind — seien sie auch bloss menschlicher

Humanismus, irdische Selbstanalyse oder heidnische
Missverständnisse. Wir sind vielleicht mehr um die Menschen
besorgt als Ihr Christen. Einige von uns widmen ihr ganzes
Leben menschlichen Problemen; Feuerbach sagt weise: «Wahre
Theologie ist Studium des Menschen.» Das war seinerzeit an
die Adresse derjenigen gerichtet, die die Besinnung um den
Menschen vernachlässigten und dabei Gott ab) Ausrede
benützten. Wir sind einzig an den Menschen interessiert. Bewusst
oder imbewusst kann ich mich einzig mit dem Problem des

Menschen befassen. Wir sind mit der selbstgerechten Ansicht
der Christen über die Menschen nicht einverstanden. Wenn ich
Unwissender innerlich zögernd über die Geschichte nachdenke,
erfasst mich Schauder und Ekel über die von Christen begangenen

Unmenschlichkeiten. Zugleich überkommt mich äusser-
ste Traurigkeit. Gewiss, das Christentum leistete an die menschliche

Gesellschaft einen Beitrag, wenn auch in geringem Masse.
Doch vermögen wir nicht an die christliche Ansicht über den
Menschen in solchem Grade zu glauben, dass wir die hundert
Uebel eines kleinen Guten wegen ignorieren können. Wir
erleben es oft, dass Christen sich als die Richter der Welt
aufspielen — hinter den Gittern des Kirchenkäfigs. Ich zittere
angesichts solcher kluger und alter Taktik. Wenn auch diese
heidnische Gesellschaft nicht vollkommen ist, so gibt es in ihr
doch Ordnung und Gutes. Wie können die Christen, von den
ihnen von dieser Gesellschaft gegebenen Privilegien so reichlich

profitierend, vom «Wort Gottes» so trunken werden und
sich so selhstgerecht aufführen? Sie könnten sich auf bessere
und harmlosere Weise trunken machen. Gewiss, wir «Fremdlinge»

sind gottlose Leute. Aber warum so aufgeregt über unsere

Weltlichkeit, die Ihr doch auch an die Welt gebunden
seid? Woher nehmt Ihr Euch das Recht, uns «Fremdlinge» zu
tadeln imd uns einen unmenschlich hohen Moralstandard zu
predigen? Glaubt Ihr, Gott gebe Euch solche Vollmacht? Dies
fragen wir unser armseliges Gewissen. Ihr aber mögt Euren
Gott fragen.

genwärtig in 12. Auflage sein 60. Tausend erreicht hat. «Der Teufel
und der liebe Gott» ist Sartres Faust-Drama, spielend im Refor-
mationszeitalter; im Mittelpunkt steht der Held Götz, der sich nach
Auflehnung gegen Gott zu einer Ethik der Menschlichkeit durch-
r|ngt, in welcher der Mitmensch den toten Gott im Himmel ersetzt.
"Die schmutzigen Hände»_ boten eine Auseinandersetzung mit dem
Problem des Kommunismus und der Parteidisziplin. Höderer, ein
Kommunistenführer auf dem Balkan, geht zugrunde, weil er
Menschlichkeit über Realpolitik stellen will. Hugo, der ihn getötet
hat, erkennt, dass der Mensch wichtiger ist als die Strategie der
Parteibonzen und will lieber sterben als mitschuldig zu werden.
Sein Protest erhebt sich gegen die skrupellose Verwendung des
Menschen für ideologische Zwecke: «Ich bin nicht verwendungs-
fähig!»

«Die ehrbare Dirne», «Tote ohne Begräbnis», «Bei geschlossenen

Türen, «Die Fliegen»: weitere Beispiele für Sartres Kunst, die
Stellung nimmt zu Problemen der Zeit und überall Unfreiheit,
Unecht uud Unmenschlichkeit anzuprangern weiss.

«Die Eingeschlossenen von Altona» (Taschenbuch) befasste sich
mit der moralischen Stumpfheit der deutschen Kriegsverbrecher,
die heute wieder in Amt und Würden sitzen und die alte Politik
der nationalen und antibolschewistischen Borniertheit wieder
aufzunehmen gedenken. Sartre schildert einen ehemaligen deutschen

Christen und Nicht-Christen teilen miteinander dieselben
irdischen Bedingungen und Nöte. Doch habt Ihr Euch fairer
Zusammenarbeit entzogen und schaut von hohem Thron auf
uns herunter. Hier sehe ich die grösste Feigheit auf dieser Erde.
Die Christen benützen diejenigen, die sich nicht zu Richtern
der Welt aufspielen, sondern an ihr voll teilnehmen, als ihre
Schilde — und sie gelten als sauber, diese pasteurisierten
christlichen MoraUehrer Ich bin erstaunt über solchen
Opportunismus, schockiert über solche feierhehe Schlauheit. Solches

nennt man «religiöse Gerechtigkeit»! Will jemand leugnen,
dass dies Missbrauch des «Wortes Gottes» ist? Es ist das Elend
für die, die auf der Anklagebank sitzen müssen. Deshalb können

wir nicht schweigen. Wo es um die Menschen geht, da sind
auch wir mit betroffen. Gerade weil wir an den Menschen brennend

interessiert sind, müssen wir gegen die einseitigen
Meinungen der Christen Stellung beziehen.

Wir sind alle auf der Erde und blicken nach verschiedenen
Sternen. Es ist Tragödie und Komödie zugleich, dass wir bloss
auf anderer Leute rote Nasen achten, während wir doch alle
im selben Boot sitzen. Ich kann über diese einfache Wahrheit
nicht lachen. Gläubige wie Ungläubige, mögen sie auf diesen
oder jenen Stern starren, sind ja doch eben Menschen. Weinen
und Lachen sind unsre Gemeinsamkeit. Ich richte an Euch den
Appell, mit uns auf diesem gemeinsamen Grund zusammenzuarbeiten

und Zwiesprache zu führen. Hören wir auf, einander
vorwurfsvoll anzustarren. Wir begegnen uns, wenn wir
aufhören, Gesichter zu schneiden. Wer damit nicht einverstanden
ist, dem sage ich: «Bitte, geh weg mit Deinem grossen Gesicht
und Dehler Theologie.»

Religionsgespräch — heute!

Immer wieder berichtet uns die Presse von Religions- oder
Glaubensgesprächen da und dort in der Welt. Das ist begreiflich;

die weltanschaulichen Fragen stehen zwar noch nicht im
Vordergrund des Interesses; aber da ist in diesem geistigen
Raum nun doch gar manches in Fluss gekommen und
beunruhigt die gegenwärtige Menschheit.

Natürlich hat sich der Charakter dieser Gespräche gegenüber
früher deutlich geändert. Es steht hinter ihnen nicht mehr der
blutige Ernst wie zur Zeit der Reformation, da Luther, Zwingli
und andere sich ihren mächtigen katholischen Gegnern zur

Offizier, der «nicht vergessen kann und auch nicht vergessen will».
Franz Gerlach lebt in einem abgeschiedenen Gelass im Hause seines
Vaters, gejagt und gehetzt von den Halluzinationen seiner Verbrechen

im Kriege. Er glaubt, in einem zertrümmerten Deutschland
zu sein, das Sühne für seine Schuld leistet— sein Vater jedoch hat
seine frühere wirtschaftliche Macht und Grösse wieder erreicht,
und in Deutschland ist alles beim alten geblieben. Um die
Tragödie des Sohnes rankt sich die Tragödie des Vaters, der an Krebs
erkrankt ist: das Stück ist auch vorzüglich verfilmt worden (mit
Maximilian Schell in der Hauptrolle) und hat mit Recht in der
Filmfassung Weltruhm erlangt.

In «Nekrassoiv» wandte sich Sartre der leichten Muse zu. Diese
Komödie erinnert anGogolschen Humor. Ein vermeintlicher
Kremlrenegat düpiert eine ganze Schar von Drahtziehern der heutigen
Politik und Meinungsbildung und beleuchtet durch die eigene
Hanswurstiade die politische Falschmünzerei unserer Zeit.
Zuletzt sei noch auf die drei Essays hingewiesen, die unter dem
Titel «Die Transzendenz des Ego» erschienen sind. Sie stellen an
den Leser sehr hohe Anforderungen hinsichtlich philosophischer
Schulung und Belesenheit. Der Titel-Essay setzt sich mit der Lehre
Husserls auseinander. Es folgen die Abhandlungen über «Die
Einbildungskraft» und «Entwurf einer Theorie der Emotionen».

Polybios

25



offenen Auseinandersetzung stellten; es lastet auch auf ihnen
nicht mehr die furchtbare Entscheidung wie früher, da an den
Ausgang, an Sieg oder Niederlage im Gespräch das konfessionelle

Schicksal einer Stadt, einer Landschaft, eines Landes
gebunden war. Trotzdem haben auch die heutigen Religionsgespräche

ihren hohen Wert, und wir möchten sie nicht missen.
Sie bringen die weltanschaulichen Gegensätze in konzentrierter
Form auf den denkbar schärfsten Ausdruck. Die Umwelt
bekommt durch diese Gespräche Einblick in Gegensätze, die
sonst verborgen geblieben wären. So dringt die Kenntnis von
den hier wirksamen Widersprüchen tief und weit in das Be-
wusstsein der gegenwärtigen Menschheit hinein, beunruhigt,
slösst an und wühlt auf.

Und noch eins: Die Oeffentlichkeit lernt nicht nur die
Vorkämpfer aus den beiden Lagern kennen, sie lernt auch einsehen,
wie ruhig, wie anständig, wie überlegen man heute auch über
diese Gegensätze sprechen kann. Die beiden Gesprächspartner
müssen sich selber gegenseitig ernst nelunen, wenn etwas Positives

herauskommen soll. Von diesem gegenseitigen Ernstneh-
nien her ist dann meist nur noch ein Schritt zur gegenseitigen
Achtung — und damit ist nun tatsächlich doch schon sehr viel
gewonnen. Der konfessionell gebundene Fanatiker muss einsehen
und sieht meistens auch ein, dass der ihm gegenüberstehende
Partner mehr darstellt und auch mehr ist als eine Höllenbrut,
die man mit Verfluchungen und Kirchenstrafen möglichst rasch
wieder in die Hölle zurückscheuchen muss. Der Partner aber,
der unsere Auffassung vertritt, sieht seinerseits ein, dass ein
konfessionell gebundener Partner auch nicht innner nur Zelot
und Fanatiker ist, sondern oft ein innerlich unsicherer und ehrlich

suchender Mensch, der entgegenkommt, soweit er aus
seinen konfessionellen Voraussetzungen heraus überhaupt
verstehen und entgegenkommen kann.

Und noch ein Vorteil : Die für solche Glaubensgespräche sich
interessierende Oeffentlichkeit freut sich nicht nur am Schauspiel,

wenn in der lebhaften Aussprache die Argumente und
Gegenargumente wie Federbälle hin imd her geworfen werden,
sie gewöhnt sich auch langsam an die Tatsache, dass heute
allenthalben Männer und Frauen sichbeherzt der konfessionellen
Konvention entgegenstellen, den Christenglauben offen in
Frage stellen und ebenso offen für ihre eigene, konfessionell
nicht mehr gebundene Welt- und Lebensanschauung ein
eindrückliches Zeugnis ablegen.

So trafen sich kürzlich in einem Düsseldorfer Podiumsgespräch

der berühmte Soziologe und Philosoph Emst Bloch, der
sich überall und offen zu semem Atheismus bekennt, und der
junge katholische Theologe Prof. Metz von der Universität
Münster. Die beiden hervorragenden Gesprächspartner gingen
in eigener Selbstkritik imd im gegenseitigen Verstehen so weit,
dass Prof. Bloch für die schliesslich doch noch bestellenden
Glaubensdifferenzen scherzhaft eine Art Naturschutzpark
verlangte.

Wir hoffen, dass wir gelegentlich einmal eines dieser bedeutsamen

Religionsgespräche, als Exempel für viele andere, in
unserem Blatte etwas ausführlicher darstellen können. 0.

Was halten Sie davon?

7/i eigener Sache

Unser Gesinnungsfreund Karl Küster in Bremen, Herausgeber
der Zeitschrift «Der Funke», hat aus Salzburg einen Brief erhalten,
der mit den Worten beginnt: «Es wundert mich sehr, dass Sie den
Schweizer Freidenker' zum Vertrieb übernehmen, da doch der
Schweizer .Freidenker' ein veraltet redigiertes Blatt ist.»

Der Briefschreiber stösst sich an den «Auseinandersetzungen mit
der Kirche und ihren Lehren». Das habe früher einen Sinn gehabt.

«da die Leser durch die Schule religiös gut unterrichtet waren.
Damals war es eine Ehrensache, in Religion eine 1 zu haben, und

der Religionslehrer war eine Autorität.»
Diesem «Damals» stellt er das «H,eute» gegenüber. Dieses sieht

so aus: «Heute lernt fast keiner etwas im Religionsunterricht. Die

Schüler haben kein Interesse an der Religion und melden sich nur

deshalb vom Religionsunterricht nicht ab, damit sie eine Witz- und

Gaudistunde (eine Entspannung) im Unterrichtsbetrieb haben.»
Diese Darstellung entbehrt jeder Ernsthaftigkeit. Denn: 1. wird

die Jugend von heute religiös ebenso gründlich unterrichtet wie

ehemals. Mit dem Kindergarten geht's an, dann kommen Sonntags-
schule, Religionsunterricht in der Schule, in der Kirche (Kinder-
lehre) und schliesslich noch der Konfirmandenunterricht.

2. stand es mit dem Verhalten vieler Knaben im Religionsunterricht
schon früher nicht zum besten. Ursachen: Uebersättigung mit

dem immerwiederkehrenden Stoff, der dem kindlichen Verständnis
so gar nicht angepasst ist, und mangelnde persönliche Verbindung
zwischen den Schülern und einem Lehrer, der wöchentlich nur eine

oder zwei Stunden da ist. Das erfahren nicht nur Religionslehrer.
sondern auch andere Fachlehrer, die nicht durch ein gewisses Etwas

in ihrer Persönlichkeit oder durch die lebendige, packende Art

ihres Unterrichts die jungen Leute einfach für sich gewinnen.
Der Briefschreiber muss in Salzburg in einer geistig besonderfreien

Umgebung leben, dass er die religiöse Hochflut unserer Zeil

nicht bemerkt und demnach nicht einsieht, dass heutzutage
Aufklärung über die Rolle der Kirche und den Widersinn ihrer
Dogmen so notwendig ist wie je und je. Und es muss ihm entgangen
sein, dass die Jugend von heute, die nach ihm nur des Gaudiums

wegen sich nicht vom Religionsunterricht abmeldet, einige Jahre

später, wenn's ans Heiraten geht, die Ehe von der Kirche einsegnen
lässt, dann die Kinder durch die Taufe der christlichen Gemeinschaft

«einverleibt» und bei Todesfällen den Pfarrer herbeiholt.
den sie nach den Worten des Briefschreibers in den Religion»-
stunden als Hanswurst oder Hofnarren einschätzte!

Der Herr in Salzburg scheint es aber mit den Dingen überhaupt
nicht gar ernst und genau zu nehmen, behauptet er doch, unser

«Freidenker» sei auf die Schweizer abgestimmt, «wie schon der

Name sagt». Er hat sich also nicht einmal die Mühe genommen, sich

den Titel unseres Blattes rasch anzusehen, der nicht «Schweizer

Freidenker», sondern einfach «Freidenker» heisst. Dass wir in
erster Linie Verhältnisse und Vorkommnisse weltanschaulicher Art

in unserem eigenen Lande besprechen, dürfte als selbstverständlich

gelten. In Salzburg wird man sich auch wenig um den Posaunenengel

kümmern, der auf einem Zürcher Friedhof steht.
Unser Gesinnungsfreund Küster in Bremen kennt unser Blatt

schon lange. Er hat genau gewusst, was er tat, als er den Vertrieb

übernahm. Wir danken ihm für seine Bemühungen.
Redaktion

Offener Brief an Herrn Pfr. Dr. Peter Vogelsanger, Zürich

Sehr geehrter Herr Pfarrer,
in der Weihnachtsausgabe 1964 der «NZZ» wandten Sie sich in

einem umfangreichen Leitartikel an ein weiteres Lesepublikum.
woraus dieses wohl das Recht ableiten darf, darauf so oder so,

zustimmend oder ablehnend, zu reagieren. Von diesem Recht möchte

ich gern in aller Kürze, wenn auch ein Weilchen post festum,
Gebrauch machen.

Als Agnostiker und Freund des Evolutionären Humanismus
angelsächsischer Prägung (Julian Huxley, Margaret Knight u. a.)-

aber auch der Wertphilosophie des deutschen Pfortekreises kann

ich begreiflicherweise mit Ihrer «Weihnachtsbotschaft» niclit
gerade viel anfangen: man wird sich überhaupt mit der leidigen
Tatsache abfinden müssen, dass es Zeitgenossen gibt — vielleicht mehr

als wir glauben — die, ungeachtet einer gegenwärtig geradezu
hektischen Betriebsamkeit der christlichen Kirchen, das abstruse
christliche Dogma und die zugehörige zeitbedingt-primitive Do-ut-dcs-

Moral mit Himmelsglück und Höllenpein ablehnen (von der
phantastischen sogenannten Interimsethik ganz zu schweigen). Ist es de™

Menschen des 20. Jahrhunderts wirklich zu verargen, wenn er nach

einem zeitgemäss-wissenschaf tlichen Weltbild und einer auf wahrer

Menschlichkeit, zum Beispiel Albert Schweitzers «Ehrfurcht vor

dem Lehen» gegründeten Ethik Ausschau hält?
Was mir aber die Feder in die Hand drückte, war der folgende

Passus Ihrer Weihnachtsbotschaft:

26


	Religionsgespräch - heute!

