Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 3

Artikel: Die Wahrheit unser Ziel

Autor: Titze, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411290

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gen frei gemacht haben und daher mit ungetriibteren Augen
um uns und in die Zukunft blicken kénnen. Das ist die grosse
Aufgabe, die vor uns liegt und die wir im geistigen Wettstreit
mit anderen zu 16sen haben. Denn wir sind natiirlich nicht die
einzigen, die diese Situation erkannt haben. Die spiirbaren
Mingel und Gefahren der modernen Industriegesellschaft ha-
ben allerorts Denker, Philosophen, Sozialwissenschaftler auf
den Plan gerufen, und auch die Kirchen beschiftigten sich
schon seit einiger Zeit mit diesen Problemen. Das ganze Konzil
in Rom ist ja im Grunde nichts anderes als ein Versuch, die
Einrichtungen der katholischen Kirche den verinderten Zeit-
und Gesellschaftshbedingungen anzupassen und Mittel und For-
men zu finden, dank derensie ihrem Einflussschwund begegnen
und wieder erstarken kann. Dass ihr das wohl nicht gelingen
wird, enthebt uns nicht der Verpflichtung, unsere Losungen
des Problems durchzudenken und zur Diskussion zu stellen.
Noch immer werden die Gehirne der Jugend mit allerhand
scholastischem und dogmatischem Kleister gefiillt, obwohl ge-
rade heute die jungen Menschen ihre Zeit und Kraft nétiger
hitten, um die immer komplizierter werdenden Probleme des
Wissens und der Gesellschaft zu erfassen und sich auf ihre
Bewiltigung vorzubereiten. Der Arbeit an der Jugend und fiir
die Jugend muss in den kommenden Jahren ganz anders in
das Zentrum unseres Wirkens gestellt werden als bisher. Das
muss einmal offen ausgesprochen und kann heute um so
schmerzloser gesagt werden, als in einigen unserer Ortsgruppen
recht schéne und hoffnungsvolle Ansiitze in dieser Hinsicht zu
beobachten sind. Vielleicht miissen manche von uns sich noch
selbst von einigen Vorurteilen frei machen, um den Weg zu
Hirn und Herz der Jugend zu finden. Aber das Ueberwinden
von Vorurteilen — es miissen dies ja keineswegs immer religiose
sein, es gibt genug gesellschaftliche, #sthetische und andere —

ist fiir den echten Freidenker das tidgliche Brot seiner geistigen
Arbeit. Mag die Erinnerung die Vergangenheit noch so rosig
verkldren, das Rad ladsst sich nicht zuriickdrehen, wir miissen
uns mutvoll dem Neuen zuwenden, das unvermeidlich ist, und
dafiir sorgen, dass es gut werde, d. h. vom Geiste eines echten
Humanismus erfiillt. Wir Freidenker wissen ja eines: wir wer-
den nicht weiterleben in irgend einem Elysium oder Paradies,
wir leben in nichts weiter als im Gedenken der kommenden
Generation, in unseren Nachkommen, den eigenen und allen
denen, die wir mit unserem Geistesgut befruchten und denen
wir den rechten Weg zu angst- und illusionsfreier, frohlicher
Bewiiltigung des Lebens zeigen. An uns selbst liegt es, dafiir zu
sorgen, dass dereinst in weiteren fiinfzig Jahren, wenn wieder
ein Jubildum naht, unserer mit gleicher Liebe gedacht wird,
wie wir heute, anlésslich des 50jihrigen Bestehens des «Frei-
denkers», derer gedenken, die ihn geschaffen und hingebend an
ihm gearbeitet haben. Walter Gyssling

Die Wahrheit unser Ziel

Im Leben des Menschen spielt die Wahrheit eine grofle
Rolle. Schon als Kinder werden wir belehrt, immer die Wahr-
heit zu sagen, was iibrigens gar nicht nétig wire, wenn wir
nicht mit der Liige bekannt geworden wiren, wir diese nicht
an unseren Vorbildern, vor allem den Eltern, wahrgenommen
hitten. Am Liigen der Kinder sind immer schlechte Vorbilder
schuld, von allein liigt kein Kind. Und als Kinder suchen wir
nach der Wahrheit, wir fragen schon nach dem «Warum». Wir
wollen die Griinde zu allem, was uns begegnet und wovon wir
horen, wissen. Noch ist uns als Kinder alles neu und nichts

Das Kriegsgebet

Es war eine grosse, erhebende Zeit. Das Land stand unter Waf-
fen, der Krieg war ausgebrochen, in jeder Brust brannte das heilige
Feuer des Patriotismus, die Trommeln schlugen, Militirkapellen
bliesen, Spielzeugpistolen knallten, gebiindelte Schwirmer zischten
und spriihten; ein flatterndes Gewirr von Fahnen leuchtete in der
Sonne, Fahnen in jeder Hand und auf Balkonen und Dachern bis
weit in die schwindende, verblassende Ferne; jeden Tag marschier-
ten die jungen Freiwilligen die breite Strasse entlang, strahlend
und schmuck in der neuen Uniform, und wenn sie vorbeischwenk-
ten, jubelten ihnen die stolzen Viter, Miitter, Schwestern und Lieb-
chen mit vor Riihrung und Gliick bewegter Stimme zu; jeden
Abend lauschte die Menge auf iiberfiillten Versammlungen mit an-
gehaltenem Atem der patriotischen Redekunst, welche die tiefsten
Tiefen ihres Herzens aufwiihlte und welche sie nur fiir kurze
Augenblicke mit orkanartigem Beifall unterbrachen, wobei ihnen
Trinen iiber die Wangen liefen; in den Kirchen predigten die Pfar-
rer Ergebenheit gegeniiber Fahne und Vaterland; sie riefen den
Gott der Schlachten an und erflehten mit insbriinstigen Ergiissen
der Beredsamkeit, die jeden Zuhorer bewegten, seine Hilfe fiir un-
sere gute Sache. Es war wirklich eine frohe und freudvolle Zeit,
und das halbe Dutzend unbesonnener Geister, die es wagten, den
Krieg zu missbilligen und seine Gerechtigkeit zu bezweifeln, er-
hielten sofort eine so eindringliche und heftige Warnung, dass sie
um ihrer personlichen Sicherheit willen schnell von der Bildfliche
verschwanden, um nicht mehr auf diese Weise Anstoss zu erregen.

Der Sonntagmorgen kam — am folgenden Tag wiirden die Ba-
taillone an die Front ziehen; die Kirche war voll; die Freiwilligen
waren dabei, die jungen Gesichter erleuchtet von Kriegstraumen —
Visionen von dem ungestimen Vormarsch, der sich ballenden
Durchschlagskraft, dem Sturmangriff, von blitzenden Sibeln, der
Flucht des Feindes, dem Schlachtenlirm, dem alles umbhiillenden
Rauch, der Verfolgungsjagd, der Uebergabe! Dann die Heimkehr
aus dem Krieg, gebriunte Helden, jubelnd begriisst, verehrt, auf

20

goldene Hohen des Ruhmes getragen! Bei den Freiwilligen sassen
ihre Lieben, stolz und gliicklich, beneidet von den Nachbarn und
Freunden, die keine Sohne oder Briider besassen, die sie auf das
Feld der Ehre hitten senden konnen, damit sie dort fiir die Fahne
siegen oder andernfalls den ehrenhaftesten aller ehrenhaften Tode
sterben konnten. Der Gottesdienst nahm seinen Verlauf; ein Kriegs-
kapitel aus dem Alten Testament wurde verlesen; das erste Gebet
wurde gesprochen; ihm folgte ein Orgelschall, welcher das Gebiude
erschiitterte, und wie in plétzlicher Eingebung erhoben sich alle
mit glihenden Augen und pochenden Herzen und stiessen jene ge-
waltige Anrufung hervor:

Allfurchtbarer Gott! Der Du gebietest,
Donner Deine Fanfare und Blitz Dein Schwert!

Dann kam das «lange» Gebet. Niemand konnte sich erinnern, je
etwas Aehnliches an leidenschaftlichem Flehen und ergreifender,
schoner Sprache gehort zu haben. Der Kern seiner demiitigen Bitte
war, unser aller immergnidiger und giitiger Vater mége iiber un-
sere edlen jungen Soldaten wachen, ihnen beistehen, sie trosten und
in ihrem patriotischen Werk ermutigen; er moge sie segnen, sie am
Tage ds_r Schlacht und in der Stunde der Gefahr beschiitzen, ihuen
seine michtige Hand leihen, sie stark und zuversichtlich machen
und unbesiegbar in dem blutigen Sturm; er mége ihnen helfen, den
Feind zu vernichten, und ihnen, ihrer Fahne und ihrem Lande un-
vergingliche Ehre und ewigen Ruhm gewiihren . . .

Ein betagter Fremder trat ein und ging mit langsamem, laut-
losem Schritt durch den Mittelgang, die Augen auf den Geistlichen
gerichtet, die hohe Gestalt mit einem Gewand bekleidet, das bis zu
den Fiissen reichte, den Kopf unbedeckt, das weisse Haar in einem
schiumenden Katarakt bis auf die Schultern fallend, das zer
furchte Gesicht unnatiirlich bleich, ja geisterhaft blass. Wihrend
ihm alle Augen verwundert folgten, ging er seinen stillen Weg
weiter; ohne Zigern stieg er zum Prediger hinauf und stellte sich
wartend neben ihn. Der Prediger setzte mit geschlossenen Lidern
sein bewegendes Gebet fort, ohne den Fremden zu bemerken, und
beendete es schliesslich mit folgenden, flehentlich hervorgebrach-



selbstverstiindlich und gewohnt. Daher wollen wir den Grund
auch von Dingen und Ereignissen wissen, welche fiir die Er-
wachsenen so selbstverstindlich sind, daf3 diese solche Fragen
fiir dumm und albern halten. Diese schimpfen auf solche Fra-
gerei der Kinder in ihrem «Warumsy-Alter und sind sich véllig
unbewuBt, wie viel MiBltrauen, Eattduschung und Unaufrich-
tigkeit sie dadurch in die Seele des Kindes hineinbringen. Den
Grund eines Ereignisses oder Dinges zu wissen, erscheint dem
Kinde die Wahrheit ergriffen und das Ereignis begriffen zu
haben. Nicht nur das Kind, auch der Erwachsene ist erst dann
befriedigt, wenn er Griinde weil}. Kennt er den Grund, so ist
er von der Wahrheit iiberzeugt. Aber der Grund allein geniigt
nicht immer. Bei einer Tat eines Menschen kann der Grund,
als Motiv, wohl die Tat verstindlich machen; aber ob sie wirk-
lich geschehen ist, weifl man darum noch nicht. Man braucht
noch Bestiitigungen durch Gestindnisse oder eigene Erlebnisse.
Der Grund der Tat mag klar sein, er gibt aber nur deren Mog-
lichkeit an, nicht aber ihre Tatsichlichkeit. Diese kann nur
durch Erfahrungen bestiitigt werden. In der Politik méchten
wir gerne «hinter die Kulissen» schauen, um die Wahrheit zu
erfahren. In der Wirtschaft, in familidiren Angelegenheiten
mochten wir oft wissen, was wirklich dahinter steckt, weil aber
mgehorige Erfahrungen fehlen, kommen wir nicht hinter die
Wahrheit. Besonders in religiosen Dingen suchen wir die
Wahrheit und bedauern hierbei die Unméglichkeit, Bestiti-
gungen fiir alle phantastischen, dogmatischen Erzihlungen zu
erhalten. Wir miissen glauben, was uns vorgesetzt wird, und
wenn wir es nicht tun, so kann dies fiir uns ewige Pein zur
Folge haben. Griinde und Bestitigungen fiir ein Leben nach
dem Tode, fiir den religiosen Himmel und die Hélle, fiir die
Unsterblichkeit der Seele, fiir das Dasein eines allmichtigen
Gottes gibt es nicht. Wir miissen es glauben als unbeweisbare
und unbestiitigte «Wahrheits.

Kein Wunder, dafl immer wieder Kritiker dieser «Wahrhei-
ten» aufgestanden sind und Zweifel vorgebracht haben. Kein
Wunder, dal man die Schirfe des menschlichen Geistes be-
anspruchte, um doch Begriindungen und Bestitigungen der
religiosen Wahrheiten zu finden. Alle diese Bemiihungen muf3-
ten fehlschlagen, weil ein Grund fiir das Dasein Gottes selbst
mehr sein muf als Gott, eine Ableitung also aus einem noch
héheren Sein das Wesen Gottes in Frage stellt. Sie konnten
auch deswegen nicht zum Ziele fithren, weil die Erfahrung
keine Anhaltspunkte gibt, um die religisen Wahrheiten zu
stiitzen. Wohl schienen einige Hinweise da zu sein, welche das
Wirken eines Gottes denkbar machen, aber sie sind alle nicht
schliissig, und es ist immer auch das Gegenteil in gleicher
Weise denkbar. Sie sind nur Spekulationen, die weiter nichts
versuchen, als reine Verstandesbegriffe zu Behauptungen zu-
sammenzusetzen, denen entsprechende Erfahrungen fehlen.
Keine religiose Behauptung ist daher zu begriinden oder zu be-
stitigen, kann als Wahrheit festgestellt werden. Religiose Dog-
men sind reine Geistesprodukte des Menschen. Aus reiner Gei-
stesarbeit konnen wohl Zusammenhinge, wie in der Mathema-
tik, abgeleitet werden, nicht aber Aussagen iiber Dasein und
Realitdt aufgestellt werden. Hierzu ist die Erfahrung (innere
und dullere) unentbehrlich.

Zum Erkennen der Wahrheit ist also die Begriindung oder
Erfahrung nétig. Die Erfahrung macht eine Behauptung ob-
jektiv giiltig. Denn die Erfahrung kommt von auflen und muf}
jeden Menschen in gleicher Weise zum Erkennen der Wahr-
heit eines Vorganges oder eines Dinges bringen. Obwohl hier-
bei natiirlich Irrtiimer auch méglich sind, ist es immer noch
das beste Kriterium der Wahrheit. Bei der Begriindung steckt
ein logischer Zusammenhang dahinter. Diese kann sogar die
Notwendigkeit des Zusammenhanges nachweisen, beschrinkt
sich aber immer auf Aussagen, bei denen die Ereignisse ir-

ten Worten: «Segne unsere Waffen, gib uns den Sieg. O Herr, un-
ser Gott, Vater und Beschiitzer unseres Landes und
Fahne!»

unserer

Der Fremde beriihrte seinen Arm, bedeutete ihm, beiseite zu
treten — der erschrockene Geistliche gehorchte unverziiglich —
und nahm dessen Platz ein. Mit ernsten Augen, in denen ein un-
heimliches Feuer brannte, schaute er eine Weile iiber die gebannte
Menge; dann sprach er mit tiefer Stimme: «Ich komme vom Thron
— bringe eine Botschaft des allmichtigen Gottes!» Die Worte tra-
fen die Zuhorer wie ein Schlag; ob der Fremde es wahrgenommen
hatte oder nicht — er schenkte dem jedenfalls keine Beachtung.
«Er hat das Gebet seines Dieners, eures Hirten, vernommen und
will alles gewiihren, wenn solches noch euer Wunsch sein sollte,
nachdem ich, sein Bote, euch den Sinn des Gebetes — das heisst
seine ganze Tragweite — erliutert haben werde. Denn in einem
gleicht es vielen Gebeten der Menschen: Es bittet um mehr, als
derjenige, der es spricht, sich bewusst wird — es sei denn, er hielte
inne, um nachzudenken.

Gottes und euer Diener hat sein Gebet gesprochen. Hat er inne-
gehalten und sich Gedanken gemacht? Ist es ein Gebet? Nein, es
sind zwei — das eine ausgesprochen, das andere nicht. Beide sind
ans Ohr dessen gedrungen, der alle Bittgebete hort, die gesproche-
nen und die ungesprochenen. Er wiigt das — behaltet es im Ge-
dichtnis. Wenn ihr cinen Segen fiir euch erfleht, hiitet euch, dass
ihr nicht ohne Absicht zugleich einen Fluch auf euren Nichsten
beschwért. Wenn ihr um den Segen des Regens betet. den eure
Ernte dringend braucht. so fleht ihr méglicherweise gleichzeitig
einen Fluch auf eures Nichsten Ernte herab, die vielleicht keinen
Regen braucht und dadurch nur verdorben werden kann.

Ihr habt das Gebet eures Dieners gehort — den Teil, der ausge-
sprochen wurde. Ich bin von Gott beauftragt, den anderen Teil in
Worte zu fassen — den Teil, den der Pfarrer und auch ihr im In-
nern insbriinstig, aber stumm betet. Dabei auch unwissend und un-
bedacht? Gott gebe es! Ihr vernahmt die Worte: ,Gib uns den Sieg,
o Herr, unser Gott’. Das geniigt schon. Der ganze Inhalt des ausge-

sprochenen Gebetes ist in diesen schwerwiegenden Worten zusam-
mengefasst. Mehr zu sagen war nicht nétig. Als ihr um den Sieg
batet, batet ihr um viele unerwihnte Folgen, die sich aus dem Sieg
ergeben — sich unbedingt ergeben miissen, sich notwendigerweise
ergeben. An Gottes Ohr drang auch der unausgesprochene Teil des
Gebetes. Er befiehlt mir, ihn in Worte zu fassen. Hort!

O Herr, unser Vater, unsere jungen Patrioten, die Idole unseres
Herzens ziehen in die Schlacht — sei du mit ihnen! Im Geiste
ziehen auch wir mit ihnen, fort vom traulichen Frieden unserer
geliebten Kamine, um den Feind zu schlagen. O Herr, unser Gott,
hilf uns, ihre Soldaten mit unseren Granaten in blutige Fetzen zu
zerreissen; hilf uns, ihre lichelnden Felder mit den bleichen Kor-
pern ihrer toten Patrioten zu bedecken; hilf uns, den Kanonen-
donner mit den Schreien ihrer Verwundeten zu iibertonen, die
sich vor Schmerzen winden; hilf uns, ihre bescheidenen Heimstit-
ten mit einem Orkan von Feuer zu verwiisten; hilf uns, die Herzen
ihrer arglosen Witwen mit fruchtlosem Gram zu martern; hilf uns,
sie mit ihren kleinen Kindern zu vertreiben, so dass sie ohne Ob-
dach freundlos durch die Wiistenei ihres verheerten Landes wandern
miissen, in Lumpen, hungernd und durstend, ein Spielzeug der
Sommerglut und der Winterstiirme, gebrochenen Herzens, von den
Qualen erschopft, von dir die Zuflucht des Grabes erflehend, die
ihnen versagt wird — um unsertwillen, die wir dich, Herr, an-
beten; zerstore ihre Hoffnungen, verdirb ihr Leben, verldngere ihre
bittere Pilgerreise, mache ihren Schritt schwer, benetze den Weg
mit ihren Tridnen, rote den weissen Schnee mit dem Blut ihrer
wunden Fiisse! Wir erbitten das im Geiste der Liebe von dem, der
der Liebe Quell und der der immerwahre Schutz und Freund aller
derer ist, die in arger Bedringnis sind und mit demiitigem und zer-
knirschtem Herzen seinen Beistand suchen. Amen.»

Nach einer Pause: «Das habt ihr gebetet; ist es immer noch euer
Begehr, so sprecht! Der Bote des Allerhochsten wartet.»

Hinterher nahm man an, dass der Mann wahnsinnig war, denn es
lag kein Sinn in dem, was er sagte.

Mark Twain

21



gendwie ineinander verflochten sind, bei denen das eine Er-
eignis im anderen bereits enthalten oder mitgedacht ist. Nur
diese beiden Maoglichkeiten stehen zur objektiven Erkenntnis
der wahren Zusammenhiinge dem menschlichen Forschen nach
Wahrheit zur Verfiigung.

Alles, was dariiber hinaus geht, das ist nicht objektiv még-
lich, es sind Geisteserzeugnisse der einzelnen Menschen, be-
stimmt von Wiinschen und Gefiihlen aus dem Inneren des
Menschen und daher subjektiv und voneinander verschieden.
Aus diesem Grunde gibt es eine heute iiberall anerkannte wis-
senschaftliche Erkenntnis, aber ein Haufen von Systemen rein
geistiger Betrachtungen. Daher gibt es viele philosophische
Systeme und viele Religionen, aber nur eine einzige Physik
oder Biologie.

Natiirlich méchte der Mensch mehr wissen, als ihm die Ein-
zelwissenschaften zur Verfiigung stellen kénnen. Er fragt immer
wieder nach den letzten Zusammenhingen. Er hat ein Bediirf-
nis, nach dem Sein als solchem, nach dem Urgrunde, dem Sinn
des Daseins zu fragen. Dieses metaphysische Bediirfnis steckt
zweifellos im Menschen, aber die Antwort kénnen nur Mog-
lichkeiten, niemals Wahrheiten sein. Nur die Erfahrung richtet
unser Wissen gleich, die Spekulation aber bringt es durchein-
ander.

Wir lernen aus der Geschichte, daBl die wissenschaftlichen
Erkenntnisse grofler und grofler werden, daf3 wir immer mehr
«Wahrheiten» entdecken und daf3 das Ziel jeder Wissenschaft
die Erweiterung dieser Erkenntnisse ist. Aber wir wissen, daf3
jede Erkenntnis eine geistige Titigkeit ist und daher von der
Fihigkeit des uns von der Natur gegebenen Geistes abhiingen
mufl. Daher muf} eine Grenze unserer Erkenntnis vorhanden
sein, welche in der Eigenart des menschlichen Geistes als Fi-
higkeit der menschlichen Natur ihren Grund hat. Wenn auch
der Geist frei denken kann und das Denken nicht von physi-
schen Gesetzen abzuhiingen scheint, so ist doch die Fihigkeit
des Denkens eine natiirliche Eigenschaft des Menschen und als
solche Grenzen unterworfen. Erinnerungsvermégen, Weitblick,

Intelligenz sind der Griofle nach begrenzt und auch verschie-
den. Sie begrenzen unser Aufnahme- und Denkvermégen, un-
sere Fihigkeit zu begreifen, zu durchschauen und zu verstehen,
Daher kann das wissenschaftliche Forschen nicht den Rahmen
der menschlichen Fihigkeit sprengen, und es werden immer
Liicken in unserem Wissen bleiben, in welche unser metaphy-
sisches Bediirfnis spekulativ eingreifen méchte und das Welt-
bild subjektiv beeinfluflt. Hier mufl man sich als kritischer
Mensch bewul3t bleiben, dafl diese Wahrheit nicht erkennbar
ist. Hier miissen wir haltmachen, unsere geistig-menschlichen
Schwiichen zugeben und sagen «wir wissen es nichts.

Die letzte Wahrheit bleibt uns versagt, das Allgemeine, alles
Umfassende kann als «Sein» bezeichnet werden, aber sein In-
halt ist «Nichts». Da} die Welt «ist», da3 wir «sind», daf} wir
als Existierende in dieser Welt sind, das kénnen wir sagen,
aber mehr nicht. Das Sein ist also solches, als Allgemeines, nur
ein Nichts, nur Wirklichkeit gewordene Mdglichkeit. Eine
letzte Wahrheit ist unserem Geiste nicht fafibar.

Aber das Streben nach Wahrheit bleibt, nur dies Streben
haben wir, nicht die Wahrheit selbst. Wohl behaupten die Kir-
chen, die Sekten, auch die dogmatische Philosophie, die Wahr-
heit zu besitzen. Aber sie vergessen, dafl das Gegenteil auch
méglich ist und daB die Entscheidung hieriiber fehlt, welche
nur die Erfahrung geben kénnte. Wer behauptet, die Wahrheit
zu haben, kennt diese Unsicherheit nicht. Er macht sich aber
dann, wenn er sich gegen die Méglichkeit des Gegenteiles zu
seinen Spekulationen wehrt, der Unaufrichtigkeit schuldig.

Es mag uns nicht wundern, daf3 als Wahrheit behauptete
Spekulationen in Widerspruch zu wissenschaftlichen Ergeb-
nissen geraten konnen. Die Wissenschaft in ihrem Fortschrei-
ten findet Erklirungen, welche sich im Gegensatz zu spekula-
tiven Behauptungen stellen. Die Dogmatiker haben sich mit
einer spekulativen Behauptung begniigen miissen, weil zur Zeit
der Entstehung der Behauptung noch keine wissenschaftliche
Erklirung entdeckt worden war. So war es mit der;Entdeckung
von Kopernikus, daB die Erde sich um die Sonne dreht und

Buchbesprechung

Hans Kohn: «<Wege und Irrwege». Vom Geist des deutschen Biir-
gertums. Droste-Verlag, Diisseldorf. 395 Seiten. 1962.

Uns liegt eine Uebersetzung des in Neuyork erschienenen Buches
«The mind of Germany» vor. Den zwdlf Kapiteln: «Der Verlauf der
neueren deutschen Geschichte, Goethe und seine Zeit, die Roman-
tik und das deutsche Denken, Turnvater Jahn und der Kampf ge-
gen den Westen, Heinrich Heine, Dichter und Patriot, Der Libera-
lismus schwindet dahin, Annus mirabilis (1866), Wunder oder Ver-
hiingnis, Wagner und seine Zeit, Europiische Horizonte, Germano-
philie, Aus der Katastrophe heraus» folgt ein ausfiihrliches Litera-
turverzeichnis nebst einem Namen- und Sachregister, aus dem sich
der Leser sogleich iiber die ihn interessierenden Abschnitte orien-
tieren kann.

Aus dem Geleitwort des Verfassers zur deutschen Ausgabe er-
fihrt der Leser, «dass der Nationalsozialismus selbst im Buche nicht
behandelt» wird, was ihn angesichts des Buchtitels eher iiberrascht.
Doch an den folgenden Satz: «Es lag mir daran, wie sein Triumph
moglich wurde...» kniipft der aufmerksame Leser Erwartungen
und Hoffnungen, die aber nur zum Teil erfiillt werden.

In dem Buche ist viel von deutscher Geschichte die Rede. Hans
Kohn ist seit mehreren Jahren Professor fiir politische Geschichte
an einer amerikanischen Universitat. Er geht bis auf Friedrich Bar-
barossa und seinen Enkel Friedrich II. zuriick, literarhistorische
und kulturgeschichtliche Einzelheiten werden ausfiihrlich behan-
delt, wihrend das Kernprotlem des Buches, im englischen Titel
«The mind of Germany», in der deutschen Ausgabe «Wege und Irr-
wege» nicht in seiner Tiefe ausgeschopft und erfasst ist.

Wer die Ereignisse der Hitlerzeit als aufmerksamer Beobachter
verfolgte oder gar die Hélle des «Tausendjihrigen Reiches» miter-

22

lebte und sie mit einem blauen Auge noch verlassen konnte, ver-
misst die Antwort darauf, wie es zu dem furchtbaren Geschehen
kommen konnte, das sich von 1933 bis 1945 in Deutschland und in
Europa abspielte. Die Antwort auf diese Kardinalfrage ist uns der
Verfasser schuldig geblieben. Fast konnte man von dem Buche
Kohns sagen, ihm ging es mehr um die Darstellung als um die Deu-
tung der Tatsachen.

Wihrend Kohn zum Beispiel im Kapitel «Europiische Horizonte»
ausfiihrliche literarische Erérterungen und kulturhistorische Be-
trachtungen in den Abschnitten «Nietzsche und Rilke», «George.
Rom und Hellas» iiber Hofmannsthal und andere anstellt, die mit
dem Thema seines Buches nur in einem sehr losen Zusammenhang
stehen, hat er sehr wichtige Moglichkeiten fiir sein Thema ausser
acht gelassen und aus der Geistesgeschichte des deutschen Volkes.
besonders aus der Zeit der Freiheitskriege, Bewecise fiir die Irr-
wege zu erbringen unterlassen. Dafiir hat er die Gestalt Thomas
Manns wegen seiner persénlichen «Betrachtungen eines Unpoliti-
schen» aus dem Jahr 1917 mehr als notwendig herabgewiirdigt.
wenn er auf Seite 272 schreibt: «Als in Deutschland — teils auf
Grund des Vorhandenseins so vieler Unpolitischer, in deren Namen
Thomas Mann 1917 gesprochen hatte — der Nationalsozialismus
zur Macht kam, wandte Mann sich gegen Hitler. in dem er mit
Recht den dimonischen, Deutschland auf den Weg zum Abgrund
bringenden Verfiihrer sah». Mehr weiss Kohn iiber Thomas Manns
Einstellung zum Nationalsozialismus, seinen unerschrockenen
Kampf gegen Hitler und dessen «Weltanschauung» in seinen An-
sprachen, Aufsitzen und Rundfunkreden wihrend des Zweiten
Weltkrieges nicht zu sagen. Dafiir hat er eine véllig deplazierte Be-
merkung an die oben angefiihrte Stelle angeschlossen, wenn er
Hitler mit Stalin konfrontiert, vollig ungeschichtlich schreibt:
«Selbst nach 1945 ist sich Thomas Mann nie iiber die Achnlichkeit
zwischen dem Hitlerschen und dem Stalinschen Totalitarismus klar-



nicht umgekehrt, wie es die kirchlichen Dogmatiker auf Grund
alter, naiver Erklirungen behaupteten. Als Dogmatiker iiber-
sshen sie aber, daB3 auch andere Erkldrungen fiir die schein-
bare Sonnenbewegung moglich waren, und beanspruchten fiir
ihre Ansicht die Wahrheit. Damit aber gaben sie der Liige die
Moglichkeit, sich zu entwickeln. Denn die wissenschaftliche Er-
kenntnis abzuleugnen, ist gleichbedeutend mit einer Liige.

Die Kirchen werden hierzu allerdings gezwungen, wenn sie
ihre dogmatischen Ansichten in ein religidses System eingear-
beitet haben. Dann konnen sie sich nicht daraus lsen, ohne
ilren Anhéngern Zweifel zu wecken, und tun es deshalb, so-
lange wie sie konnen, nicht. Wenn sie die wissenschaftlichen
Erkenntnisse gehort haben, bei denen die Wahrheit durch die
Forschung, also die Erfahrung, weit eher besteht als bei einem
nur aus dem Verstande konstruierten Phantasiegebilde, und
sic trotzdem die alte Ansicht predigen, so ist dies Unehrlich-
keit. Eine Kirche, die das tut, hat das Recht verwirkt, Moral
predigen zu konnen. Denn die Wahrheitsliebe gehort als erstes
aur Moral. Moral ohne Wille zur Aufrichtigkeit hebt sich selbst
auf. Ein Festhalten an einem Dogma, wenn man begriindete
adere Erkenntnisse weil, ist bewuBlte Irrefithrung und liegt
aBerhalb jeder Moral.

Wahrheitsliebe ist eine Tugend. Wir betrachten die Wahr-
heit als unser Ziel. Hierzu gehort, daB man die Grenzen kennt,
in die der menschliche Horizont weist, und daB} jede gewon-
nene Erkenntnis durch weitere Erkenntnisse verbessert, erwei-
tert und sogar in Frage gestellt werden kann. Die Bereitschaft,
neue Erkenntnisse auch dann aufzunehmen, wenn sie gegen die
bisherize Meinung verstoBen, ist nicht, wie die Dogmatiker
meinen, charakterlos oder prinzipienlos, sondern Ehrlichkeit,
Aufrichtigkeit und Wahrheitsliebe. Sie ist eine Eigenschaft star-
ker Menschen, welche den Mut zur Wahrheit haben, kritisch
sind, welche jede Meinung iiberpriifen und gegen den Giiltig-
keitsanspruch iiberholter Dogmen mutig ankimpfen.

Sich die: Wahrheit als-Ziel setzen; bedeutet Kampf gegen das
verknécherte Unwahre, bedeutet Wille zur Aufklirung. Hierzu

gehort das freie Denken, also das Denken ohne Vorurteile, das
kritische Denken, kritisch gegen alles, was ohne empirische Be-
stiitigung oder logische Begriindung behauptet wird. Die Wahr-
heit selbst als letzte Wahrheit zu erfassen, ist ein unerreichbarer
Grenzfall. Alles ist nur durch den menschlichen Geist erfaB3bar,
ein unmittelbares Erleben als Offenbarung der Dinge gibt es
nicht. Wir haben unsere Sinne zum Erkennen; wenn cin Er-
kennen ohne Sinne méglich wiire, wozu brauchten wir dann
noch die Sinne? Nur uns selbst konnen wir unmittelbar
erleben; daB3 wir uns selbst wissen, ein SelbsthewuBtsein haben,
ist ein unmittelbares Wissen, dies kommt nicht von aullen; wir
sind es selbst, was wir wissen. Dies mag die einzige Wahrheit
sein, die wir unmittelbar erkennen, aber alles AeuBlere ist
mittelbares Erkennen, wird also irgendwie durch unsere Fihig-
keit und Unfdhigkeit begrenzt. Wir konnen nur begreifen, was
nicht iiber unseren Horizont geht. Aber danach zu trachten,
immer dasjenige anzuerkennen, was das Begriindetere und was
bestitigt ist, das ist Streben nach Wahrheit. Dieses Streben zu
bewahren, nicht in Dogmen zu erstarren, auch wenn es um
unsere eigenen Anschauungen geht (Kausalproblem!), das ist
immerwihrendes Ziel einer f{reigeistigen Haltung.

Dr. H. Titze

Moénche und Mafia

Das deutsche Nachrichtenmagazin «Der Spiegel» veroffent-
licht seit einigen Wochen eine fortlaufende Reportage iiber die
sizilianische Gangsterorganisation der Mafia, die seit Jahrzehn-
ten als bosartigstes Krebsiibel der sizilianischen Gesellschaft
die einst so reiche und bliihende Insel terrorisiert. In der vier-
ten Fortsetzung dieser Reportage, die in der Ausgabe des «Spie-
gels» vom 20. Januar erschienen ist, wird nun das Verhiltnis
zwischen katholischer Kirche und Mafia beleuchtet. Dabei

geworden . . .» Dies ist nur dem Verfasser der «Wege und Irrwege»
gelungen. Schon in seinem 1962 im S. Fischer-Verlag erschienenen
Buche «Die Idee des Nationalsozialismus» hat Hans Kohn eine aus-
fihrliche Darstellung der Entwicklung des Nationalismus in
Europa. vor allem in Deutschland gegeben. Er bezeichnet die fran-
zisische Revolution nicht als den Zeitpunkt seiner Entstehung. «Sie
it nur ciner der michtigsten Umstiinde, die zu seiner Verdichtung
und Ausbreitung beitrugen», meint Kohn. Er nennt aber sonder-
barerweise nicht die Namen jener Dichter und Philosophen, die
mit ihren Werken die Grundlage fiir alles das legten, was sich spi-
ter so unheilvoll fiir das deutsche Volk, aber auch fiir viele andere
Nationen Europas ausgewirkt hat: Fichte, Hegel und Arndt und die
Dichter der Freiheitskriege werden kaum erwiihnt. obgleich sie es
varen, die durch ihre vélkischen Kampflieder und Hassgesinge und
lurch ihre nationalistischen Reden und Schriften den Boden fiir
tine in den folgenden Jahrzehntlen ausgestreute und aufkeimende
Saat so vorbereitet hatten, dass ihre Friichte im 20. Jahrhundert
W einem fanatischen Nationalismus und einer brutalen Barbarei
sich auswuchsen.

Selbst der bekannte Historiker Friedrich Meinecke nennt in sei-
tem knapp nach dem Zweiten Weltkrieg erschienenen Buche keine
Namen. obwohl er mit Recht die geistige Finsternis in den Jahren
ler Hitlertyrannis auf den iiberheblichen Nationalismus, der in der
Leit der Freiheitskriege hochgeziichtet wurde, zuriickfiithrt., Er
Wusste wohl, warum. Er wollte den im deutschen Volke als National-
beroen verehrten Minnern (Arndt, Fichte. Heinrich von Kleist,
Turnvater Jahn und anderen) nicht nahe treten, um sich nicht die
Gunst seiner kritiklos der Tradition verfallenen Leser und natiir-
lich auch die seines Verlegers zu verscherzen. Hier ist wie so oft in
ler geschichtlichen Darstellung die Wahrlieit dem nationalen Ehr-
tiz zuliebe, die Wahlrheit zu verschleiern, unterlegen.

Die Freiheitskriege 1813/15 waren, wic ich dies in meiner Ab-

handlung «Ernst Moritz Arndt und Johann Gottlieb Fichte, zwei
ideologische Ahnherrn und Wegbereiter des Nationalsozialismus»
auf Grund eines unwiderleglichen Beweismaterials zeigen konnte,
die Geburtsstunde eines bosartigen Chauvinismus und eines bruta-
len Antisemitismus.

In krassem Gegensatz zu den von Arndt und Fichte propagier-
ten nationalistischen und antisemitischen Ideen stehen die Werke
einer Reihe ihrer Zeitgenossen, die leider als Minderheit in der
deutschen Geistesgeschichte das andere Deutschland verkorpern,
die aber auf die grosse Masse des deutschen Volkes leider nicht den
ihnen gebiihrenden Einfluss ausiibten. Fichte und die Sidnger der
Freiheitskriege haben die von Humanitiit, Gerechtigkeit, Toleranz
und Nichstenliebe erfiillten Gedanken Herders, Lessings, Goethes,
Schillers, der Briider Humboldt und anderer iibertont. Das Schlag-
wort Nationalismus, vom alleinigen Wert der eigenen Nation, der
man blutmissig angehort, das Schlagwort von der bevorzugten
Stellung der «arischen» und da wiederum der «germanischen
Rasse», das in den Freiheitskriegen geboren wurde und zur hellen
Flamme entfacht war, war im deutschen Volke viel stirker als der
Humanititsgedanke, den die Vertreter eines anderen Deutschland
wie die Rufer in der Wiiste zu tauben Ohren predigten.

All dies hat der Verfasser in seinem Buche zu wenig herausge-
arbeitet. Es ist daher keineswegs den Lesern zu empfehlen, die eine
objektive und vollstindige Darstellung dariiber haben wollen, wie
es im 20. Jahrhundert im Herzen Europas zu dieser furchtbaren

Menschheitstragodie kommen konnte. Friedrich Tramer

Ich bin nicht der Meinung, daf3 je irgendeine Art von Reli-
gion in dic éffentliche Schule sollte cingefiilrt werden diirfen.
Thomas Edison

23



	Die Wahrheit unser Ziel

