
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 3

Artikel: Die Wahrheit unser Ziel

Autor: Titze, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411290

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411290
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gen frei gemacht haben und daher mit ungetrübteren Augen
um uns und in die Zukunft blicken können. Das ist die grosse
Aufgabe, die vor uns liegt und die wir im geistigen Wettstreit
mit anderen zu lösen haben. Denn wir sind natürhch nicht die
einzigen, die diese Situation erkannt haben. Die spürbaren
Mängel und Gefahren der modernen Industriegesellschaft
haben allerorts Denker, Philosophen, Sozialwissenschaftler auf
den Plan gerufen, imd auch die Kirchen beschäftigten sich
schon seit einiger Zeit mit diesen Problemen. Das ganze Konzil
in Rom ist ja im Grunde nichts anderes als ein Versuch, die
Einrichtungen der katholischen Kirche den veränderten Zeit-
und Gesellschaftsbedingungen anzupassen und Mittel und
Formen zu finden, dank deren sie ihrem Einflussschwund begegnen
und wieder erstarken kann. Dass ihr das wohl nicht gelingen
wird, enthebt uns niclit der Verpflichtung, unsere Lösungen
des Problems durchzudenken und zur Diskussion zu stellen.
Noch immer werden die Geliirne der Jugend mit allerhand
scholastischem und dogmatischem Kleister gefüllt, obwohl
gerade heute die jungen Menschen ihre Zeit und Kraft nötiger
hätten, um die immer komplizierter werdenden Probleme des
Wissens und der Gesellschaft zu erfassen und sich auf ihre
Bewältigung vorzubereiten. Der Arbeit an der Jugend und für
die Jugend muss in den kommenden Jahren ganz anders in
das Zentrum unseres Wirkens gestellt werden als bisher. Das
muss einmal offen ausgesprochen und kann heute um so
schmerzloser gesagt werden, als in einigen unserer Ortsgruppen
recht schöne und hoffnungsvolle Ansätze in dieser Hinsicht zu
beobachten sind. Vielleicht müssen manche von uns sich noch
selbst von einigen Vorurteilen frei machen, um den Weg zu
Hirn und Herz der Jugend zu finden. Aber das Ueberwinden
von Vorurteilen — es müssen dies ja keineswegs immer religiöse
sein, es gibt genug gesellschaftliche, ästhetische und andere —

ist für den echten Freidenker das täghche Brot seiner geistigen
Arbeit. Mag die Erinnerung die Vergangenheit noch so rosig
verklären, das Rad lässt sich nicht zurückdrehen, wir müssen

uns mutvoll dem Neuen zuwenden, das unvermeidlich ist, und
dafür sorgen, dass es gut werde, d. h. vom Geiste eines echten
Humanismus erfüllt. Wir Freidenker wissen ja eines: wir werden

nicht weiterleben in irgend einem Elysium oder Paradies,
wir leben in nichts weiter als im Gedenken der kommenden
Generation, in unseren Nachkommen, den eigenen und allen

denen, die wir mit unserem Geistesgut befruchten und denen

wir den rechten Weg zu angst- und illusionsfreier, fröhlicher
Bewältigung des Lebens zeigen. An uns selbst liegt es, dafür zu

sorgen, dass dereinst in weiteren fünfzig Jahren, wenn wieder
ein Jubiläum naht, unserer mit gleicher Liebe gedacht wird,
wie wir heute, anlässlich des 50jährigen Bestehens des
«Freidenkers», derer gedenken, die ihn geschaffen und hingebend an

ihm gearbeitet haben. Walter Gyssling

Die Wahrheit unser Ziel

Im Leben des Menschen spielt die Wahrheit eine große
Rolle. Schon als Kinder werden wir belehrt, immer die Wahrheit

zu sagen, was übrigens gar nicht nötig wäre, wenn wir
nicht mit der Lüge bekannt geworden wären, wir diese nicht

an unseren Vorbildern, vor allem den Eltern, wahrgenommen
hätten. Am Lügen der Kinder sind immer schlechte Vorbilder
schuld, von allem lügt kein Kind. Und als Kinder suchen wir
nach der Wahrheit, wir fragen schon nach dem «Warum». Wir
wollen die Gründe zu allem, was uns begegnet und wovon wir
hören, wissen. Noch ist uns als Kinder alles neu und nichts

Das Kriegsgebet

Es war eine grosse, erhebende Zeit. Das Land stand unter Waffen,

der Krieg war ausgebrochen, in jeder Brust brannte das heilige
Feuer des Patriotismus, die Trommeln schlugen, Militärkapellen
bliesen, Spielzeugpistolen knallten, gebündelte Schwärmer zischten
und sprühten; ein flatterndes Gewirr von Fahnen leuchtete in der
Sonne, Fahnen in jeder Hand und auf Baikonen und Dächern bis
weit in die schwindende, verblassende Ferne; jeden Tag marschierten

die jungen Freiwilligen die breite Strasse entlang, strahlend
und schmuck in der neuen Uniform, und wenn sie vorbeischwenkten,

jubelten ihnen die stolzen Väter, Mütter, Schwestern und Liebchen

mit vor Rührung und Glück bewegter Stimme zu; jeden
Abend lauschte die Menge auf überfüllten Versammlungen mit
angehaltenem Atem der patriotischen Redekunst, welche die tiefsten
Tiefen ihres Herzens aufwühlte und welche sie nur für kurze
Augenblicke mit orkanartigem Beifall unterbrachen, wobei ihnen
Tränen über die Wangen liefen; in den Kirchen predigten die Pfarrer

Ergebenheit gegenüber Fahne und Vaterland; sie riefen den
Gott der Schlachten an und erflehten mit insbrünstigen Ergüssen
der Beredsamkeit, die jeden Zuhörer bewegten, seine Hilfe für
unsere gute Sache. Es war wirklich eine frohe und freudvolle Zeit,
und das halbe Dutzend unbesonnener Geister, die es wagten, den

Krieg zu missbilligen und seine Gerechtigkeit zu bezweifeln,
erhielten sofort eine so eindringliche und heftige Warnung, dass sie

um ihrer persönlichen Sicherheit willen schnell von der Bildfläche
verschwanden, um nicht mehr auf diese Weise Anstoss zu erregen.

Der Sonntagmorgen kam — am folgenden Tag würden die
Bataillone an die Front ziehen; die Kirche war voll; die Freiwilligen
waren dabei, die jungen Gesichter erleuchtet von Kriegsträumen —
Visionen von dem ungestümen Vormarsch, der sich ballenden
Durchschlagskraft, dem Sturmangriff, von blitzenden Säbeln, der
Flucht de6 Feindes, dem Schlachtenlärm, dem alles umhüllenden
Rauch, der Verfolgungsjagd, der Uebergabe! Dann die Heimkehr
aus dem Krieg, gebräunte Helden, jubelnd begrüsst, verehrt, auf

goldene Höhen des Ruhmes getragen! Bei den Freiwilligen sassen

ihre Lieben, stolz und glücklich, beneidet von den Nachbarn und

Freunden, die keine Söhne oder Brüder besassen, die sie auf das

Feld der Ehre hätten senden können, damit sie dort für die Fahne

siegen oder andernfalls den ehrenhaftesten aller ehrenhaften Tode

sterben könnten. Der Gottesdienst nahm seinen Verlauf; ein
Kriegskapitel aus dem Alten Testament wurde verlesen; das erste Gebet

wurde gesprochen; ihm folgte ein Orgelschall, welcher das Gebäude

erschütterte, und wie in plötzlicher Eingebung erhoben sich alle

mit glühenden Augen und pochenden Herzen und stiessen jene
gewaltige Anrufung hervor:

Allfurchtbarer Gott! Der Du gebietest,
Donner Deine Fanfare und Blitz Dein Schwert!

Dann kam das «lange» Gebet. Niemand konnte sich erinnern, je

etwas Aehnliches an leidenschaftlichem Flehen und ergreifender,
schöner Sprache gehört zu haben. Der Kern seiner demütigen Bitte

war, unser aller immergnädiger und gütiger Vater möge über
unsere edlen jungen Soldaten wachen, ihnen beistehen, sie trösten und

in ihrem patriotischen Werk ermutigen; er möge sie segnen, sie am

Tage der Schlacht und in der Stunde der Gefahr beschützen, ihnen

seine mächtige Hand leihen, sie stark und zuversichtlich machen

und unbesiegbar in dem blutigen Sturm; er möge ihnen helfen, den

Feind zu vernichten, und ihnen, ihrer Fahne und ihrem Lande

unvergängliche Ehre und ewigen Ruhm gewähren
Ein betagter Fremder trat ein und ging mit langsamem,

lautlosem Schritt durch den Mittelgang, die Augen auf den Geistlichen

gerichtet, die hohe Gestalt mit einem Gewand bekleidet, das bis zu

den Füssen reichte, den Kopf unbedeckt, das weisse Haar in einem

schäumenden Katarakt bis auf die Schultern fallend, das

zerfurchte Gesicht unnatürlich bleich, ja geisterhaft blass. Während

ihm alle Augen verwundert folgten, ging er seinen stillen Weg

weiter; ohne Zögern stieg er zum Prediger hinauf und stellte sich

wartend neben ihn. Der Prediger setzte mit geschlossenen Lidern

sein bewegendes Gebet fort, ohne den Fremden zu bemerken, und

beendete es schliesslich mit folgenden, flehentlich hervorgebrach-

20



selbstverständlich und gewohnt. Daher wollen wir den Grund
auch von Dingen und Ereignissen wissen, welche für die
Erwachsenen so selbstverständlich sind, daß diese solche Fragen
für dumm und albern halten. Diese schimpfen auf solche
Fragerei der Kinder in ihrem «Warum»-Alter und sind sich völlig
unbewußt, wie viel Mißtrauen, Enttäuschung und Unaufrich-
tigkeit sie dadurch in die Seele des Kindes hineinbringen. Den
Grund eines Ereignisses oder Dinges zu wissen, erscheint dem
Kinde die Wahrheit ergriffen und das Ereignis begriffen zu
haben. Nicht nur das Kind, auch der Erwachsene ist erst dann
befriedigt, wenn er Gründe weiß. Kennt er den Grund, so ist
er von der Wahrheit überzeugt. Aber der Grund allein genügt
nicht immer. Bei einer Tat eines Menschen kann der Grund,
als Motiv, wohl die Tat verständlich machen; aber ob sie wirklich

geschehen ist, weiß man darum noch nicht. Man braucht
noch Bestätigungen durch Geständnisse oder eigene Erlebnisse.
Der Grund der Tat mag klar sein, er gibt aber nur deren
Möglichkeit an, nicht aber ihre Tatsächlichkeit. Diese kann nur
durch Erfahrungen bestätigt werden. In der Politik möchten
wir gerne «hinter die Kulissen» schauen, um die Wahrheit zu
erfahren. In der Wirtschaft, in familiären Angelegenheiten
möchten wir oft wissen, was wirklich dahinter steckt, weil aber
zugehörige Erfahrungen fehlen, kommen wir nicht hinter die
Wahrheit. Besonders in religiösen Dingen suchen wir die
Wahrheit und bedauern hierbei die Unmöglichkeit, Bestätigungen

für alle phantastischen, dogmatischen Erzählungen zu
erhalten. Wir müssen glauben, was uns vorgesetzt wird, und
wenn wir es nicht tun, so kann dies für uns ewige Pein zur
Folge haben. Gründe und Bestätigungen für ein Leben nach
dem Tode, für den religiösen Himmel und die Hölle, für die
Unsterblichkeit der Seele, für das Dasein eines allmächtigen
Gottes gibt es nicht. Wir müssen es glauben als unbeweisbare
und unbestätigte «Wahrheit».

len Worten: «Segne unsere Waffen, gib uns den Sieg. 0 Herr, unser

Gott, Vater und Beschützer unseres Landes und unserer
Fahne!»

Der Fremde berührte seinen Arm, bedeutete ihm, beiseite zu
treten — der erschrockene Geistliche gehorchte unverzüglich —
und nahm dessen Platz ein. Mit ernsten Augen, in denen ein
unheimliches Feuer brannte, schaute er eine Weile über die gebannte
Menge; dann sprach er mit tiefer Stimme: «Ich komme vom Thron
— bringe eine Botschaft des allmächtigen Gottes!» Die Worte trafen

die Zuhörer wie ein Schlag; ob der Fremde es wahrgenommen
hatte oder nicht — er schenkte dem jedenfalls keine Beachtung.
«Er hat das Gebet seines Dieners, eures Hirten, vernommen und
will alles gewähren, wenn solches noch euer Wunsch sein sollte,
nachdem ich, sein Bote, euch den Sinn des Gebetes — das heisst
seine ganze Tragweite —¦ erläutert haben werde. Denn in einem
gleicht es vielen Gebeten der Menschen: Es bittet um mehr, als

derjenige, der es spricht, sich bewusst wird ¦— es sei denn, er hielte
inne, um nachzudenken.

Gottes und euer Diener hat sein Gebet gesprochen. Hat er
innegehalten und sich Gedanken gemacht? Ist es ein Gebet? Nein, es

sind zwei — das eine ausgesprochen, das andere nicht. Beide sind
ans Ohr dessen gedrungen, der alle Bittgebete hört, die gesprochenen

uud die ungesprochenen. Er wägt das —¦ behaltet es im
Gedächtnis. Wenn ihr einen Segen für euch erfleht, hütet euch, dass

ihr nicht ohne Absicht zugleich einen Fluch auf euren Nächsten
beschwört. Wenn ihr um den Segen des Regens betet, den eure
Ernte dringend braucht, so fleht ihr möglicherweise gleichzeitig
einen Fluch auf eures Nächsten Ernte herab, die vielleicht keinen
Regen braucht und dadurch nur verdorben werden kann.

Ihr habt das Gebet eures Dieners gehört ¦— den Teil, der
ausgesprochen wurde. Ich bin von Gott beauftragt, den anderen Teil in
Worte zu fassen — den Teil, den der Pfarrer und auch ihr im
Innern insbrünstig, aber stumm betet. Dabei auch unwissend und
unbedacht? Gott gebe es! Ihr vernahmt die Worte: ,Gib uns den Sieg,
0 Berr, unser Gott'. Das genügt schon. Der ganze Inhalt des ausge-

Kein Wunder, daß immer wieder Kritiker dieser «Wahrheiten»

aufgestanden sind und Zweifel vorgebracht haben. Kein
Wunder, daß man die Schärfe des menschlichen Geistes
beanspruchte, um doch Begründungen und Bestätigungen der
religiösen Wahrheiten zu finden. Alle diese Bemühungen mußten

fehlschlagen, weil ein Grund für das Dasein Gottes selbst
mehr sein muß als Gott, eine Ableitung also aus einem noch
höheren Sein das Wesen Gottes in Frage stellt. Sie konnten
auch deswegen nicht zum Ziele führen, weil die Erfahrung
keine Anhaltspunkte gibt, um die rehgiösen Wahrheiten zu
stützen. Wohl schienen einige Hinweise da zu sein, welche das
Wirken eines Gottes denkbar machen, aber sie sind alle nicht
schlüssig, und es ist immer auch das Gegenteil in gleicher
Weise denkbar. Sie sind nur Spekulationen, die weiter nichts
versuchen, als reine Verstandesbegriffe zu Behauptungen
zusammenzusetzen, denen entsprechende Erfahrungen fehlen.
Keine religiöse Behauptung ist daher zu begründen oder zu
bestätigen, kann als Wahrheit festgestellt werden. Religiöse Dogmen

sind reine Geistesprodukte des Menschen. Aus reiner
Geistesarbeit können wohl Zusammenhänge, wie in der Mathematik,

abgeleitet werden, nicht aber Aussagen über Dasein und
Realität aufgestellt werden. Hierzu ist die Erfahrung (innere
und äußere) unentbehrlich.

Zum Erkennen der Wahrheit ist also die Begründung oder
Erfahrung nötig. Die Erfahrung macht eine Behauptung
objektiv gültig. Denn die Erfahrung kommt von außen und muß
jeden Menschen in gleicher Weise zum Erkennen der Wahrheit

eines Vorganges oder eines Dinges bringen. Obwohl hierbei

natürlich Irrtümer auch möglich sind, ist es immer noch
das beste Kriterium der Wahrheit. Bei der Begründung steckt
ein logischer Zusammenhang dahinter. Diese kann sogar die
Notwendigkeit des Zusammenhanges nachweisen, beschränkt
sich aber immer auf Aussagen, bei denen die Ereignisse ir-

sprochenen Gebetes ist in diesen schwerwiegenden Worten zusam-
mengefasst. Mehr zu sagen war nicht nötig. Als ihr um den Sieg
batet, batet ihr um viele unerwähnte Folgen, die sich aus dem Sieg
ergeben — sich unbedingt ergeben müssen, sich notwendigerweise
ergeben. An Gottes Ohr drang auch der unausgesprochene Teil des
Gebetes. Er befiehlt mir, ihn in Worte zu fassen. Hört!

0 Herr, unser Vater, unsere jungen Patrioten, die Idole unseres
Herzens ziehen in die Schlacht — sei du mit ihnen! Im Geiste
ziehen auch wir mit ihnen, fort vom traulichen Frieden unserer
geliebten Kamine, um den Feind zu schlagen. 0 Herr, unser Gott,
hilf uns, ihre Soldaten mit unseren Granaten in blutige Fetzen zu
zerreissen; hilf uns, ihre lächelnden Felder mit den bleichen
Körpern ihrer toten Patrioten zu bedecken; hilf uns, den Kanonendonner

mit den Schreien ihrer Verwundeten zu übertönen, die
sich vor Schmerzen winden; hilf uns, ihre bescheidenen Heimstätten

mit einem Orkan von Feuer zu verwüsten; hilf uns, die Herzen
ihrer arglosen Witwen mit fruchtlosem Gram zu martern; hilf uns,
sie mit ihren kleinen Kindern zu vertreiben, so dass sie ohne
Obdach freundlos durch die Wüstenei ihres verheerten Landes wandern
müssen, in Lumpen, hungernd und durstend, ein Spielzeug der
Sommerglut und der Winterstürme, gebrochenen Herzens, von den
Qualen erschöpft, von dir die Zuflucht des Grabes erflehend, die
ihnen versagt wird — um unsertwillen, die wir dich, Herr,
anbeten; zerstöre ihre Hoffnungen, verdirb ihr Leben, verlängere ihre
bittere Pilgerreise, mache ihren Schritt schwer, benetze den Weg
mit ihren Tränen, röte den weissen Schnee mit dem Blut ihrer
wunden Füsse! Wir erbitten das im Geiste der Liebe von dem, der
der Liebe Quell und der der immerwahre Schutz und Freund aller
derer ist, die in arger Bedrängnis sind und mit demütigem und
zerknirschtem Herzen seinen Beistand suchen. Amen.»

Nach einer Pause: «Das habt ihr gebetet; ist es immer noch euer
Begehr, so sprecht! Der Bote des Allerhöchsten wartet.»

Hinterher nahm man an, dass der Mann wahnsinnig war, denn es

lag kein Sinn in dem, was er sagte.

Mark Twain

21



gendwie ineinander verflochten sind, hei denen das eine
Ereignis im anderen bereits enthalten oder mitgedacht ist. Nur
diese beiden Möglichkeiten stehen zur objektiven Erkenntnis
der wahren Zusammenhänge dem menschlichen Forschen nach
Wahrheit zur Verfügung.

Alles, was darüber hinaus geht, das ist nicht objektiv möglich,

es sind Geisteserzeugnisse der einzehien Menschen,
bestimmt von Wünschen und Gefühlen aus dem Inneren des
Menschen und daher subjektiv und voneinander verschieden.
Aus diesem Grunde gibt es eine heute überall anerkannte
wissenschaftliche Erkenntnis, aber ein Haufen von Systemen rein
geistiger Betrachtungen. Daher gibt es viele philosophische
Systeme und viele Rehgionen, aber nur eine einzige Physik
oder Biologie.

Natürhch möchte der Mensch mehr wissen, als ihm die Ein-
zelwissenschaften zur Verfügung stellen können. Er fragt immer
wieder nach den letzten Zusammenhängen. Er hat ein Bedürfnis,

nach dem Sein als solchem, nach dem Urgründe, dem Siim
des Daseins zu fragen. Dieses metaphysische Bedürfnis steckt
zweifellos im Menschen, aber die Antwort können nur
Möglichkeiten, niemals Wahrheiten sein. Nur die Erfahrung richtet
unser Wissen gleich, die Spekulation aber bringt es durcheinander.

Wir lernen aus der Geschichte, daß die wissenschaftlichen
Erkenntnisse größer und größer werden, daß wir immer mehr
«Wahrheiten» entdecken und daß das Ziel jeder Wissenschaft
die Erweiterung dieser Erkenntnisse ist. Aber wir wissen, daß
jede Erkenntnis eine geistige Tätigkeit ist und daher von der
Fälligkeit des uns von der Natur gegebenen Geistes abhängen
muß. Daher muß eine Grenze unserer Erkenntnis vorhanden
sein, welche in der Eigenart des menschlichen Geistes als
Fähigkeit der menschlichen Natur ihren Grund hat. Wenn auch
der Geist frei denken kann und das Denken nicht von physischen

Gesetzen abzuhängen scheint, so ist doch die Fälligkeit
des Denkens eine natürliche Eigenschaft des Menschen und als
solche Grenzen unterworfen. Erinnerungsvermögen, Weitblick,

Buchbesprechung

Hans Kolin: «Wege und Irrwege». Vom Geist des deutschen
Bürgertums. Droste-Verlag, Düsseldorf. 395 Seiten. 1962.

Uns liegt eine Uebersetzung des in Neuyork erschienenen Buches
«The mind of Germany» vor. Den zwölf Kapiteln: «Der Verlauf der
neueren deutschen Geschichte, Goethe und seine Zeit, die Romantik

und das deutsche Denken, Turnvater Jahn und der Kampf
gegen den Westen, Heinrich Heine, Dichter und Patriot, Der Liberalismus

schwindet dahin, Annus mirabilis (1866), Wunder oder
Verhängnis, Wagner und seine Zeit, Europäische Horizonte, Germano-
philie, Aus der Katastrophe heraus» folgt ein ausführliches
Literaturverzeichnis nebst einem Namen- und Sachregister, aus dem sich
der Leser sogleich über die ihn interessierenden Abschnitte
orientieren kann.

Aus dem Geleitwort des Verfassers zur deutschen Ausgabe
erfährt der Leser, «dass der Nationalsozialismus selbst im Buche nicht
behandelt» wird, was ihn angesichts des Buchtitels eher überrascht.
Doch an den folgenden Satz: «Es lag mir daran, wie sein Triumph
möglich wurde .» knüpft der aufmerksame Leser Erwartungen
und Hoffnungen, die aber nur zum Teil erfüllt werden.

In dem Buche ist viel von deutscher Geschichte die Rede. Hans
Kolm ist seit mehreren Jahren Professor für politische Geschichte
an einer amerikanischen Universität. Er geht bis auf Friedrich
Barbarossa und seinen Enkel Friedrich II. zurück, literarhistorische
und kulturgeschichtliche Einzelheiten werden ausführlich behandelt,

während das Kernproblem des Buches, im englischen Titel
«The mind of Germany», in der deutschen Ausgabe «Wege und
Irrwege» nicht in seiner Tiefe ausgeschöpft und erfasst ist.

Wer die Ereignisse der Hitlerzeit als aufmerksamer Beobachter
verfolgte oder gar die Hölle des «Tausendjährigen Reiches» miter-

hitelligenz sind der Größe nach begrenzt und auch verschieden.

Sie begrenzen unser Aufnahme- und Denkvermögen,
unsere Fälligkeit zu begreifen, zu durchschauen und zu verstehen.
Daher kann das wissenschaftliche Forschen nicht den Rahmen
der menschlichen Fälligkeit sprengen, und es werden immer
Lücken in unserem Wissen bleiben, in welche unser metaphysisches

Bedürfnis spekulativ eingreifen möchte und das Weltbild

subjektiv beeinflußt. Hier muß man sich als kritischer
Mensch bewußt bleiben, daß diese Wahrheit nicht erkennbar
ist. Hier müssen wir haltmachen, unsere geistig-menschlichen
Schwächen zugeben und sagen «wir wissen es niclit».

Die letzte Wahrheit bleibt uns versagt, das Allgemeine, alles

Umfassende kann als «Sein» bezeichnet werden, aber sein
Inhalt ist «Nichts». Daß die Welt «ist», daß wir «sind», daß wir
als Existierende in dieser Welt sind, das können wir sagen,
aber mehr nicht. Das Sein ist also solches, als Allgemeines, nur
ein Nichts, nur Wirklichkeit gewordene Möglichkeit. Eine

letzte Wahrheit ist unserem Geiste niclit faßbar.
Aber das Streben nach Wahrheit bleibt, nur dies Streben

liaben wir, niclit die Wahrheit selbst. Wohl behaupten die
Kirchen, die Sekten, auch die dogmatische Philosophie, die Wahrheit

zu besitzen. Aber sie vergessen, daß das Gegenteil auch

möglich ist und daß die Entscheidung hierüber fehlt, welche

nur die Erfahrung geben könnte. Wer behauptet, die Wahrheit
zu haben, kennt diese Unsicherheit nicht. Er macht sich aber

dann, wenn er sich gegen die Möglichkeit des Gegenteiles zu

seinen Spekulationen wehrt, der Unaufrichtigkeit schuldig.
Es mag uns nicht wundern, daß als Wahrheit behauptete

Spekulationen in Widerspruch zu wissenschaftlichen
Ergebnissen geraten können. Die Wissenschaft in ihrem Fortschreiten

findet Erklärungen, welche sich im Gegensatz zu spekulativen

Behauptungen stellen. Die Dogmatiker haben sich mit
einer spekulativen Behauptung begnügen müssen, weil zur Zeit

der Entstehung der Behauptung noch keine wissenschaftliche

Erklärung entdeckt worden war. So war es mit der Entdeckung
von Kopernikus, daß die Erde sich um die Sonne dreht und

lebte und sie mit einem blauen Auge noch verlassen konnte, ver-

misst die Antwort darauf, wie es zu dem furchtbaren Geschehen

kommen konnte, das sich von 1933 bis 1945 in Deutschland und in

Europa abspielte. Die Antwort auf diese Kardinalfrage ist uns der

Verfasser schuldig geblieben. Fast könnte man von dem Buche

Kohns sagen, ihm ging es mehr um die Darstellung als um die

Deutung der Tatsachen.

Während Kohn zum Beispiel im Kapitel «Europäische Horizonte»
ausführliche literarische Erörterungen und kulturhistorische
Betrachtungen in den Abschnitten «Nietzsche und Rilke», «George,

Rom und Hellas» über Hofmannsthal und andere anstellt, die mit

dem Thema seines Buches nur in einem sehr losen Zusammenhang

stehen, hat er sehr wichtige Möglichkeilen für sein Thema ausser

acht gelassen und aus der Geistesgeschichte des deutschen Volkes,

besonders aus der Zeit der Freiheitskriege, Beweise für die Irr-

ivvge zu erbringen unterlassen. Dafür hat er die Gestalt Thomas

Manns wegen seiner persönlichen «Betrachtungen eines Unpolitischen»

aus dem Jahr 1917 mehr als notwendig herabgewürdigt,

wenn er auf Seite 272 schreibt: «Als in Deutschland — teils auf

Grund des Vorhandenseins so vieler Unpolitischer, in deren Namen

Thomas Mann 1917 gesprochen hatte — der Nationalsozialismus

zur Macht kam, wandte Mann sich gegen Hitler, in dem er mit

Recht den dämonischen. Deutschland auf den Weg zum Abgrund

bringenden Verführer sah». Mehr weiss Kolin über Thomas Manns

Einstellung zum Nationalsozialismus, seinen unerschrockenen

Kampf gegen Hitler und dessen «Weltanschauung» in seinen

Ansprachen, Aufsätzen und Rundfunkreden während des Zweiten

Weltkrieges nicht zu sagen. Dafür hat er eine völlig deplazierte
Bemerkung an die oben angeführte Stelle angeschlossen, wenn er

Hitler mit Stalin konfrontiert, völlig ungeschichtlich schreibt:

«Selbst nach 1945 ist sich Thomas Mann nie über die Aehnlicbkeil
zwischen dem Hitlerschen und dein Stalinschen Totalitarismus klar-

22



nicht umgekehrt, wie es die kirchlichen Dogmatiker auf Grund
alter, naiver Erklärungen behaupteten. Als Dogmatiker übersahen

sie aber, daß auch andere Erklärungen für die scheinbare

Sonnenbewegung möglich waren, und beanspruchten für
ihre Ansicht die Wahrheit. Damit aber gaben sie der Lüge die
Möglichkeit, sich zu entwickeln. Deim die wissenschaftliche
Erkenntnis abzuleugnen, ist gleichbedeutend mit einer Lüge.

Die Kirchen werden hierzu allerdings gezwungen, wenn sie
ihre dogmatischen Ansichten in ein religiöses System eingearbeitet

haben. Dann können sie sich nicht daraus lösen, ohne
ihren Anhängern Zweifel zu wecken, und tun es deshalb,
solange wie sie können, nicht. Wenn sie die wissenschaftlichen
Erkenntnisse gehört haben, bei denen die Wahrheit durch die
Forschung, also die Erfahrung, weit eher besteht als bei einem
nur aus dem Verstände konstruierten Phantasiegebilde, und
sie trotzdem die alte Ansicht predigen, so ist dies Unehrlichkeit.

Eine Kirche, die das tut, hat das Recht verwirkt, Moral
predigen zu können. Denn die Wahrheitsliebe gehört als erstes
zur Moral. Moral olme Wille zur Aufrichtigkeit hebt sich selbst
auf. Ein Festhalten an einem Dogma, wenn man begründete
andere Erkenntnisse weiß, ist bewußte Irreführung und liegt
außerhalb jeder Moral.

Wahrheitsliebe ist eine Tugend. Wir betrachten die Wahrheit

als unser Ziel. Hierzu gehört, daß man die Grenzen kennt,
in die der menschliche Horizont weist, und daß jede gewonnene

Erkenntnis durch weitere Erkenntnisse verbessert, erweitert

und sogar in Frage gestellt werden kami. Die Bereitschaft,
neue Erkenntnisse auch dann aufzunehmen, wenn sie gegen die
bisherige Meinung verstoßen, ist nicht, wie die Dogmatiker
meinen, charakterlos oder prinzipienlos, sondern Ehrlichkeit,
Aufrichtigkeit und Wahrheitsliebe. Sie ist eine Eigenschaft starker

Menschen, welche den Mut zur Wahrheit haben, kritisch
sind, welche jede Meinung überprüfen und gegen den Gültig-
keitsanspruch überholter Dogmen mutig ankämpfen.

Sich die Wahrheit- als Ziel setzen,- bedeutet Kampf gegen das
verknöcherte Unwahre, bedeutet Wille zur Aufklärung. Hierzu

geworden .» Dies ist nur dem Verfasser der «Wege und Irrwege»
gelungen. Schon in seinem 1962 im S. Fischer-Verlag erschienenen
Buche «Die Idee des Nationalsozialismus» hat Hans Kohn eine
ausführliche Darstellung der Entwicklung des Nationalismus in
Europa, vor allem in Deutschland gegeben. Er bezeichnet die
französische Revolution nicht als den Zeitpunkt seiner Entstehung. «Sie
is! nur einer der mächtigsten Umstände, die zu seiner Verdichtung
und Ausbreitung beitrugen», meint Kohn. Er nennt aber
sonderbarerweise nicht die Namen jener Dichter und Philosophen, die
mit ihren Werken die Grundlage für alles das legten, was sich später

so unheilvoll für das deutsche Volk, aber auch für viele andere
Nationen Europas ausgewirkt hat: Fichte, Hegel und Arndt und die
Dichter der Freiheitskriege werden kaum erwähnt, obgleich sie es

waren, die durch ihre völkischen Kampflieder und Hassgesänge und
durch ihre nationalistischen Reden und Schriften den Boden für
eine in den folgenden Jahrzehnten ausgestreute und aufkeimende
Saat so vorbereitet hatten, dass ihre Früchte im 20. Jahrhundert
in einem fanatischen Nationalismus und einer brutalen Barbarei
ä'ch auswuchsen.

Selbst der bekannte Historiker Friedrich Meinecke nennt in seinem,

knapp nach dein Zweiten Weltkrieg erschienenen Buche keine
Namen, obwohl er mit Rocht die geistige Finsternis in den Jahren
der Hitlertyrannis auf den überheblichen Nationalismus, der in der
Zeit der Freiheitskriege hochgezüchtet wurde, zurückführt. Er
wusste wohl, warum. Er wollte den im deutschen V olke als National-
beroen verehrten Männern (Arndt, Fichte. Heinrich von Kleist,
hirnvater Jahn und anderen) nicht nahe treten, um sich nicht die
Gunst seiner kritiklos der Tradition verfallenen Leser und natürlich

auch die seines Verlegers zu verscherzen. Hier ist wie so oft in
geschichtlichen Darstellung die Wahrheit dem nationalen Ehr-

5f's zuliebe, die Wahrheit zu verschleiern, unterlegen.
hie Freiheitskriege 1813/15 waren, wie ich dies in meiner Ab¬

gehört das freie Denken, also das Denken ohne Vorurteile, das

kritische Denken, kritisch gegen alles, was ohne empirische
Bestätigung oder logische Begründung behauptet wird. Die Wahrheit

selbst als letzte Wahrheit zu erfassen, ist ein unerreichbarer
Grenzfall. Alles ist nur durch den menschlichen Geist erfaßbar,
ein unmittelbares Erleben als Offenbarung der Dinge gibt es

nicht. Wir haben unsere Sinne zum Erkennen; wenn ein
Erkennen ohne Sinne möglich wäre, wozu brauchten wir dann
noch die Sinne? Nur uns selbst können wir uiimittelbar
erleben; daß wir uns selbst wissen, ein Selbstbewußtsein haben,
ist ein unmittelbares Wissen, dies kommt nicht von außen; wir
sind es selbst, was wir wissen. Dies mag die einzige Wahrheit
sein, die wir unmittelbar erkennen, aber alles Aeußere ist
mittelbares Erkennen, wird also irgendwie durch unsere Fähigkeit

und Unfähigkeit begrenzt. Wir können nur begreifen, was
niclit über unseren Horizont geht. Aber danach zu trachten,
inuner dasjenige anzuerkennen, was das Begründetere und was
bestätigt ist, das ist Streben nach Wahrheit. Dieses Streben zu
bewahren, nicht in Dogmen zu erstarren, auch wenn es um
unsere eigenen Anschauungen geht (Kausalprobleml), das ist
immerwährendes Ziel einer freigeistigen Haltung.

Dr. H. Titze

Mönche und Mafia

Das deutsche Nachrichtenmagazin «Der Spiegel» veröffentlicht

seit einigen Wochen eine fortlaufende Reportage über die
sizilianische Gangsterorganisation der Mafia, die seit Jahrzehnten

als bösartigstes Krebsübel der sizilianischen Gesellschaft
die einst so reiche und blühende Insel terrorisiert. In der vierten

Fortsetzung dieser Reportage, die in der Ausgabe des «Spiegels»

vom 20. Januar erschienen ist, wird nun das Verhältnis
zwischen katholischer Kirche und Mafia beleuchtet. Dabei

handlung «Ernst Moritz Arndt und Johann Gottlieb Fichte, zwei
ideologische Ahnherrn und Wegbereiter des Nationalsozialismus»
auf Grund eines unwiderleglichen Beweismaterials zeigen konnte,
die Geburtsstunde eines bösartigen Chauvinismus und eines brutalen

Antisemitismus.
In krassem Gegensatz zu den von Arndt und Fichte propagierten

nationalistischen und antisemitischen Ideen stehen die Werke
einer Reihe ihrer Zeitgenossen, die leider als Minderheit in der
deutschen Geistesgeschichte das andere Deutschland verkörpern,
die aber auf die grosse Mas6e des deutschen Volkes leider nicht den
ihnen gebührenden Einfluss ausübten. Fichte und die Sänger der
Freiheitskriege liaben die von Humanität, Gerechtigkeit, Toleranz
und Nächstenliebe erfüllten Gedanken Herders, Lessings, Goethes,
Schillers, der Brüder Humboldt und anderer übertönt. Das Schlagwort

Nationalismus, vom alleinigen Wert der eigenen Nation, der
man blutmässig angehört, das Schlagwort von der bevorzugten
Stellung der «arischen» und da wiederum der «germanischen
Rasse», das in den Freiheitskriegen geboren wurde und zur hellen
Flamme entfacht war, war im deutschen Volke viel stärker als der
Humanitätsgedanke, den die Vertreter eines anderen Deutschland
wie die Rufer in der Wüste zu tauben Ohren predigten.

All dies hat der Verfasser in seinem Buche zu wenig herausgearbeitet.

Es ist daher keineswegs den Lesern zu empfehlen, die eine
objektive und vollständige Darstellung darüber haben wollen, wie
es im 20. Jahrhundert im Herzen Europas zu dieser furchtbaren
Menscliheitstragödie kommen konnte. Friedrich Tramer

Ich hin nicht der Meinung, daß je irgendeine Art von Religion

in die öffentliche Schule sollte eingeführt werden dürfen.
Thomas Edison

23


	Die Wahrheit unser Ziel

