Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 3

Artikel: Blick nach vorne

Autor: Gyssling, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411289

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

So bliist jeder fanatische Sekticrer durch das Horn des Hasses an der
Wahrheit vorbei, statt dass er psychologisch ecinen menschlichen Ver-
stindigungsboden sucht, und fiigt damit sciner cigenen Sache, der er zu
dienen wiihnt, den grossten Schaden zu. Er tut damit aber auch vielen
ehrlich iiberzeugten Menschen Unrecht, indem er sie total verkennt,
ihnen die gemeinsten Motive unterstellt und im Lager der Andersden-
kenden gewisse schlimme Individuen als massgebend betrachtet.

Gibt es cinen Verstindigungsboden zwischen Freidenkertum und Reli-
gion? Ju gewiss, wenn man dic menschliche Psychologic etwas studiert.
Es gibt in beiden Lagern Egoisten, die nur an ihren Genuss und Vorteil
denken (fromme, heuchlerische Berechner des Paradieses und krasse Aus-
beuter des Dicsseits). Es gibt aber auch edle, ideal gesinnte Menschen,
die fiir das diesseitige oder jemseitige Leben sich fiir ihre Nichsten auf-
opfern. Dicse edleren Naturen leiden mit den andern Menschen und
mochten ihnen helfen. lhre Sympathiegefiihle sind stark; je nach ihrem
Glauben méchten sie auf sozialem, d. h. allgemeinem Boden das Wohl der
Menschheit fordern., Sic allein, oder wenigstens diejenigen, die etwas
Idcal- und Sozialgefiihl besitzen, verdienen deshalb allgemein mensch-
liche Beachtung. Die krassen Egoisten sind blind; wir lassen sie hier
beiseite.

Der uniiberbriickbare Unterschied zwischen Gliubigen und Freidenkern
licgt in den sogenannten metaphysischen Fragen, das heisst in dem Glau-
ben oder Unglauben an das wissenschaftlich Unerkennbare. Metaphy-
sisch sind die Fragen iiber die Beschaffenheit des Weltalls, iiber ein ver-
mutetes Leben nach dem Tode, iiber Endlichkeit oder Unendlichkeit der
Materie und des Weltalls, iiber Fatalismus oder absolute Freiheit, iiber
die Begriffe des Absoluten iiberhaupt. An Metaphysik kann man zwar
glauben, aber man kann nichts iiber sie wissen. Dic Wissenschaft bewegt
sich ausschliesslich im Gebiet des Relativen und verfihrt mit Induktion,
d.h. sie schreitet von einer Viclheit von Beobachtungen und Experimen-
ten unter stets erneuter Priifung zu Ableitungen, Schliissen fort. Sie ver
meidet grundsiitzlich jede Metaphysik als unerkennbar. Folglich, wenn cin
Mensch an irgend ctwas Metaphysisches glaubt, tut er es entweder aus
Unwissenheit oder weil er iiberzeugt ist, dass es eine iibernatiirliche
Kraft gibt, der Mensch und Weltall unterstehen, und dass jene Kraft sich
auf irgend cine wunderbare Weise dem Menschen geoffenbart hat. Ich
erwithne nur den Glauben der Christen aller Schattierungen, der Islamiten,
der Buddhisten, der Spiritisten usw.

Der Freidenker lehnt fiir sich jeden metaphysischen Glauben ab. Wenn
der Gegner ihm erwidert, dass er doch nicht leugnen konne, dass es
irgend ctwas wic cin Weltall gebe, so antwortet cr, dass er dies auch nicht
tue, dass aber der Mensch iiber das Unerkennbare nur ein Fragezeichen
stellen konne und gar nichts weder iiber Allmacht, noch iber Wille,
Offenbarungen und dergleichen cines vermuteten Gottes behaupten diirfe.
In dieser Stellung bleibt er unanfechtbar. Wenn aber der Gliubige ihm
antwortet, diec den Menschen geoffenbarte Wahrheit sei ihm durch innere
Eingebung ebenso unanfechtbar als das Wissen, so sind beide am Schluss
ihrer Weisheit angelangt, ohne sich deshalb gegenseitig Schufte nennen zu
diirfen,

Hier hat nun der cinsichtige Freidenker einzusetzen und dem Gliubi.
gen zu antworten: «Gut, Sie glauben an Gott, Paradies und dergleichen,
ich nicht. Weiterer Streit zwischen uns ist miissig; wir konnen aber auf
dieser Erde, deren Dasein wir beide kennen, fiir das soziale Wohl unserer
Mitmenschen arbeiten. Ich glaube nicht an cin zukiinftiges Leben, das
niemand beweisen kann, aber Ihr Gott, heisse er Christus oder Buddha,
hat Thnen die Aufopferung und die Liebe zur Menschlichkeit befohlen. Mir
befichlt mein Gewissen durch vererbten Instinkt das gleiche. Hier liegt
der gemeinschaftliche Boden, wo wir uns briiderlich und anstiindig helfen
kénnen, ohne cinander zu befchden, Hier auf der Erde sind wir Leidens-
briider und gibt es viel zu tun, Ich verlange von Ihnen nur, dass Sie in un-
serm gemeinschaftlichen und nicht vermeidbaren sozialen Leben mich
und meine Ansichten als mit IThnen und Ihren Ansichten gleichberechtigt
anerkennen und dass Sie Ihren metaphysischen Glauben Andersgliubigen
nicht mit Gewalt aufzwingen wollen. Dann, aber nur dann, werden wir
erspriesslich zusammenarbeiten konnen.» .

Es gibt Menschen sowohl bei den Freidenkern wie bei den Gliubigen,
die einer solchen Toleranz fihig sind. Zu diesen allein spreche ich hier
und sage: Die Arbeit fiir das soziale Wohl ist das, was die Einigkeit stirkt
und positiv. Menschliches schafft. An der Frucht werdet ihr den Baum
etkennen und nicmals am leeren Gerede. Der Freidenker hat die Pflicht,
dem chrlich Gliubigen durch seine Taten zu beweisen, dass man, ohne ein
versprochenes Paradies zu erwarten, chenso emsig und uneigenniitzig fiir
as allgemeine Wohl unserer Kinder und Nachfolger auf Erden schaffen
kann, als mit jener mystischen Hoffnung. Wenn er dies nicht durch seine
Taten beweisen kann, dann beweist er zwar nicht, dass dic Gliubigen an
u‘“ll fiir sich besser sind als er, wohl aber, dass auch er den Kider des
Versprechens eines zukiinftigen Lebens, das heisst die egoistische Hoffnung
af ein Paradies brauchte, um seine sozialen Pflichten zu erfiillen. Dies ist
a"t‘rdings fiir ihn traurig genug.

Gliicklicherweise gibt es aber, abseits von allen Konfessionen, eine dies-
scitige soziale Religion, die die Religion des Freidenkers sein kann und
sein soll. Dic Sozialisten haben dic Existenz jener Religion sowie ihre
\‘bcnsﬁihigkoit bewicsen: Der konfessionslose Mensch kann sich selbst

auch fiir das Wohl seiner Mitmenschen und Nachfolger aufopfern. Der
Freidenker darf nicht feiger und gemeiner scin als der ekstatische Gliu-
bige. Die Naturgeschichte beweist klipp und klar, dass unsere Nachkom-
men die ununterbrochene Fortsetzung unserer Personen sein werden, wie
wir diejenige unserer Ahnen sind. Fiir das Paradies der Zukunft, jedoch
fiir das auf Erden, wollen wir somit kiimpfen und sterben, aber nochmals
gesagt nicht mit Phrasen, sondern mit Taten.

Blick nach vorn

Jubilden und Erinnerungstage verleiten unvermeidlich dazu,
sich ein wenig in die Vergangenheit zu versenken, nachzuspii-
ren, wie das nun alles einmal war und geworden ist. Dagegen
ist ja auch nichts zu sagen, es erfreut nicht nur Herz und
Gemiit, aus den Erfahrungen derer vor uns lassen sich wichtige
Erkenntnisse ableiten, Tradition und ihre Pflege geben Sicher-
heit der Form und des Wirkens. Nur diirfen dariiber weder
Gegenwart noch Zukunft vergessen werden. Dessen wollen wir
uns auch heute bewusst werden. Der «Freidenker» blickt nun
auf ein fiinfzigjahriges Bestehen zuriick und mit ihm, ihrem
Riickgrat, auch die ganze freigeistige Bewegung in der Schweiz.
Es waren, wie iiberall im Leben, Jahre des Erfolges und harte
Kampfjahre, voll von Schwierigkeiten und Hindernissen, und
in manchem blieb unserem Ringen der Erfolg versagt. Doch
hat sich unsere Zeitung auch der schwierigen Jahre gewiss
nicht zu schimen, so hart wir uns manchmal durchboxen muss-
ten, der «Freidenker» kann mit Stolz bekennen: er ist immer
ehrlich und sauber geblieben, hat unserer Sache treu gedient
und sich nie faulen Kompromissen hergegeben.

Es ist schon, dies sich aus diesem Jubiliumsanlass wieder
einmal vor Augen zu halten, in den Beitrigen, die an alte
Zeiten erinnern, Belehrung zu suchen. Aber — und dariiber
sind wir uns ja wohl alle einig — das geniigt nicht. Auch fiir
Zeitungen und geistige Bewegungen gilt die zunichst dem In-
dividuum vorgehaltene Weisheit Goethes: «Was Du ererbt von
deinen Vitern, erwirb es, um es zu besitzen.» Mit andern Wor-
ten und nun auf uns bezogen: Wenn die 50 Jahre geistigen
Ringens, des Organisierens und all das, was von uns und denen,
die frither in unseren Reihen titig waren, geleistet wurde, nicht
einst als Episode aus dem Buch der Geschichte weggewischt
werden sollen, miissen wir in erster Linie den Blick nach vorn
richten, den Aufgaben zugewendet, die heute vor uns stehen
und in kommenden Zeiten zu bewiiltigen sind.

Wir stehen inmitten eines Prozesses des geistigen Umdenkens
und Umwertens, dem sich keiner entziehen kann, weil er auf
gesellschaftlichen Grundlagen beruht, die wir nicht #ndern
kénnen. Die moderne Industriegesellschaft priigt unserem Le-
ben von Jahr zu Jahr immer deutlicher ihre Ziige auf. Sie ver-
andert die Natur, und das oft genug wenig vorteilhaft, sic ver-
indert das Leben der Menschen. Die geistige Bewiiltigung all
dieser Verinderungen sehen wir nun leider oft genug iiblen
Quacksalbern und rein kommerziell ausgerichteten Managern
anvertraut von Billy Graham und der sogenannten «Morali-
schen Aufriistung» bis zu den Organisatoren der grossen Schau-
sportveranstaltungen, den Herausgebern einer geschmacklosen
Sensationspresse und wer sonst noch eifrig daran arbeitet, den
Menschen das Nachdenken abzugewdhnen, ihnen Zeit und
Ruhe dafiir zu nehmen und sie mit billigen Schlagworten zu
fiittern, um sie aus verantwortlichen Demokraten zu bequemen
Untertanen einer anonymen Techno- und Biirokratie, besten-
falls zu einer auf jede Verkaufsmode glatt einschwenkenden
Konsumentenmasse zu erziehen, die sich das Geld leicht aus
der Tasche locken lisst.

Und doch, wer wiire eigentlich berufener, an der geistigen
Bewiltigung der grossen gesellschaftlichen Wandlungen mit
ilirn anzulegen als wir Freidenker? Die wir uns von alten
Ilusionen, religiosem Aberglauben und irrigen Welterkldrun-

19



gen frei gemacht haben und daher mit ungetriibteren Augen
um uns und in die Zukunft blicken kénnen. Das ist die grosse
Aufgabe, die vor uns liegt und die wir im geistigen Wettstreit
mit anderen zu 16sen haben. Denn wir sind natiirlich nicht die
einzigen, die diese Situation erkannt haben. Die spiirbaren
Mingel und Gefahren der modernen Industriegesellschaft ha-
ben allerorts Denker, Philosophen, Sozialwissenschaftler auf
den Plan gerufen, und auch die Kirchen beschiftigten sich
schon seit einiger Zeit mit diesen Problemen. Das ganze Konzil
in Rom ist ja im Grunde nichts anderes als ein Versuch, die
Einrichtungen der katholischen Kirche den verinderten Zeit-
und Gesellschaftshbedingungen anzupassen und Mittel und For-
men zu finden, dank derensie ihrem Einflussschwund begegnen
und wieder erstarken kann. Dass ihr das wohl nicht gelingen
wird, enthebt uns nicht der Verpflichtung, unsere Losungen
des Problems durchzudenken und zur Diskussion zu stellen.
Noch immer werden die Gehirne der Jugend mit allerhand
scholastischem und dogmatischem Kleister gefiillt, obwohl ge-
rade heute die jungen Menschen ihre Zeit und Kraft nétiger
hitten, um die immer komplizierter werdenden Probleme des
Wissens und der Gesellschaft zu erfassen und sich auf ihre
Bewiltigung vorzubereiten. Der Arbeit an der Jugend und fiir
die Jugend muss in den kommenden Jahren ganz anders in
das Zentrum unseres Wirkens gestellt werden als bisher. Das
muss einmal offen ausgesprochen und kann heute um so
schmerzloser gesagt werden, als in einigen unserer Ortsgruppen
recht schéne und hoffnungsvolle Ansiitze in dieser Hinsicht zu
beobachten sind. Vielleicht miissen manche von uns sich noch
selbst von einigen Vorurteilen frei machen, um den Weg zu
Hirn und Herz der Jugend zu finden. Aber das Ueberwinden
von Vorurteilen — es miissen dies ja keineswegs immer religiose
sein, es gibt genug gesellschaftliche, #sthetische und andere —

ist fiir den echten Freidenker das tidgliche Brot seiner geistigen
Arbeit. Mag die Erinnerung die Vergangenheit noch so rosig
verkldren, das Rad ladsst sich nicht zuriickdrehen, wir miissen
uns mutvoll dem Neuen zuwenden, das unvermeidlich ist, und
dafiir sorgen, dass es gut werde, d. h. vom Geiste eines echten
Humanismus erfiillt. Wir Freidenker wissen ja eines: wir wer-
den nicht weiterleben in irgend einem Elysium oder Paradies,
wir leben in nichts weiter als im Gedenken der kommenden
Generation, in unseren Nachkommen, den eigenen und allen
denen, die wir mit unserem Geistesgut befruchten und denen
wir den rechten Weg zu angst- und illusionsfreier, frohlicher
Bewiiltigung des Lebens zeigen. An uns selbst liegt es, dafiir zu
sorgen, dass dereinst in weiteren fiinfzig Jahren, wenn wieder
ein Jubildum naht, unserer mit gleicher Liebe gedacht wird,
wie wir heute, anlésslich des 50jihrigen Bestehens des «Frei-
denkers», derer gedenken, die ihn geschaffen und hingebend an
ihm gearbeitet haben. Walter Gyssling

Die Wahrheit unser Ziel

Im Leben des Menschen spielt die Wahrheit eine grofle
Rolle. Schon als Kinder werden wir belehrt, immer die Wahr-
heit zu sagen, was iibrigens gar nicht nétig wire, wenn wir
nicht mit der Liige bekannt geworden wiren, wir diese nicht
an unseren Vorbildern, vor allem den Eltern, wahrgenommen
hitten. Am Liigen der Kinder sind immer schlechte Vorbilder
schuld, von allein liigt kein Kind. Und als Kinder suchen wir
nach der Wahrheit, wir fragen schon nach dem «Warum». Wir
wollen die Griinde zu allem, was uns begegnet und wovon wir
horen, wissen. Noch ist uns als Kinder alles neu und nichts

Das Kriegsgebet

Es war eine grosse, erhebende Zeit. Das Land stand unter Waf-
fen, der Krieg war ausgebrochen, in jeder Brust brannte das heilige
Feuer des Patriotismus, die Trommeln schlugen, Militirkapellen
bliesen, Spielzeugpistolen knallten, gebiindelte Schwirmer zischten
und spriihten; ein flatterndes Gewirr von Fahnen leuchtete in der
Sonne, Fahnen in jeder Hand und auf Balkonen und Dachern bis
weit in die schwindende, verblassende Ferne; jeden Tag marschier-
ten die jungen Freiwilligen die breite Strasse entlang, strahlend
und schmuck in der neuen Uniform, und wenn sie vorbeischwenk-
ten, jubelten ihnen die stolzen Viter, Miitter, Schwestern und Lieb-
chen mit vor Riihrung und Gliick bewegter Stimme zu; jeden
Abend lauschte die Menge auf iiberfiillten Versammlungen mit an-
gehaltenem Atem der patriotischen Redekunst, welche die tiefsten
Tiefen ihres Herzens aufwiihlte und welche sie nur fiir kurze
Augenblicke mit orkanartigem Beifall unterbrachen, wobei ihnen
Trinen iiber die Wangen liefen; in den Kirchen predigten die Pfar-
rer Ergebenheit gegeniiber Fahne und Vaterland; sie riefen den
Gott der Schlachten an und erflehten mit insbriinstigen Ergiissen
der Beredsamkeit, die jeden Zuhorer bewegten, seine Hilfe fiir un-
sere gute Sache. Es war wirklich eine frohe und freudvolle Zeit,
und das halbe Dutzend unbesonnener Geister, die es wagten, den
Krieg zu missbilligen und seine Gerechtigkeit zu bezweifeln, er-
hielten sofort eine so eindringliche und heftige Warnung, dass sie
um ihrer personlichen Sicherheit willen schnell von der Bildfliche
verschwanden, um nicht mehr auf diese Weise Anstoss zu erregen.

Der Sonntagmorgen kam — am folgenden Tag wiirden die Ba-
taillone an die Front ziehen; die Kirche war voll; die Freiwilligen
waren dabei, die jungen Gesichter erleuchtet von Kriegstraumen —
Visionen von dem ungestimen Vormarsch, der sich ballenden
Durchschlagskraft, dem Sturmangriff, von blitzenden Sibeln, der
Flucht des Feindes, dem Schlachtenlirm, dem alles umbhiillenden
Rauch, der Verfolgungsjagd, der Uebergabe! Dann die Heimkehr
aus dem Krieg, gebriunte Helden, jubelnd begriisst, verehrt, auf

20

goldene Hohen des Ruhmes getragen! Bei den Freiwilligen sassen
ihre Lieben, stolz und gliicklich, beneidet von den Nachbarn und
Freunden, die keine Sohne oder Briider besassen, die sie auf das
Feld der Ehre hitten senden konnen, damit sie dort fiir die Fahne
siegen oder andernfalls den ehrenhaftesten aller ehrenhaften Tode
sterben konnten. Der Gottesdienst nahm seinen Verlauf; ein Kriegs-
kapitel aus dem Alten Testament wurde verlesen; das erste Gebet
wurde gesprochen; ihm folgte ein Orgelschall, welcher das Gebiude
erschiitterte, und wie in plétzlicher Eingebung erhoben sich alle
mit glihenden Augen und pochenden Herzen und stiessen jene ge-
waltige Anrufung hervor:

Allfurchtbarer Gott! Der Du gebietest,
Donner Deine Fanfare und Blitz Dein Schwert!

Dann kam das «lange» Gebet. Niemand konnte sich erinnern, je
etwas Aehnliches an leidenschaftlichem Flehen und ergreifender,
schoner Sprache gehort zu haben. Der Kern seiner demiitigen Bitte
war, unser aller immergnidiger und giitiger Vater mége iiber un-
sere edlen jungen Soldaten wachen, ihnen beistehen, sie trosten und
in ihrem patriotischen Werk ermutigen; er moge sie segnen, sie am
Tage ds_r Schlacht und in der Stunde der Gefahr beschiitzen, ihuen
seine michtige Hand leihen, sie stark und zuversichtlich machen
und unbesiegbar in dem blutigen Sturm; er mége ihnen helfen, den
Feind zu vernichten, und ihnen, ihrer Fahne und ihrem Lande un-
vergingliche Ehre und ewigen Ruhm gewiihren . . .

Ein betagter Fremder trat ein und ging mit langsamem, laut-
losem Schritt durch den Mittelgang, die Augen auf den Geistlichen
gerichtet, die hohe Gestalt mit einem Gewand bekleidet, das bis zu
den Fiissen reichte, den Kopf unbedeckt, das weisse Haar in einem
schiumenden Katarakt bis auf die Schultern fallend, das zer
furchte Gesicht unnatiirlich bleich, ja geisterhaft blass. Wihrend
ihm alle Augen verwundert folgten, ging er seinen stillen Weg
weiter; ohne Zigern stieg er zum Prediger hinauf und stellte sich
wartend neben ihn. Der Prediger setzte mit geschlossenen Lidern
sein bewegendes Gebet fort, ohne den Fremden zu bemerken, und
beendete es schliesslich mit folgenden, flehentlich hervorgebrach-



	Blick nach vorne

