
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 3

Artikel: Blick nach vorne

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411289

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411289
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


So bläst jeder fanatische Sektierer durch das Horn des Hasses an der
Wahrheit vorbei, statt dass er psychologisch einen menschlichen Ver-
itändigungsboden sucht, und fügt damit seiner eigenen Sache, der er zu
dienen wähnt, den grössten Schaden zu. Er tut damit aber auch vielen
ehrlich überzeugten Menschen Unrecht, indem er sie total verkennt,
ihnen die gemeinsten Motive unterstellt und im Lager der Andersdenkenden

gewisse schlimme Individuen als massgebend betrachtet.
Gibt es einen Verständigungsboden zwischen Freidenkertum und Religion?

Ja gewiss, wenn man die menschliche Psychologie etwas studiert.
Es gibt in beiden Lagern Egoisten, die nur an ihren Genuss und Vorteil
denken (fromme, heuchlerische Berechner des Paradieses und krasse
Ausbeuter des Diesseits). Es gibt aber auch edle, ideal gesinnte Menschen,
die für das diesseitige oder jenseitige Leben sich für ihre Nächsten
aufopfern. Diese edleren Naturen leiden mit den andern Menschen und
möchten ihnen helfen. Ihre Sympathiegefühle sind stark; je nach ihrem
Glauben möchten sie auf sozialem, d. h. allgemeinem Boden das Wohl der
Menschheit fördern. Sie allein, oder wenigstens diejenigen, die etwas
Ideal- und Sozialgefühl besitzen, verdienen deshalb allgemein menschliche

Beachtung. Die krassen Egoisten sind blind; wir lassen sie hier
beiseite.

Der unüberbrückbare Unterschied zwischen Gläubigen und Freidenkern
liegt in den sogenannten metaphysischen Fragen, das heisst in dem Glauben

oder Unglauben an das wissenschaftlich Unerkennbare. Metaphysisch

sind die Fragen über die Beschaffenheit des Weltalls, über ein
vermutetes Lehen nach dem Tode, über Endlichkeit oder Unendlichkeit der
Materie und des Weltalls, über Fatalismus oder absolute Freiheit, über
die Begriffe des Absoluten überhaupt. An Metaphysik kann man zwar
glauben, aber man kann nichts über sie wissen. Die Wissenschaft bewegt
sich ausschliesslich im Gebiet des Relativen und verfährt mit Induktion,
d.h. sie schreitet von einer Vielheit von Beobachtungen und Experimenten

unter stets erneuter Prüfung zu Ableitungen, Schlüssen fort. Sie ver
meidet grundsätzlich jede Metaphysik als unerkennbar. Folglich, wenn ein
Mensch an irgend etwas Metaphysisches glaubt, tut er es entweder aus

Unwissenheit oder weil er überzeugt ist, dass es eine übernatürliche
Kruft gibt, der Mensch und Weltall unterstehen, und dass jene Kraft sich
auf irgend eine wunderbare Weise dem Menschen geoffenbart hat. Ich
erwähne nur den Glauben der Christen aller Schattierungen, der Islamiten,
der Buddhisten, der Spiritisten usw.

Der Freidenker lehnt für sich jeden metaphysischen Glauben ab. Wenn
der Gegner ihm erwidert, dass er doch nicht leugnen könne, dass es

irgend etwas wie ein Weltall gebe, so antwortet er, dass er dies auch nicht
tue, dass aber der Mensch über das Unerkennbare nur ein Fragezeichen
stellen könne und gar nichts weder über Allmacht, noch über Wille,
Offenbarungen und dergleichen eines vermuteten Gottes behaupten dürfe.
Iu dieser Stellung bleibt er unanfechtbar. Wenn aber der Gläubige ihm
antwortet, die den Menschen geoffenbarte Wahrheit sei ihm durch innere
Eingebung ebenso unanfechtbar als das Wissen, so sind beide am Schluss
ihrer Weisheit angelangt, ohne sich deshalb gegenseitig Schufte nennen zu
dürfen.

Hier hat nun der einsichtige Freidenker einzusetzen und dem Gläubigen

zu antworten: «Gut, Sie glauben an Gott, Paradies und dergleichen,
ich nicht. Weiterer Streit zwischen uns ist müssig; wir können aber auf
dieser Erde, deren Dasein wir beide kennen, für das soziale Wohl unserer
Mitmenschen arbeiten. Ich glaube nicht an ein zukünftiges Leben, das

niemand beweisen kann, aher Ihr Gott, heisse er Christus oder Buddha,
bat Ihnen die Aufopferung und die Liebe zur Menschlichkeit befohlen. Mir
befiehlt mein Gewissen durch vererbten Instinkt das gleiche. Hier liegt
der gemeinschaftliche Boden, wo wir uns brüderlich und anständig helfen
können, ohne einander zu befehden. Hier auf der Erde sind wir Leidensbrüder

uud gibt es viel zu tun. Ich verlange von Ihnen nur, dass Sic in
unserm gemeinschaftlichen und nicht vermeidbaren sozialen Leben mich
und meine Ansichten als mit Ihnen und Ihren Ansichten gleichberechtigt
anerkennen und dass Sie Ihren metaphysischen Glauben Andersgläubigen
nicht mit Gewalt aufzwingen wollen. Dann, aber nur dann, werden wir
erspriesslich zusammenarbeiten können.»

Es gibt Menschen sowohl bei den Freidenkern wie bei den Gläubigen,
die einer solchen Toleranz fähig sind. Zu diesen allein spreche ich hier
und sage: Die Arbeit für das soziale Wohl ist das, was die Einigkeit stärkt
«nd positiv Menschliches schafft. Au der Frucht werdet ihr den Baum
erkennen und niemals am leeren Gerede. Der Freidenker hat die Pflicht,
dem ehrlich Gläubigen durch seine Taten zu beweisen, dass man, ohne ein
versprochenes Paradies zu erwarten, ebenso emsig uud uneigennützig für
das allgemeine Wohl unserer Kinder und Nachfolger auf Erden schaffen
kann, als mit jener mystischen Hoffnung. Wenn er dies nicht durch seine
Taten beweisen kann, dann beweist er zwar nicht, dass die Gläubigen an
und für sich besser sind als er, wohl aber, dass auch er den Ki der des
Versprechens eines zukünftigen Lebens, das heisst die egoistische Hoffnung
a«f ein Paradies brauchte, um seine sozialen Pflichten zu erfüllen. Dies ist
allerdings für ihn traurig genug.

Glücklicherweise gibt es aber, abseits von allen Konfessionen, eine
diesseitige soziale Religion, die die Religion des Freidenkers sein kann und
SeW soll. Die Sozialisten haben die Existenz jener Religion sowie ihre
Lehensfähigkeit bewiesen: Der konfessionslose Mensch kann sich selbst

auch für das Wohl seiner Mitmenschen und Nachfolger aufopfern. Der
Freidenker darf nicht feiger und gemeiner sein als der ekstatische Gläubige.

Die Naturgeschichte beweist klipp und klar, dass unsere Nachkommen

die ununterbrochene Fortsetzung unserer Personen sein werden, wie
wir diejenige unserer Ahnen sind. Für das Paradies der Zukunft, jedoch
für das auf Erden, wollen wir somit kämpfen und sterben, aber nochmals
gesagt nicht mit Phrasen, sondern mit Taten.

Blick nach vorn
Jubiläen und Erinnerungstage verleiten unvermeidlich dazu,

sich ein wenig in die Vergangenheit zu versenken, nachzuspüren,

wie das nun alles einmal war und geworden ist. Dagegen
ist ja auch nichts zu sagen, es erfreut nicht nur Herz und
Gemüt, aus den Erfahrungen derer vor uns lassen sich wichtige
Erkenntnisse ableiten, Tradition und ihre Pflege geben Sicherheit

der Form und des Wirkens. Nur dürfen darüber weder
Gegenwart noch Zukunft vergessen werden. Dessen wollen wir
uns auch heute bewusst werden. Der «Freidenker» blickt nun
auf ein fünfzigjähriges Bestehen zurück und mit ihm, ihrem
Rückgrat, auch die ganze freigeistige Bewegung in der Schweiz.
Es waren, wie überall im Leben, Jahre des Erfolges und harte
Kampfjahre, voll von Schwierigkeiten und Hindernissen, und
in manchem blieb unserem Ringen der Erfolg versagt. Doch
hat sich unsere Zeitung auch der schwierigen Jahre gewiss
nicht zu schämen, so hart wir uns manchmal durchboxen muss-
ten, der «Freidenker» kann mit Stolz bekennen: er ist immer
ehrlich und sauber geblieben, hat unserer Sache treu gedient
und sich nie faulen Kompromissen hergegeben.

Es ist schön, dies sich aus diesem Jubiläumsanlass wieder
einmal vor Augen zu halten, in den Beiträgen, die an alte
Zeiten erinnern, Belehrung zu suchen. Aber — und darüber
sind wir uns ja wohl alle einig — das genügt nicht. Auch für
Zeitungen und geistige Bewegungen gilt die zunächst dem
Individuum vorgehaltene Weisheit Goethes: «Was Du ererbt von
deinen Vätern, erwirb es, um es zu besitzen.» Mit andern Worten

und nun auf uns bezogen: Wenn die 50 Jahre geistigen
Ringens, des Organisierens und all das, was von uns und denen,
die früher in unseren Reihen tätig waren, geleistet wurde, nicht
einst als Episode aus dem Buch der Geschichte weggewischt
werden sollen, müssen wir in erster Linie den Blick nach vorn
richten, den Aufgaben zugewendet, die heute vor uns stehen
und in kommenden Zeiten zu bewältigen sind.

Wir stehen inmitten eines Prozesses des geistigen Umdenkens
und Umwertens, dem sich keiner entziehen kaim, weil er auf
gesellschaftlichen Grundlagen beruht, die wir nicht ändern
können. Die moderne Industriegesellschaft prägt unserem
Leben von Jahr zu Jahr immer deutlicher ihre Züge auf. Sie
verändert die Natur, und das oft genug wenig vorteilhaft, sie
verändert das Leben der Menschen. Die geistige Bewältigung all
dieser Veränderungen sehen wir nun leider oft genug üblen
Quacksalbern tind rein kommerziell ausgerichteten Managern
anvertraut von Billy Graham und der sogenannten «Moralischen

Aufrüstung» bis zu den Organisatoren der grossen Schau-
sportveranstaltungen, den Herausgebern einer geschmacklosen
Sensationspresse und wer sonst noch eifrig daran arbeitet, den
Menschen das Nachdenken abzugewöhnen, ihnen Zeit und
Ruhe dafür zu nehmen und sie mit billigen Schlagwörter! zu
füttern, um sie aus verantwortlichen Demokraten zu betpiemen
Untertanen einer anonymen Techno- und Bürokratie, bestenfalls

zu einer auf jede Verkaufsmode glatt einschwenken den
Konsumentenmasse zu erziehen, die sich das Geld leicht aus
der Tasche locken lässt.

Und doch, wer wäre eigentlich berufener, an der geistigen
Bewältigung der grossen gesellschaftlichen Wandlungen mit
Hirn anzulegen als wir Freidenker? Die wir uns von alten
Illusionen, religiösem Aberglauben und irrigen Welterklärun-

19



gen frei gemacht haben und daher mit ungetrübteren Augen
um uns und in die Zukunft blicken können. Das ist die grosse
Aufgabe, die vor uns liegt und die wir im geistigen Wettstreit
mit anderen zu lösen haben. Denn wir sind natürhch nicht die
einzigen, die diese Situation erkannt haben. Die spürbaren
Mängel und Gefahren der modernen Industriegesellschaft
haben allerorts Denker, Philosophen, Sozialwissenschaftler auf
den Plan gerufen, imd auch die Kirchen beschäftigten sich
schon seit einiger Zeit mit diesen Problemen. Das ganze Konzil
in Rom ist ja im Grunde nichts anderes als ein Versuch, die
Einrichtungen der katholischen Kirche den veränderten Zeit-
und Gesellschaftsbedingungen anzupassen und Mittel und
Formen zu finden, dank deren sie ihrem Einflussschwund begegnen
und wieder erstarken kann. Dass ihr das wohl nicht gelingen
wird, enthebt uns niclit der Verpflichtung, unsere Lösungen
des Problems durchzudenken und zur Diskussion zu stellen.
Noch immer werden die Geliirne der Jugend mit allerhand
scholastischem und dogmatischem Kleister gefüllt, obwohl
gerade heute die jungen Menschen ihre Zeit und Kraft nötiger
hätten, um die immer komplizierter werdenden Probleme des
Wissens und der Gesellschaft zu erfassen und sich auf ihre
Bewältigung vorzubereiten. Der Arbeit an der Jugend und für
die Jugend muss in den kommenden Jahren ganz anders in
das Zentrum unseres Wirkens gestellt werden als bisher. Das
muss einmal offen ausgesprochen und kann heute um so
schmerzloser gesagt werden, als in einigen unserer Ortsgruppen
recht schöne und hoffnungsvolle Ansätze in dieser Hinsicht zu
beobachten sind. Vielleicht müssen manche von uns sich noch
selbst von einigen Vorurteilen frei machen, um den Weg zu
Hirn und Herz der Jugend zu finden. Aber das Ueberwinden
von Vorurteilen — es müssen dies ja keineswegs immer religiöse
sein, es gibt genug gesellschaftliche, ästhetische und andere —

ist für den echten Freidenker das täghche Brot seiner geistigen
Arbeit. Mag die Erinnerung die Vergangenheit noch so rosig
verklären, das Rad lässt sich nicht zurückdrehen, wir müssen

uns mutvoll dem Neuen zuwenden, das unvermeidlich ist, und
dafür sorgen, dass es gut werde, d. h. vom Geiste eines echten
Humanismus erfüllt. Wir Freidenker wissen ja eines: wir werden

nicht weiterleben in irgend einem Elysium oder Paradies,
wir leben in nichts weiter als im Gedenken der kommenden
Generation, in unseren Nachkommen, den eigenen und allen

denen, die wir mit unserem Geistesgut befruchten und denen

wir den rechten Weg zu angst- und illusionsfreier, fröhlicher
Bewältigung des Lebens zeigen. An uns selbst liegt es, dafür zu

sorgen, dass dereinst in weiteren fünfzig Jahren, wenn wieder
ein Jubiläum naht, unserer mit gleicher Liebe gedacht wird,
wie wir heute, anlässlich des 50jährigen Bestehens des
«Freidenkers», derer gedenken, die ihn geschaffen und hingebend an

ihm gearbeitet haben. Walter Gyssling

Die Wahrheit unser Ziel

Im Leben des Menschen spielt die Wahrheit eine große
Rolle. Schon als Kinder werden wir belehrt, immer die Wahrheit

zu sagen, was übrigens gar nicht nötig wäre, wenn wir
nicht mit der Lüge bekannt geworden wären, wir diese nicht

an unseren Vorbildern, vor allem den Eltern, wahrgenommen
hätten. Am Lügen der Kinder sind immer schlechte Vorbilder
schuld, von allem lügt kein Kind. Und als Kinder suchen wir
nach der Wahrheit, wir fragen schon nach dem «Warum». Wir
wollen die Gründe zu allem, was uns begegnet und wovon wir
hören, wissen. Noch ist uns als Kinder alles neu und nichts

Das Kriegsgebet

Es war eine grosse, erhebende Zeit. Das Land stand unter Waffen,

der Krieg war ausgebrochen, in jeder Brust brannte das heilige
Feuer des Patriotismus, die Trommeln schlugen, Militärkapellen
bliesen, Spielzeugpistolen knallten, gebündelte Schwärmer zischten
und sprühten; ein flatterndes Gewirr von Fahnen leuchtete in der
Sonne, Fahnen in jeder Hand und auf Baikonen und Dächern bis
weit in die schwindende, verblassende Ferne; jeden Tag marschierten

die jungen Freiwilligen die breite Strasse entlang, strahlend
und schmuck in der neuen Uniform, und wenn sie vorbeischwenkten,

jubelten ihnen die stolzen Väter, Mütter, Schwestern und Liebchen

mit vor Rührung und Glück bewegter Stimme zu; jeden
Abend lauschte die Menge auf überfüllten Versammlungen mit
angehaltenem Atem der patriotischen Redekunst, welche die tiefsten
Tiefen ihres Herzens aufwühlte und welche sie nur für kurze
Augenblicke mit orkanartigem Beifall unterbrachen, wobei ihnen
Tränen über die Wangen liefen; in den Kirchen predigten die Pfarrer

Ergebenheit gegenüber Fahne und Vaterland; sie riefen den
Gott der Schlachten an und erflehten mit insbrünstigen Ergüssen
der Beredsamkeit, die jeden Zuhörer bewegten, seine Hilfe für
unsere gute Sache. Es war wirklich eine frohe und freudvolle Zeit,
und das halbe Dutzend unbesonnener Geister, die es wagten, den

Krieg zu missbilligen und seine Gerechtigkeit zu bezweifeln,
erhielten sofort eine so eindringliche und heftige Warnung, dass sie

um ihrer persönlichen Sicherheit willen schnell von der Bildfläche
verschwanden, um nicht mehr auf diese Weise Anstoss zu erregen.

Der Sonntagmorgen kam — am folgenden Tag würden die
Bataillone an die Front ziehen; die Kirche war voll; die Freiwilligen
waren dabei, die jungen Gesichter erleuchtet von Kriegsträumen —
Visionen von dem ungestümen Vormarsch, der sich ballenden
Durchschlagskraft, dem Sturmangriff, von blitzenden Säbeln, der
Flucht de6 Feindes, dem Schlachtenlärm, dem alles umhüllenden
Rauch, der Verfolgungsjagd, der Uebergabe! Dann die Heimkehr
aus dem Krieg, gebräunte Helden, jubelnd begrüsst, verehrt, auf

goldene Höhen des Ruhmes getragen! Bei den Freiwilligen sassen

ihre Lieben, stolz und glücklich, beneidet von den Nachbarn und

Freunden, die keine Söhne oder Brüder besassen, die sie auf das

Feld der Ehre hätten senden können, damit sie dort für die Fahne

siegen oder andernfalls den ehrenhaftesten aller ehrenhaften Tode

sterben könnten. Der Gottesdienst nahm seinen Verlauf; ein
Kriegskapitel aus dem Alten Testament wurde verlesen; das erste Gebet

wurde gesprochen; ihm folgte ein Orgelschall, welcher das Gebäude

erschütterte, und wie in plötzlicher Eingebung erhoben sich alle

mit glühenden Augen und pochenden Herzen und stiessen jene
gewaltige Anrufung hervor:

Allfurchtbarer Gott! Der Du gebietest,
Donner Deine Fanfare und Blitz Dein Schwert!

Dann kam das «lange» Gebet. Niemand konnte sich erinnern, je

etwas Aehnliches an leidenschaftlichem Flehen und ergreifender,
schöner Sprache gehört zu haben. Der Kern seiner demütigen Bitte

war, unser aller immergnädiger und gütiger Vater möge über
unsere edlen jungen Soldaten wachen, ihnen beistehen, sie trösten und

in ihrem patriotischen Werk ermutigen; er möge sie segnen, sie am

Tage der Schlacht und in der Stunde der Gefahr beschützen, ihnen

seine mächtige Hand leihen, sie stark und zuversichtlich machen

und unbesiegbar in dem blutigen Sturm; er möge ihnen helfen, den

Feind zu vernichten, und ihnen, ihrer Fahne und ihrem Lande

unvergängliche Ehre und ewigen Ruhm gewähren
Ein betagter Fremder trat ein und ging mit langsamem,

lautlosem Schritt durch den Mittelgang, die Augen auf den Geistlichen

gerichtet, die hohe Gestalt mit einem Gewand bekleidet, das bis zu

den Füssen reichte, den Kopf unbedeckt, das weisse Haar in einem

schäumenden Katarakt bis auf die Schultern fallend, das

zerfurchte Gesicht unnatürlich bleich, ja geisterhaft blass. Während

ihm alle Augen verwundert folgten, ging er seinen stillen Weg

weiter; ohne Zögern stieg er zum Prediger hinauf und stellte sich

wartend neben ihn. Der Prediger setzte mit geschlossenen Lidern

sein bewegendes Gebet fort, ohne den Fremden zu bemerken, und

beendete es schliesslich mit folgenden, flehentlich hervorgebrach-

20


	Blick nach vorne

