
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 3

Artikel: Aus dem ersten Jahrgang

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411288

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411288
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und sich deshalb entweder über seine Umgebung aufschwingt
und im blauen Dunst schwebt oder aber sich zu sehr in sich
selbst zurückzieht und als «Einsiedler» mitten unter uns geht.
Berufliches Können und gesellschaftliches Sein müssen als
Ganzes den Menschen ausmachen. Dies ergibt sich, wenn beide
in einer inneren Bindung zueinander stehen. Wie oft wundern
wir uns, dass z. B. Wissenschafter, die tief in ihr Fachgebiet
eingedrungen sind imd dort alle Möglichkeiten für ehie natürliche

Erklärung der Erscheinungen erkennen können, ja diese

sogar voraussagen, anderseits in ihrer privaten Sphäre alle diese
Erkenntnisse imd Weisheiten «zur Seite» legen und ihr
gesellschaftliches Sein nach Richtlinien gestalten, die oft
unbegreiflich und damit unlogisch sind. Wir erinnern uns des

Ausspruches eines schweizerischen Professors, der gesagt hat, wenn
wir die wissenschaftlichen Erkenntnisse alle durchgearbeitet
hätten, müssten wir einen doppelten Salto mortale machen,
um wieder beim Evangelium zu landen. Uns will scheinen, der
gute Herr Professor ist irgendwie nicht ganz fertig geworden
mit seinem Dasein. Vor bald tausend Jahren schrieb «Omar
der Zeltmacher» seine Verse. Einer lautet:

«Von allen, die auf Erden ich gekannt,
Ich nur zwei Arten Menschen glücklich fand;
Den, der der Welt Geheimnis tief erforscht
Und den, der von alldem nichts verstand »

So soll es weiterhin die Aufgabe des «Freidenkers» sein,
innere Bmdungen zu schaffen, um einen Menschen zu bilden,
der auf sicherer Grundlage sein Leben gestaltet und darüber
hinaus eine menschliche Gesellschaft aufbauen hilft, die nicht
zwischen geistiger Erkenntnis und «seelischem Erleben» Salto
mortale schlagen muss. Marcel Bolhnger, Zentralpräsident

Aus dem ersten Jahrgang

Wer in den leicht vergilbten Nummern des «Schweizer
Freidenkers» vom Jahre 1915 blättert, da und dort innehält und
liest, wird staunen, wie frisch und heute noch gültig so vieles

ist, was diese Seiten füllt. Natürlich ist manches zeitbedingt,
der Erste Weltkrieg verlangte eine Stellungnahme, die Rolle
der christhchen Kirche im Völkermorden war gebührend zu
beleuchten. Dem wurde in keiner Nummer ausgewichen. Ein
Beispiel dafür ist der folgende Artikel:

Wer macht den Krieg?
Man wird sich erinnern, dass vor nicht langer Zeit der sozialistische

Abgeordnete Liebknecht in einer Sitzung des preussischen Landtages an
den Zeitereignissen eine etwas herbe Kritik übte, die ihm folgende
Antwort des national-liberalen Abgeordneten Friedberg eintrug: «Der
Vorredner hat den Eindruck erweckt, als ob er gewisse Taten seiner politischen

Freunde habe kritisieren wollen. Er hat erklärt, dass der Krieg ein
Geschäft für die besitzenden Klassen sei (Pfui-Rufe), während die Söhne
des arbeitenden Volkes hingeopfert würden. Ich antworte hierauf: Mehr
kann man sein Vaterland nicht schmähen und ihm in den Augen des

Auslandes schaden. (Lebhafter Beifall.) Mit einem Menschen, der dem
Volke derartige Anschauungen auftischt, ist jede weitere Aussprache
ausgeschlossen.»

Diesem Vorkommnis gegenüber ist es interessant zu konstatieren, was
einer der grössten deutschen Soziologen, einer der logischsten Denker,
dem man gewiss nicht nachsagen kann, dass er in der Wolle rot gefärbt
sei, Dr. Müller-Lyer in München, in seinem Werke «Der Sinn des Lebens»,
Seite 107 und folgende, sagt: «Mit icachsender Kultur verbreitet sich
immer mehr die Aufklärung, die den Völkern ihre wahren Interessen zum
Verständnis bringt und dem Fortschritt so die Wege bahnt. Und was das

richtige ist, die grossen Massen erwachen langsam aus ihrer Betäubung;
sie kommen zu der Ueberzeugung, dass Kriege im Interesse der
Oberklasse, der Plutokratie, geführt werden (vergleiche den Burenkrieg); dass

sie Blut und Gut einsetzen müssen, um die Ueberreichen noch mehr zu
bereichern, dass sie von ihren Ausbeutern gegeneinander ausgespielt werden,

um besser beherrscht werden zu können. In allen Kulturnationen
bestehen bereits mächtige Parteien, die den Internationalismus auf ihre
Fahne geschrieben haben und gegen den Militarismus Front machen. In

Deutschland, wo der kriegerische Geist unter der Hegemonie Preusscns

sich besonders zäh erhalten hat, werden bei den Wahlen über drei
Millionen Stimmen (fast ein Drittel aller) für die Sache des Friedens und der

Völkerverständigung abgegeben. Immer weiter verbreitet sich die
Einsicht, dass ein fetter Krieg die Wohlfahrt der Völker mehr schädigt ah

zehn magere Vergleiche. Denn ein einziger Krieg entfesselt alle
rückständigen und rückläufigen Geister; er bringt ein endloses Wettrüsten

zuwege und eine jahrhundertelange Verbitterung, die (wie einst die

Blutrache) Völker zu ,Erbfeinden' macht, die berufen wären, zusammen

zu wirken und vereint der Kultur zu dienen. Die in unserer Zeit allmählich

einsetzende soziale Aufklärung wird mächtig dazu beitragen, dieser

Einsicht schliesslich zum Siege zu verhelfen.»
Das wurde fünf Jahre vor dem Kriege geschrieben, von einem Manne,

der, wie selten einer, Menschen und Dinge studiert und durchschaut hat,

und keiner der heutigen Hurrapatrioten hat Einspruch erhoben. Wie
vortrefflich verstehen sie es heute, dem Volke Sand in die Augen zu

streuen und ihm zu suggerieren, sein «Vaterland», seine Freiheit sei in

Gefahr gewesen, während sie in Wirklichkeit ihre gefüllten Geldschränke
noch mehr vollstopfen wollten. Es wird im Ernst keiner behaupten wollen,

dass das Volk, die arbeitenden Bürger, den Krieg gewünscht und in Szene

gesetzt haben, und doch wird diesem mit der grössten Aufdringlichkeit
die Meinung beigebracht, er werde für sie, zu ihrem Besten geführt. Dal

Erstaunlichste ist, dass dies geglaubt wird. Und dabei ist heute der Krieg
das unökonomischstc Mittel, einen Konflikt zwischen den Völkern
beizulegen; schon jetzt ist der Schaden, den Handel und Wandel in allen Staaten

erlitten haben, unübersehbar, so dass selbst ein eklatanter Sieg de:

einen oder anderen der Gegner dem Sieger keine Vorteile materieller Art

verschaffen wird, die einen Vergleich mit den ungeheuren Kosten
aushalten könnten.

Wie lange wird der produzierende, wirklich Werte schaffende Teil der

Bevölkerung Europas es sich noch gefallen lassen, dass eine reiche und

ehrgeizige Minorität zur Befriedigung selbstsüchtiger Gelüste ein Glücksspiel

mit ihm treibt? Es mehren sich die Anzeichen, dass dieser Krieg

dem Kriege ein Ende bereiten wird, dass die Völker zur Erkenntnis
kommen, dass ihre wahren Interessen nicht dort vertreten werden, wo

«Purpur und Kutte thront». Dass dieses Ziel, zu dem der Weg durch
Aufklärung und Bildung geht, bald erreicht werde, ist wohl der sehnlichste
Wunsch jedes Freidenkers. Koehler

Dass nach einem haRoen Jahrhundert dieser «sehnlichste
Wunsch» immer noch unerfüllt gebheben ist, beweist nur, wie

aktuell der Artikel ist.
Bibelkritik im Zusammenhang mit dem Weltgeschehen

bietet die Artikelserie «Des Herrn Schwert trieft von Blut», worin
der Gott Israels anhand von Bibelzitaten als rachsüchtiger,
blutgieriger Schlachtengott dargestellt wird. Aber es wird nicht

nur kritisiert, wie eine Arbeit von Auguste Forel beweist:

«Genug zerstört! Wiederaufbauen!» wobei Forel keineswegs

nur die materiellen Güter im Auge hat.
Neben diesen auf den Weltkrieg bezogenen Arbeiten finden

wir aber noch so manche, die heute so gültig smd wie damals:

naturwissenschaftliche Artikel, die freilich vom heutigen
Stand der Forschung aus ergänzt werden könnten,
kulturgeschichtliche Aufsätze, z. B. über «Ostern», philosophisch wird

etwa die Frage des Materialismus behandelt oder der Diesseitsethik

das Wort geredet. Interessant ist in diesem Zusammenhang

die Forderung: «Der echte Freidenker ist abstinent!'
denn wer in der Wissenschaft die Führerin des Lebens erblicke

imd in allen entscheidenden Fragen bei ihr Rat hole, der

köime auch den Alkohol nicht als Genussmittel verwenden.
Auch der Humor kommt zu seinem Recht, etwa wenn em

Freidenker das wundertätige Oel der heiligen Walpurga aus

dem Kloster Eichstätt in Bayern vom kantonalen chemischen

Laboratorium in Aarau untersuchen lässt. Und der Befund:

Bei diesem heiligen Oel handelt es sich einwandfrei um
Brunnenwasser.

Wir wollen unsern kurzen Gang durch den «Schweizer
Freidenker» aus dem Jahr 1915 beenden mit einem Artikel Auguste

Foreis, der uns auch heute noch beherzigenswert erscheint:

Freidenkerische Sozialreligion
Es gibt Freidenker, die sich einbilden mit Schimpfen und Spötteln übe'

die Priester und die religiösen Heuchler oder Abergläubigen, die sie 111

ihren blödesten Auswüchseln geissein, ihre Pflicht zu erledigen. Anderseits

stellen viele Anhänger der Kirche die Freidenker als frivole,
ausschweifende Leute dar, die nur, um für ihre schlechten Eigenschaft"11

freie Bahn zu bekommen, sich von der Religion abwenden.

18



So bläst jeder fanatische Sektierer durch das Horn des Hasses an der
Wahrheit vorbei, statt dass er psychologisch einen menschlichen Ver-
itändigungsboden sucht, und fügt damit seiner eigenen Sache, der er zu
dienen wähnt, den grössten Schaden zu. Er tut damit aber auch vielen
ehrlich überzeugten Menschen Unrecht, indem er sie total verkennt,
ihnen die gemeinsten Motive unterstellt und im Lager der Andersdenkenden

gewisse schlimme Individuen als massgebend betrachtet.
Gibt es einen Verständigungsboden zwischen Freidenkertum und Religion?

Ja gewiss, wenn man die menschliche Psychologie etwas studiert.
Es gibt in beiden Lagern Egoisten, die nur an ihren Genuss und Vorteil
denken (fromme, heuchlerische Berechner des Paradieses und krasse
Ausbeuter des Diesseits). Es gibt aber auch edle, ideal gesinnte Menschen,
die für das diesseitige oder jenseitige Leben sich für ihre Nächsten
aufopfern. Diese edleren Naturen leiden mit den andern Menschen und
möchten ihnen helfen. Ihre Sympathiegefühle sind stark; je nach ihrem
Glauben möchten sie auf sozialem, d. h. allgemeinem Boden das Wohl der
Menschheit fördern. Sie allein, oder wenigstens diejenigen, die etwas
Ideal- und Sozialgefühl besitzen, verdienen deshalb allgemein menschliche

Beachtung. Die krassen Egoisten sind blind; wir lassen sie hier
beiseite.

Der unüberbrückbare Unterschied zwischen Gläubigen und Freidenkern
liegt in den sogenannten metaphysischen Fragen, das heisst in dem Glauben

oder Unglauben an das wissenschaftlich Unerkennbare. Metaphysisch

sind die Fragen über die Beschaffenheit des Weltalls, über ein
vermutetes Lehen nach dem Tode, über Endlichkeit oder Unendlichkeit der
Materie und des Weltalls, über Fatalismus oder absolute Freiheit, über
die Begriffe des Absoluten überhaupt. An Metaphysik kann man zwar
glauben, aber man kann nichts über sie wissen. Die Wissenschaft bewegt
sich ausschliesslich im Gebiet des Relativen und verfährt mit Induktion,
d.h. sie schreitet von einer Vielheit von Beobachtungen und Experimenten

unter stets erneuter Prüfung zu Ableitungen, Schlüssen fort. Sie ver
meidet grundsätzlich jede Metaphysik als unerkennbar. Folglich, wenn ein
Mensch an irgend etwas Metaphysisches glaubt, tut er es entweder aus

Unwissenheit oder weil er überzeugt ist, dass es eine übernatürliche
Kruft gibt, der Mensch und Weltall unterstehen, und dass jene Kraft sich
auf irgend eine wunderbare Weise dem Menschen geoffenbart hat. Ich
erwähne nur den Glauben der Christen aller Schattierungen, der Islamiten,
der Buddhisten, der Spiritisten usw.

Der Freidenker lehnt für sich jeden metaphysischen Glauben ab. Wenn
der Gegner ihm erwidert, dass er doch nicht leugnen könne, dass es

irgend etwas wie ein Weltall gebe, so antwortet er, dass er dies auch nicht
tue, dass aber der Mensch über das Unerkennbare nur ein Fragezeichen
stellen könne und gar nichts weder über Allmacht, noch über Wille,
Offenbarungen und dergleichen eines vermuteten Gottes behaupten dürfe.
Iu dieser Stellung bleibt er unanfechtbar. Wenn aber der Gläubige ihm
antwortet, die den Menschen geoffenbarte Wahrheit sei ihm durch innere
Eingebung ebenso unanfechtbar als das Wissen, so sind beide am Schluss
ihrer Weisheit angelangt, ohne sich deshalb gegenseitig Schufte nennen zu
dürfen.

Hier hat nun der einsichtige Freidenker einzusetzen und dem Gläubigen

zu antworten: «Gut, Sie glauben an Gott, Paradies und dergleichen,
ich nicht. Weiterer Streit zwischen uns ist müssig; wir können aber auf
dieser Erde, deren Dasein wir beide kennen, für das soziale Wohl unserer
Mitmenschen arbeiten. Ich glaube nicht an ein zukünftiges Leben, das

niemand beweisen kann, aher Ihr Gott, heisse er Christus oder Buddha,
bat Ihnen die Aufopferung und die Liebe zur Menschlichkeit befohlen. Mir
befiehlt mein Gewissen durch vererbten Instinkt das gleiche. Hier liegt
der gemeinschaftliche Boden, wo wir uns brüderlich und anständig helfen
können, ohne einander zu befehden. Hier auf der Erde sind wir Leidensbrüder

uud gibt es viel zu tun. Ich verlange von Ihnen nur, dass Sic in
unserm gemeinschaftlichen und nicht vermeidbaren sozialen Leben mich
und meine Ansichten als mit Ihnen und Ihren Ansichten gleichberechtigt
anerkennen und dass Sie Ihren metaphysischen Glauben Andersgläubigen
nicht mit Gewalt aufzwingen wollen. Dann, aber nur dann, werden wir
erspriesslich zusammenarbeiten können.»

Es gibt Menschen sowohl bei den Freidenkern wie bei den Gläubigen,
die einer solchen Toleranz fähig sind. Zu diesen allein spreche ich hier
und sage: Die Arbeit für das soziale Wohl ist das, was die Einigkeit stärkt
«nd positiv Menschliches schafft. Au der Frucht werdet ihr den Baum
erkennen und niemals am leeren Gerede. Der Freidenker hat die Pflicht,
dem ehrlich Gläubigen durch seine Taten zu beweisen, dass man, ohne ein
versprochenes Paradies zu erwarten, ebenso emsig uud uneigennützig für
das allgemeine Wohl unserer Kinder und Nachfolger auf Erden schaffen
kann, als mit jener mystischen Hoffnung. Wenn er dies nicht durch seine
Taten beweisen kann, dann beweist er zwar nicht, dass die Gläubigen an
und für sich besser sind als er, wohl aber, dass auch er den Ki der des
Versprechens eines zukünftigen Lebens, das heisst die egoistische Hoffnung
a«f ein Paradies brauchte, um seine sozialen Pflichten zu erfüllen. Dies ist
allerdings für ihn traurig genug.

Glücklicherweise gibt es aber, abseits von allen Konfessionen, eine
diesseitige soziale Religion, die die Religion des Freidenkers sein kann und
SeW soll. Die Sozialisten haben die Existenz jener Religion sowie ihre
Lehensfähigkeit bewiesen: Der konfessionslose Mensch kann sich selbst

auch für das Wohl seiner Mitmenschen und Nachfolger aufopfern. Der
Freidenker darf nicht feiger und gemeiner sein als der ekstatische Gläubige.

Die Naturgeschichte beweist klipp und klar, dass unsere Nachkommen

die ununterbrochene Fortsetzung unserer Personen sein werden, wie
wir diejenige unserer Ahnen sind. Für das Paradies der Zukunft, jedoch
für das auf Erden, wollen wir somit kämpfen und sterben, aber nochmals
gesagt nicht mit Phrasen, sondern mit Taten.

Blick nach vorn
Jubiläen und Erinnerungstage verleiten unvermeidlich dazu,

sich ein wenig in die Vergangenheit zu versenken, nachzuspüren,

wie das nun alles einmal war und geworden ist. Dagegen
ist ja auch nichts zu sagen, es erfreut nicht nur Herz und
Gemüt, aus den Erfahrungen derer vor uns lassen sich wichtige
Erkenntnisse ableiten, Tradition und ihre Pflege geben Sicherheit

der Form und des Wirkens. Nur dürfen darüber weder
Gegenwart noch Zukunft vergessen werden. Dessen wollen wir
uns auch heute bewusst werden. Der «Freidenker» blickt nun
auf ein fünfzigjähriges Bestehen zurück und mit ihm, ihrem
Rückgrat, auch die ganze freigeistige Bewegung in der Schweiz.
Es waren, wie überall im Leben, Jahre des Erfolges und harte
Kampfjahre, voll von Schwierigkeiten und Hindernissen, und
in manchem blieb unserem Ringen der Erfolg versagt. Doch
hat sich unsere Zeitung auch der schwierigen Jahre gewiss
nicht zu schämen, so hart wir uns manchmal durchboxen muss-
ten, der «Freidenker» kann mit Stolz bekennen: er ist immer
ehrlich und sauber geblieben, hat unserer Sache treu gedient
und sich nie faulen Kompromissen hergegeben.

Es ist schön, dies sich aus diesem Jubiläumsanlass wieder
einmal vor Augen zu halten, in den Beiträgen, die an alte
Zeiten erinnern, Belehrung zu suchen. Aber — und darüber
sind wir uns ja wohl alle einig — das genügt nicht. Auch für
Zeitungen und geistige Bewegungen gilt die zunächst dem
Individuum vorgehaltene Weisheit Goethes: «Was Du ererbt von
deinen Vätern, erwirb es, um es zu besitzen.» Mit andern Worten

und nun auf uns bezogen: Wenn die 50 Jahre geistigen
Ringens, des Organisierens und all das, was von uns und denen,
die früher in unseren Reihen tätig waren, geleistet wurde, nicht
einst als Episode aus dem Buch der Geschichte weggewischt
werden sollen, müssen wir in erster Linie den Blick nach vorn
richten, den Aufgaben zugewendet, die heute vor uns stehen
und in kommenden Zeiten zu bewältigen sind.

Wir stehen inmitten eines Prozesses des geistigen Umdenkens
und Umwertens, dem sich keiner entziehen kaim, weil er auf
gesellschaftlichen Grundlagen beruht, die wir nicht ändern
können. Die moderne Industriegesellschaft prägt unserem
Leben von Jahr zu Jahr immer deutlicher ihre Züge auf. Sie
verändert die Natur, und das oft genug wenig vorteilhaft, sie
verändert das Leben der Menschen. Die geistige Bewältigung all
dieser Veränderungen sehen wir nun leider oft genug üblen
Quacksalbern tind rein kommerziell ausgerichteten Managern
anvertraut von Billy Graham und der sogenannten «Moralischen

Aufrüstung» bis zu den Organisatoren der grossen Schau-
sportveranstaltungen, den Herausgebern einer geschmacklosen
Sensationspresse und wer sonst noch eifrig daran arbeitet, den
Menschen das Nachdenken abzugewöhnen, ihnen Zeit und
Ruhe dafür zu nehmen und sie mit billigen Schlagwörter! zu
füttern, um sie aus verantwortlichen Demokraten zu betpiemen
Untertanen einer anonymen Techno- und Bürokratie, bestenfalls

zu einer auf jede Verkaufsmode glatt einschwenken den
Konsumentenmasse zu erziehen, die sich das Geld leicht aus
der Tasche locken lässt.

Und doch, wer wäre eigentlich berufener, an der geistigen
Bewältigung der grossen gesellschaftlichen Wandlungen mit
Hirn anzulegen als wir Freidenker? Die wir uns von alten
Illusionen, religiösem Aberglauben und irrigen Welterklärun-

19


	Aus dem ersten Jahrgang

