
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 2

Artikel: Das Malaise im christlichen Religionsunterricht

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411285

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411285
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Schicksalsbildung vom Menschen auf eine imaginäre ausser-
menschliche, niemand verantwortliche Macht ist die Tragik
der Menschheit, da diese dadurch nie zur Selbstbesinnung
und Erkenntnis gelangt, wo sie sich selber sagt: Es ist genug!

Schlimm und verhängnisvoll ist der Glaube an die Herkunft
des Schicksals von aussen, der Fatalismus christlicher oder
anderer Religionsprägung, es ist ein Menschheitsunglück. Denn
in diesem Glauben fühlen sich die Menschen als Instrumente
einer höheren Macht, fühlen sich ausser Verantwortung und
ausserstande, das Leben nach eigener Einsicht, eigenem Willen

und mit eigener Kraft zu gestalten, damit es das würde,
wonach sich alle sehnen : ein Dasein in Frieden »

Uns Freidenkern gehen die Arbeit und das Wirken fürunsere
Ideale noch lange nicht aus, und es bedarf täglich neuer
Anstrengungen, um die Menschen zum Nachdenken und zum
Besinnen zu bringen.

«Der Kirchenglauben entspringt nicht allein aus Angst und
Unwissenheit. Eine seiner tiefsten Quellen ist die merkwürdige
Parteinahme allzuvieler Menschen für das Unsinnige. Sie wollen

überhaupt keine Klarheit, sondern wünschen in einer
Zauberwelt zu leben. Sie halten Unmögliches für wahr, weil sie
möchten, dass es wahr sei. Hier ist wohl ein Webfehler im
Menschenhirn, den alle Aufklärung nur schwer und unter
grössten Anstrengungen unsererseits zu beseitigen vermag.
Nicht nur Unerfahrene und im Denken Ungeschulte verfallen
solchem Wahn und Aberglauben, sondern auch Intellektuelle
und Dichter und Denker: sie glauben es, gerade weil es wider
die Vernunft ist. Auf manche Menschen scheinen im gereimte
Erklärungen eine fast unfassbare Anziehungskraft auszuüben
(Prof. Dr. Frankenberg).»

Darum sei unser Leitmotiv auch im neuen Jahr: Mehr Licht!
Eug. Pasquin

Das Malaise
im christlichen Religionsunterricht

Wie ist das zu verstehen? Ein Unbehagen im und am
Religionsunterricht? Wo doch die christlichen Eiferer landauf und
landab nicht müde werden zu beteueren, das Heil der Menschheit

hange davon ab, dass sie, eben diese Menschheit christlich
gehörig geschult und unterrichtet werde. Ein gut christlicher

Religionsunterricht sei das Salz in der Schulung und Belehrung
des Menschen. Nun aber das Salz dieses Religionsunterrichts,
wie wir eben hören, fade wird oder fade schon geworden ist,

womit soll man denn salzen? Wer redet denn von einem
Malaise im christlichen Religionsunterricht?

Es spricht Prof. Dr. theol. Walter Neidhart, der für den

protestantischen Religionsunterricht im Trennungskanton
Basel-Stadt Beauftragte. Beauftragt hat ihm die protestantische
Kirche selbst. Seit Jahren widmet er seine ganze Kraft der

Lösung dieser gewiss nicht leichten Aufgabe, und er löst, nach

allgemeinem Urteil, seine Aufgabe vorzüglich. Kürzlich hat er

an der theologischen Fakultät der Universität Basel sich als

Extraordinarius für praktische Theologie habilitiert — er ist

der für unsere Frage wirkhch zuständige Fachmann. Gläubige
und Ungläubige zollen dem absolut zuverlässigen Charakter
dieses Fachmannes Zutrauen und Anerkennung. Er richtet sich

nicht nach der Leute Mund und Wunsch, niclit nach der
billigen Konvention. Er hält sich an das, was er als Wahrheit
ansehen muss; auch dann, wenn diese Wahrheit gelegentlich an-

stösst und schmerzt.
Und nun hat Pfarrer Neidhart seine Habilitationsrede dazu

benützt, seine schweren Besorgnisse um den Religionsunterricht
auszusprechen. Er tut das auch hier ohne alle Beschönigung,
ohne viel Rücksicht zu nehmen auf die Konvention oder auf

die Literessen der Kirche. Nach den Pressereferaten hat er an

die Mitchristen und an die ihm unterstellten Religionslehrer
folgende Mahnung gerichtet:

1. Der Religionsunterricht hat längst nicht diejenige
Auswirkung, die wir von ihm und von der hier geleisteten immensen

Arbeit eigentlich erwarten möchten. Hätten die Bemühungen

der Schule im Lesen und Schreiben ebenso wenig Erfolg,

wir würden langsam zu einem Volk von Analphabeten.
Während Jahren wird unsere Jugend mit biblischem Stoff versorgt,
doch wirkt sich das nur bei einem kleinen Teil der Schüler in

der Hinwendung zu Christus aus. Die Ursachen dieses katastrophalen

Missverhältnisses zwischen Aufwand und Wirkung sind:

Veränderung der Struktur unserer Gesellschaft; diese hat sich

aus einer homogenen in eine pluralistische Gesellschaft
verwandelt; zu ihren allgemein gültigen Normen gehören die

kirchlichen Normen nicht mehr. Dazu kommt: Das Leben der

Kirchgemeinde hat noch nicht eine solche Leuchtkraft bekommen,

dass sie hier Ersatz bieten kömite. Ferner ist die
Ausbildung der Lehrer in theologischer, der Pfarrer in didaktischer

Das Tabu
Sachen liest man! So zum Beispiel im «Brückenbauer» Nr. 46/

1964 unter dem Titel «Indiens heilige Landplage»:

«Von Indiens 250 Millionen Kühen dienen nur etwa vier Fünftel
dem Menschen: als Lasttiere oder als Milchspenderinnen. Die
restlichen 50 Millionen streifen herrenlos umher, fressen die Felder
kahl und stellen in einem Land, dessen Bevölkerung ständig von
Hungersnot bedroht ist, eine gewaltige Plage dar. Bisher haben die
Inder sie wehrlos erdulden müssen. Denn für sie als Hindus sind
Kühe etwas Heiliges; namentlich ist ihnen verboten, sie zu töten.»
Ein findiger Amerikaner, wird dann weiter ausgeführt, hätte nun
ein billiges Empfängnisverhütungsmittel für Kühe erprobt, das

ausgezeichnet funktioniere. Wörtlich: «Der indische Landwirtschaftsund
Ernährungsminister ist begeistert. Er hat bereits angeordnet.

dass das wunderbare Anti-Kalb-Mittel in der Provinz Uttar Pra-
desh hauptprobehalber angewendet werde, und hofft dabei, dass

die Brahmanen die Aktion nicht als Sakrileg empfinden.» Und so

weiter.
Dem Grossen Brockhaus von 1954 ist anderseits zu entnehmen,

mit fast 200 Millionen Stück Rindvieh, darunter 70 Millionen
Milchkühen, sei Indien das viehreichste Land der Welt. «Da jedoch
die Hindu-Religion das Rind für heilig erklärt und es daher nicht

geschlachtet wird, ist die Viehzucht auf äusserst niedrigem Niveau.

Die durchschnittlichen Milcherträgnisse belaufen sich auf 180 Liter

je Kuh und Jahr (Dänemark: 3600 Liter), durch Ueberalterung
und Unterernährung die niedrigsten der Welt».

Die muntere Geschichte mit dem listenreichen Amerikaner mag

erfunden sein, könnte aber ebensogut auf Wahrheit beruhen.
Setzen wir voraus, dass sie zutrifft, so muss ein längst fälliger
Kommentar über die indischen Ernährungsschwierigkeiten beschleunigt

werden. Also:
Seit geraumer Zeit wird in der ganzen westlichen Welt der

Bettelsack für die hungernden Inder geschwungen. Der schweizerische

Anteil an der Hilfe für Entwicklungsländer soll sich zum wesentlichen

Teil auf Indien beziehen.
Nun, schon zu Grossvaters Zeiten las man von periodisch

eintretenden Hungersnöten in China und Indien. Keiner Organisation
fiel es je ein, eine internationale Hilfsaktion aufzuziehen. Heute

vernimmt man nichts mehr von chinesischen Hungersnöten. Da'

heisst: entweder sind sie noch da und werden dem westlichen Hilfe*

bedürfnis bewusst verschwiegen, oder aber das neue Wirtschaftssystem

hat sie behoben. Dagegen spielt man die indische
Ernährungsmisere absichtlich hoch, um den westlichen Helferwillen
anzuspornen. So weit so gut. Die unüberhörharen Hilfeschreie
wurden indessen bedeutend plausibler wirken, wenn sie vor Jahrzehnten

schon ausgestossen worden wären und nicht erst jetzt, wo e»

12



Hinsicht mangelhaft. Als dritte und folgenschwerste Ursache
aber ist der Rationalismus im Religionsunterricht zu nennen.

2. Pfarrer Neidhart ist treuer Anhänger von Karl Barth. Dalier

müssen wir, um ilm hier zu verstehen, rasch erinnern an
das, was das Grundanliegen der dialektischen Theologie
ausmacht. Barth will nichts anderes, als in der Theologie, in der
Kirche und in der Oeffentlichkeit Raum schaffen für das
urtümlich von Gott selbst herkommende Wort. Was diesem
Gotteswort den Weg verlegen und den Lebensraum wegnehmen
will — sei es ein vorgefasstes theologisches System, sei es die
menschliche Vernunft ratio mit ihren Kategorien, Denkgesetzen

und philosophischen Systemen, sei es eine natürliche Theologie,

sei es ein allgemein gefasster menschlicher Denkrahmen,
in den das Wort Gottes vom Menschen aus eingepasst werden
soll, sei es eine menschlich geschaffene Anthropologie oder ein
vom Menschen geschaffener Wissenschaftsbegriff — das alles
wird ausgeräumt und vor die Türe hinausgestellt. In diesem
Raum soll einzig und allein das reine Wort Gottes Platz haben
und Ansehen gemessen. Gegenüber dem absoluten Primat des

ursprünglichen, in der Offenbarung von Gott herkommenden
Cotteswortes hat alles das, was wir oben aufgezählt haben, nur
eine zweitrangige, nur eine sehr sekundäre Bedeutung.

Nun ist der Fachmann Neidhart überzeugt, dass sich im
Religionsunterricht die menschliche ratio als Pochen auf die
menschliche Vernunft etwas zu breit mache und das eigentliche
Gotteswort ungebührlich einenge. Im einzelnen : Wo die Glau-
liensaussage sich vor der menschlichen Vernunft rechtfertigen
muss, da wird der christliche Glaube zu einer platten, aber
religiös frisierten Allerweltsweisheit ; da nimmt die Uebermitt-
lung der biblischen Botschaft nur allzugerne Zuflucht zur
rationalen Argumentation. Die oft schwierigen christlichen Aussagen

werden vereinfacht, damit sie dem Schüler besser
eingehen. Der Leidensweg des jüdischen Volkes im Alten Testament

wird vorzu als Strafe für irgend ein Vergehen gegenüber
Gott vordemonstriert. Das kindliche Denken will eben, dass
(las Wohlverhalten sich bezahlt mache und dass ein Vergehen
gegenüber Gott sich nicht lohne. Als Ertrag dieses Rationalismus

behalten die Kinder nur dieses eine Gebot, im Umgang mit
diesem Gott vorsichtig zu sein, ihn womöglich nicht herauszufordern.

Später aber müssen sie ja doch erfahren, dass man vom
Menschen aus diesen Rachegott ruhig verspotten kann, ohne
sofort von zwei Bären gefressen zu werden. Weder das Alte,

noch das Neue Testament dürfen durch rational-menschliche
Ueberlegungen dem Kind sclunackbaft gemacht werden. Durch
Wunder, Weissagungen und Geschichtsdeutungen darf nichts
bewiesen werden, sonst macht sich bei den Kindern der Irrtum
breit, dass die ratio darüber entscheidet, ob Christus wirklich
unser Herr ist oder nicht. Die Begegnung mit Christus darf
nicht durch rationale Argumente vorbereitet werden; das gläubige

Bewusstsein weiss, dass wir nur deswegen glauben und
glauben können, weil wir von Christus, dem Herrn, überwältigt
werden. Dem christlich verstandenen Grundgeschehen gegenüber

ist die menschliche ratio im Letzten unzureichend und
ohnmächtig. In diesen Schwierigkeiten gilt Luthers Stossgebet
zu Gott: «Lass mich nicht folgen meiner Vernunft! Sei Du
meine Vernunft!»

So weit Pfarrer Prof. Dr. Walter Neidhart und seine
Warnung vor der menschlichen ratio im christlichen Religionsunterricht.

Mit Interesse haben auch wir diese Warnung vernommen,

gestatten uns aber von uns aus die folgenden ergänzenden

Bemerkungen:
1. Von allen Wänden herunter mahnt uns gelegentlich ein

Plakat des Kaufhauses zum Globus ; es zeigt ein gewiss gescheites

Hausmütterchen, das uns eindringlich zuredet: «Wer rechnet,

kauft im Globus!» Wir übertragen die Plakatmahnung auf
das von Pfarrer Neidhart anvisierte Problem und hören nun:
«Wer rechnet, wer klug ist und seinen Menschenverstand wohl
zu gebrauchen versteht, der steht fest zur Kirche und zur
christlichen Kirchenlehre; das ist auf alle Fälle auch vorsichtiger;

der Herr der Kirche ist unberechenbar; ausserhalb der
Kirche stehen ist ein Wagnis; man kann doch nie wissen!»
Dass Pfarrer Neidhart diesen billig-rechnerischen Rationalismus

ablehnt, verstehen wir; er ist des Grundanliegens des

Christenglaubens unwürdig. Aber — dieser billig-rechnerische
Rationalismus steht dem Durchschnittsmenschen doch näher
als die ganz spezifisch christlichen Glaubensvoraussetzungen,
die sich Pfr. Neidhart für den Religionsunterricht wünscht; diese
stehen doch nur einem kleinen Kreis von ausgesprochen christlich

veranlagten Menschen zur Verfügung. Von seiner Sache

her, vom christlichen Glauben her, ist die Forderung Neid-
harts berechtigt — aber wirklich nur von dort her. Was er so

an Reinheit und an Intensität seiner Glaubenslehre gewinnt,
das verliert er auf der anderen Seite an Verständlichkeit für
den Durchschnittsmenschen und damit auch an Extensität.

sich darum handelt, Indien zu verhindern, dem Kommunismus in
die Arme zu sinken. Sie haben also einen unangenehmen politischen

Beigeschmack.
Gut. das indische Volk hungert. Seine Nabobs, seine Maharadschas,

das ganze Geschmeiss seiner Ausbeuter aber bevölkert die
Luxushotels der ganzen Welt und wirft mit Geld nur so um sich.
Hat jemand schon davon gehört, dass es diesen Herrschaften je
eingefallen wäre, ihre unermesslichen Reichtümer für die Linderung
der Not im eigenen Lande einzusetzen? Nein, dazu hat man Schweizer

und andere Kühe.
Damit wären wir hei den Kühen angelangt.
Also im hungernden Indien laufen annähernd 250 Millionen

Rindviecher herum, die niclit geschlachtet werden dürfen. Ohne
dieses religiöse Tabu des Hinduismus wäre Fleisch in Hülle und
Fülle vorhanden. So aber lässt man das Hauptnahrungsmittel einfach

zugrunde gehen, unbekümmert darum, ob Tausende von Mensclien

verhungern. Die magern Accker lässt man von den heiligen
Kühen abgrasen, und was diese Viecher ausser Milch noch sonst
yon sich gehen, wird nicht etwa zur Düngung der Felder, sondern
a's Brennstoff verwendet (Brockhaus. Indien).

Eine wirksame Hilfe an die hungernden Inder könnte nur darin
bestehen, dass mau dieses Volk über den hanebüchenen Unsinn
seiner Tabus aufklärte. Aber offenbar ist dieses Tabu für den ganzen

Westen tabu. Nie habe ich davon vernommen, dass Anstrengun¬

gen unternommen würden, dem indischen Menschen seine natürlichen

Nahrungsquellen zu erschliessen. Anscheinend ist es
einfacher, das Danaidenfass durch zusammengebetteltes Geld immer
wieder nachzufüllen. Da der indische Staat dieses Geld nicht hat —¦

er braucht seine Mittel zur Anschaffung von Kriegsmaterial — so
lässt man eben die übrige Menschheit einspringen.

Und nun kommt da dieser einfallreiche Yankee auf die fabelhafte

Idee, nicht etwa einen Teil der indischen Menschen, die sich
bekanntlich wie Karnikel vermehren, zu sterilisieren, sondern die
indischen Kühe. Er will also nicht den Aberglauben ausrotten, der
zur Vernichtung wertvoller Lebensmittel führt, sondern den
Bestand dieser — präsumtiven — Lebensmittel vermindern, damit
der Aberglaube nicht ausgerottet werden muss. Ist es auch Unsinn,
hat es doch Methode.

Und der indische Ernährungsminister ist über den Schwund seiner

Nahrungsmittelquellen begeistert!
Wäre ich Brahma, Wischnu, Schiwa oder 60nst einer der vielen

indischen Götter, ich würde kraft meiner Machtvollkommenheit
erstens:

den begeisterten indischen Ernährungsminister absetzen, zweitens:

veranlassen, dass das wunderbare Anti-Kalb-Mittel des tier-
freundlichen Amerikaners vorerst an seinem Erfinder ausprobiert
wird. J. Stebler

13



2. Für den neu zu schaffenden Kanton Basel verlangen also

gewisse christliche Eiferer in der Staatsschule einen obligatorischen

Religionsunterricht von der untersten bis zur obersten
Maturklasse hinauf und meinen wohl, dass damit das Heil der
Menschheit gesichert sei. Nun aber zeigen die aufrichtigen
Worten des besten Fachmannes in dieser Frage, wie minimal die
Erfolge dieses christlichen Religionsunterrichtes und wie
unsicher, genau besehen, eigentlich die Grundlagen sind, auf
denen dieser Religionsunterricht aufgebaut wird. Könnte das

nicht den oben erwähnten christlichen Zeloten einiges zu denken

geben und sie vielleicht zur Wiedererwägung ihres Postulates

nötigen?
3. Wenn denn schon in der neutralen Staatsschule neben den

eigentlichen Lehrfächern noch ein spezieller Gesiimungsunter-
richt herlaufen soll — wann endlich bekommt diese Staatsschule

den ihr allein zukommenden Gesinnungsunterricht? Der
christliche Religionsunterricht kami diese Aufgabe nicht mehr
erfüllen; er steht, wie wir gesehen haben, auf zu unsicheren
Grundlagen; er eignet sich nur für eine kleine Zahl
spezifisch christlich veranlagter Schüler; und nun will ja also
Pfarrer Neidhart diesen Religionsunterricht noch tiefer in die
spezifischen Eigenheiten des christlichen Glaubens
hineinziehen, will ihn total auf die christlich-jenseitigen Grundlagen
stellen. Damit entfremdet er diesen Religionsunterricht dem
Grundanliegen der Staatsschule noch mehr, denn die Staatsschule

stellt und arbeitet auf dem Grund des realen Diesseits.
Wir wiederholen daher die wirklich dringlich gewordene Fra-

ge: Wann endlich bekommt die neutrale Staatsschule den ihr
zukommenden Gesiiinungsunterricht, der auf denselben Seins-
und Sinngrundlagen stellt wie die in der Staatsschule geleistete
Arbeit? Der auf denselben Grundlagen steht wie der Staat, der
die Staatsschule schafft und unterhält? Auf denselben Grundlagen

stellt wie das öffentliche Recht und wie die Gesellschaft,
wie Wissenschaft und Forschung und wie das Wahrheitsanliegen

der heute mündig gewordenen Menschheit?
Da stehen wir alle, und besonders wir Diesseitsmenschen,

noch vor gewaltigen Zukunftsaufgaben — aber ausweichen
können wir ihnen niclit Omikron

Was halten Sie davon?

Antivort auf einen Brief

An Herrn A. W. in E. Jawohl, Sie haben recht mit dem, was Sie
auf Grund einer neuerlichen Erfahrung in Ihrem Bekanntenkreise
schrieben: der Glaube an ein Wiedersehen im Himmel ist für die
gläubigen Hinterlassenen ein grosser Trost.

Man könnte zwar einwenden, Trost sei oft nichts anderes als ein
wohlgemeintes momentanes Hinwegtäuschen über die bittere
Wirklichkeit, die sich über kurz oder lang doch in ihrer ganzen Härte
aufdrängen werde. Da aber der Glaube eine Geistesverfassung ist,
die in der Regel lebenslang bestehen bleibt und sich das Ueber-
sinnliche jenseits der Erfahrbarkeit hält, erleidet der Wieder-
sehensglaubc keine Einbusse, der Trost hält an.

Aber es sterben ja nicht nur Menschen, die uns lieb waren. Wie
steht es mit den andern? Ist «drüben» jeder irdische Hader
ausgelöscht? Begegnet man beispielsweise der Frau, von der man sich in
böser Zwietracht hatte scheiden lassen, mit ebenso seliger Freude
wie ihrer geliebten Nachfolgerin? Oder ist alles irdische Empfinden

und Geschehen ausgelöscht? Ist man einfach selige Seele unter
unzähligen andern? Wie stünde es dann mit dem Wiedersehen,
wozu doch das Erkennen, das Unterscheiden von andern, gehört?

In solche beunruhigende Ueberlegungen verirren sich die
Gläubigen allerdings nicht, und das ist die Rettung ihres Wiedersehensglücks.

Wir gönnen es ihnen von Herzen. Allein in unserer sehr
verwickelt gewordenen Welt gibt es eine Unmenge von Misc'iehen.
auch solche zwischen Gläubigen und Ungläubigen. Und da die
Himmelsseligkeit nur den Gläubigen zuteil wird, erhebt sich die Frage,

wie es mit dem Wiedersehenstrost beim gläubigen Teil einer Mischehe,

beispielsweise einer zwischen einer frommen Christin und

einem Freidenker, bestellt sei. Ich habe dabei einen ganz bestimmten

Fall im Auge. Die beiden Menschen leben in bestem
Einvernehmen miteinander. Sie haben sich erst in späteren Jahren ken-

nengelernt. Jedes wusste vom andern, wo es weltanschaulich stand;

sie waren mit wenig Worten übereingekommen, dass jedes das

andere in seiner Art gewähren lasse. Soweit war und ist also alles in

der Ordnung; sie erhält und liest das «Kirchenblatt» und er den

«Freidenker».
Nun aber angenommen, der Mann sterbe. Aus dem

Religionsunterricht und von Predigten her weiss die Witwe, dass für den

Mann der Himmel verschlossen ist, weil er ein Ungläubiger war.

Mit dem Wiedersehen ist es also nichts, oder dann so, wie in der

Bibel vom armen Lazarus berichtet wird. der. wohlig in Abrahams

Schoss gebettet, zusehen konnte, wie sich der reiche Mann drunten

in der Hölle in Durstesqualen wand. Da muss doch der
Wiedersehenstrost in Verzweiflung umschlagen!

Aber das kann, von der Frau aus gesehen, doch nicht wahr sein!

Der Mann war ja ein so guter, hilfsbereiter Mensch gewesen. Da

wird der liebe Gott doch ein Einsehen tun. Man kann einem
Menschen wegen eines begangenen Fehlers doch nicht ewig gram sein

und ihm eine ewige Strafe aufbürden, wenn er im übrigen alle

Eigenschaften eines braven Menschen hatte!

Allein dieses menschlich gute und vernünftige Denken kann
leider auf den «lieben» Gott nicht angewendet werden, sagt er doch

selber von sich durch den Propheten Jesaia «Meine Gedanken sind

nicht eure Gedanken, und eure Wege sind nicht meine Wege.
Soviel der Himmel höher ist denn die Erde, so sind auch meine Wege

höher denn eure Wege und meine Gedanken denn eure Gedanken».

Nun könnten diese höheren Gedanken und Wege — wieder nach

menschlichem Ermessen und Empfinden — in grossmütiger
Verzeihung bestehen, schon mit Rücksicht auf den im übrigen
löblichen Lebenswandel des Ungläubigen. Doch auch um diesen Trost

ist die arme Frau betrogen; denn der liebe Gott, wie er von den

Theologen konstruiert worden ist, kann im Einzelfall nicht
eingreifen, da hilft alles Bitten. Beten und Beschwören nichts, die

Hände sind ihm gebunden, nämlich durch die Lehre von der
Prädestination oder Vorherbestimmung.

Danach hat sich Gott ganz am Anfang, bei der Weltschöpfung.
auf einen für alle Ewigkeiten geltenden, bis in die kleinsten
Einzelheiten vorgedachten Plan festgelegt, damit also auch das

zeitliche und ewige Wohl oder Wehe jedes Menschen zum voraus
bestimmt. Der gesunde Menschenverstand sagt dazu: Dann ist der

Mensch ja für sein Tun gar nicht verantwortlich und kann gc-

rechterweise weder belohnt noch bestraft werden! — Was aher hat

der gesunde Menschenverstand mit der theologischen Dogmatik
und Sophistik zu tun! In einem katholischen Lehrbuche lese ich,

Gott habe dem Menschen schon die genügende Freiheit und Gnade

zu seiner Rettung gegeben, aber auch vorausgesehen, was der

Mensch damit anfangen und ob er also in den Himmel oder in die

Hölle kommen werde. — Wenn ein menschlicher Vater seinen Sohn

auf schlimmem Wege sieht und er hätte die Macht, ihn auf gute

Art auf den rechten zu bringen, so würde er es ganz zweifellos tun.

Dem lieben Gott aber, dem alle Macht gegeben ist im Himmel und

auf Erden, fällt es nicht ein, den Strauchelnden auf die Beine zu

stellen.
Also abermals nichts weniger als ein Trost! Und so bleibt der

gläubigen Witwe nichts anderes übrig, als gar nicht über die

Konsequenzen ihres Jenseitsglaubens nachzudenken, sondern sich so

dicht wie nur möglich von dem Rosadunst ihrer Wiedersehens-

Illusion umnebeln zu lassen.

Ihr vom lieben Gott zum Freidenker vorbestimmter
E. Brauchlin

Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto VIII 4 88 53.

14


	Das Malaise im christlichen Religionsunterricht

