
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 12

Artikel: Zum Rückzug geblasen

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411341

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411341
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Aber nicht nur im Geistesleben, sondern auch in der Organisation

der menschlichen Gesellschaft. Im Gefolge einer Arbeitsteilung,

deren Entstehung wir nicht mehr ganz verfolgen können,

wurde die Religion in zahlreichen Fällen monopolisiert.
Es bildete sich ein Stand von Inhabern und' Nutzniessern der
religiösen Vorstellungen, der sich die Vermittlung zwischen
Menschen und Geistern (Dämonen, Göttern) aneignete, und
der vermittels dieser seiner angeblichen Sonderbegabung die
Gesellschaft ausbeutete. Er trägt in den verschiedenen Kulturkreisen

verschiedene Namen: Zauberer, Schamanen, Priester,
und er hat in der Geschichte der Menschheit eine ungeheure
Rolle gespielt.

Und tut dies jetzt noch. Man denke aus der bei uns
herrschenden Religion sich den Priesterstand fort — und nicht nur,
dass dann die Kirche als Organisation zusammenbräche, nein,
es ist dafür gesorgt, dass sie dies als Religion täte; denn nach
der Selbstaussage der Kirche ist die Religion an das Vorhandensein

und Wirken des Priesterstandes gebunden: ohne Prie-
stertum kein Christentum mehr. Wenn wir also nunmehr die
Kirche wissenschaftlich betrachten, und das heisst, da sie ja ein
grosses gesellschaftliches Gebilde ist, soziologich, so können wir
sie definieren als die Machtorganisation des Priesterstandes.

Lutlier traf also die katholische Religion mitten ins Herz, als

er seine Lehre vom allgemeinen Priestertum aller Gläubigen
verkündete, das heisst, dass Religion wesentlich ein Verhältnis
jeder einzelnen Seele zu Gott sei, ohne einer äusseren Vermittlung

zu bedürfen. Wenn alle Priester sind, ist eben keiner Priester.

Damit hätte sich für Luther das Christentum in lauter
Privatangelegenheiten aufgelöst und wäre praktisch verschwunden,
wenn er selbst dieser sedner revolutionären Erkenntnis treuge-
blieben wäre. Er hat dazu immer wieder einmal Anläufe
genommen, aber seine Anhänger liaben sich schliesslich doch in
einem neuen, schattenhaften und staatlich konzessionierten
HaUipriestertum wieder organisiert. So entstand neben der
Priesterkirche die Pastorenkirche.

Das ganze Mittelalter war erfüllt vom Kampf des Priesterstandes

mit dem Kriegerstand, dem Kampf um die politische
Macht. Der römische Pontifex hatte sich an die Stelle des römi¬

schen Kaisers gesetzt, dessen Statthalter er eine Zeitlang war,
und hatte den Imperialismus des alten römischen Reiches
übernommen, den Anspruch auf die Weltherrschaft. Es braucht
hier nicht ausgeführt zu werden, wie sich dieser Kampf bis in

die Gegenwart fortgesetzt hat, und wenn ein Kompromiss
zwischen der Staatsgewalt und der Kirchengewalt gegenwärtig
Frieden zwischen beiden geschaffen zu haben scheint, so
belehren uns doch Beobachtungen, wie wir sie besonders in Staaten

spanischer Zunge machen können, dass die Kurie ihren

Anspruch auf politische Herrschaft tatsächlich ebensowenig
aufgegeben hat, wie wir dies andererseits etwa dem Kommunismus

nachsagen.

Es kann ja ernstlich niclit in Zweifel gezogen werden, dass

die Kirche nicht nur den Höhepunkt ihrer Macht, sondern auch

den ihrer geistlichen Bedeutung und kulturellen Produktivität
im Mittelalter hatte. Sie ist eben tatsächlich die Religion des

Mittelalters, und sie ragt darum als ein grandioser Fremdkörper

in unsere Zeit hinein. In unsere Zeit — was heisst das?

Wann beginnt diese unsere Zeit? Wann wurde die christlich-
katholische Kultur abgelöst durch eine neue, eben unsrige?
Doch die Antwort auf diese Frage bleibe dem eigenen
Nachdenken überlassen. Gustav Wynecken t

Zum Rückzug geblasen

Ende September dieses Jahres überraschte im Zusammenhang

mit dem Oekumenischen Konzil eine Nachricht die
Weltöffentlichkeit, als der österreichische Rundfunk in seiner
Aussendung am 28. September die Meldung in den Aether
ausstrahlte, dass seclis lateinamerikanische Bischöfe die Forderung
erhoben, die Psyclwanalyse, die Lehre Sigmund Freuds vom

Unterbewusstsein, den Träumen und vom Triebleben, die in

der wissenschaftlichen Welt ungeteilte Anerkennung erlangt

hatte, in den Dienst der Kirche zu stellen

Die Monopolisierung des Seelenlebens durch kirchliche
Anordnungen und Gebote, die alles Seelische, auf den Menschen

Wie weit bei einer solchen kommerziellen Einstellung das eigentliche

Anliegen des Christentums sich durchsetzt, bleibt dahingestellt.

Ganz ohne Dollars geht die Cho6e nicht, ist man da abzuwandeln
versucht. Die Ueberzeugungskraft dieses schwarzen Heilsbringers
hängt also von der Bezahlung ab. Aber man kann ihm das gar nicht
gross ankreiden, denn da steht weiter: «Erfolgreiche Katecheten,
die in kurzer Zeit eine grössere Anzahl Bekehrungen vorzubereiten
vermögen, werden besonders von amerikanischen Missionaren mit
Gold aufgewogen.» Da alles amerikanische Handeln vom business
diktiert wird, fragt man sich mit einiger Besorgnis, warum eigentlich

diese Herrschaften soviel Kapital in die Heidenbekehrung
stecken. Weiter: «Der neu eingesetzte Missionar fühlt sich zu
Beginn immer ein wenig verloren im .Meer der schwarzen Seelen', in
dem viele unheimliche Raubfische mitschwimmen. Da ist dann ein

gut eingeführter, sprachkundiger Gehilfe unerlässlich für ihn, wenn
er möglichst bald Siegesmeldungen über seine ersten Bekehrten in
seine zahlende Heimat senden will.»

Ueber die Zahl der Siegesmeldungen macht der Verfasser keine
Angaben.

Offenbar aber sind nur die Amerikaner so grosszügig im Aus-
giessen ihres Dollarsegens, denn schon auf der nächsten Seite stellt
Leuenberger fest: «Die materiellen Nöte, denen sich die Missionare
ausgeliefert sehen, sind von jeher unermesslich gewesen und für
manchen immer noch das Hauptproblem.» Hier fragt man sich

wirklich, in welchen Kanälen denn der Mammon steckenbleibt, der

zur Christianisierung der Schwarzen zusammengesammelt wird. Da
machte zum Beispiel der Verfasser die Bekanntschaft eines skandi¬

navischen Pioniers, der sich die Mittel zur Ausbildung seines in

der Heimat weilenden Sohnes durch den Verkauf gesammelter
Käfer und Schmetterlinge verschaffte, die ihm Museen abnahmen.

Durch die Sammlertätigkeit kam er mit den wilden Stämmen
Südäthiopiens zusammen; er schnappte später eine Bemerkung seines

Nachfolger auf: «. .ich sei eigentlich ein Heide, denn ich verkehre

ständig mit den Magiern der Stämme im Missionsgebiet.»

Afrika mit seinen 220 Millionen Bewohnern, erfahren wir weiter,

zähle über 20 Millionen Christen, doch soll diese Zahl umstritten
sein. Magier versuchen, Konvertiten zu den Stammesgöttern
zurückzubringen. Aus einer bestimmten Episode schliesst der Verfasser,

dass die katholische Mission es in Afrika leichter hat al« die

evangelische. «Wunderglaube, Mysterium und Heilige kommen
afrikanischen Vorstellungen näher als die Botschaft des Evangeliums.»
Das erklärt vieles, und das kommt auch ausserhalb des schwarzen

Erdteils vor.

Ueber den Wirkungsgrad der weissen Missionen in Afrika wird

sich niemand Illusionen hingeben. Auf die Frage Leuenbergers an

einen katholischen Missionar in Kenia über die Anzahl getaufter
Christen in seinem Wirkungskreis soll die Antwort gelautet haben:

«Einige tausend schlechte und einige Dutzend gute Christen»!

und der Fragesteller überlegte sich, was wohl mit den schlechten

Christen geschehen werde, wenn der weisse Mann einmal abziehe.

Leuenberger beobachtete weiter, dass junge äthiopische Missionsschüler

den Missionslehrerinnen den Gehorsam versagten. «Sie

wissen eben, dass die Missionen nur noch geduldet sind und wollen

lediglich soviel Englisch lernen, dass sie bei einem europäischen

Kaufmann eine Bürostelle annehmen können.»

98



Reduzierte, in den Bannkreis ihrer Herrschaft gezogen hatte
und dadurch mit der medizinischen Wissenschaft und ihren
Teilgebieten, besonders der Psychoanalyse und der Tiefenpsychologie

in Widerspruch geriet, hat störend auf die Entwicklung,

Ausbreitimg und Anwendung der wissenschaftlichen
Erkenntnisse und der Forschungsergebnisse gewirkt. Auf dem

philosophischen, weltanschaulichen und naturwissenschaftlichen

Sektor hat dieser Eingriff der Kirche im Laufe der
Jahrhunderte in der Entwicklung der Geistesgeschichte unzählige
Opfer gefordert, von denen uns nur die bedeutendsten namentlich

bekannt sind: Sebastian Castellio, Tomaso Campanella,
Giordano Bruno, Galileo Galilei imd Lucilio Vanini, die von
der Kirche als «Ketzer» verfolgt, gefoltert, eingekerkert und
einige von ihnen lebendig auf dem Scheiterhaufen verbrannt
wurden Zu dieser relativ kleinen Zahl unbeugsamer Geistesheroen,

die für eine Wahrheit in unerschütterlicher Haltung
als Märtyrer ihrer Ueberzeugung Leben und Gesundheit opferten,

kommt aber noch die ungeheure Zahl jener namenlosen
«Ketzer», die, vergleichbar dem «unbekannten Soldaten» der
Weltkriege des 20. Jahrhunderts, am Ausgang des Mittelalters
und zu Beginn der Neuzeit — auch die Mutter Keplers war als
«Hexe» vor einem geistlichen Gericht gestanden — verfolgt,
gemartert und auf Grund böswilliger Verdächtigungen eines
qualvollen Todes sterben mussten.

Ihnen allen hat der Schweizer Kulturphilosoph Walter Nigg
in seinem Ketzerbuch ein Denkmal gesetzt.

Heute, da die Kirche nicht mehr die Macht und die
Möglichkeit hat, Männer, die wegen ihrer wissenschaftlichen, der
Kirche unangenehmen Erkenntnisse als Abtrünnige erscheinen,

mit Feuer und Schwert wie im Mittelalter zu bestrafen,
gescliieht die «Verurteilung» auf dem Wege der Exkommunikation,

der Diffamierung und Blossstellung dessen, der in dem
von der Kirche usurpierten Bereich aufklärend und belehrend
wirkt.

Vor fünfeinhalb Jahren habe ich in einem Aufsatz im
«Freidenker» (Februarheft 1960, «Das religiöse Weltbild im Lichte
der jüngsten kosmischen Errungenschaften») darauf hingewie¬

sen, dass «als der bekannte Schweizer Philosoph und
Tiefenpsychologe C. G. Jung vor einigen Jahren das Buch Hiob einer
tiefgründigen psychoanalytischen Untersuchung unterzog, gegen
ihn von theologischer Seite der Vorwurf erhoben wurde, ,er
habe Gott durch seine tiefenpsychologische Studie in das
Ordinationszimmer des Arztes geladen .' nur deshalb, weil er die

Hintergründe des schwergeprüften und unschuldig leidenden
Hiob einer gründlichen Analyse unterzog und die legendäre
Gestalt des die Leiden dieser Welt am eigenen Leib erkennenden

Dulders, der an der Allmacht, Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit seines Gottes verzweifelte, als das Typisch-Menschliche

selbst einer grauen Vorzeit erkannte. Aus diesem Grunde
wurde Jungs Analyse des Buches Hiob von kirchlicher Seite

abgelehnt, obwohl sie die einzig richtige Erkenntnis des

Tatbestandes darstellt.»

Und was geschah heute? — Unter dem Druck der Tatsachen

— so wie sich die Kirche dazu entschliessen musste, das
heliozentrische Weltbild des Kopernikus und seine philosophische
Deutung durch den auf dem Scheiterhaufen auf dem Campo
dei Fiori am 17. Februar 1600 endenden Giordano Bruno an
Stelle des legendären biblischen Weltbildes von der Erde als

der Mittelpunkt des Weltalls, anzuerkennen — so haben in
unseren Tagen sechs aufgeschlossene Bischöfe Lateinamerikas
die psychoanalytische Lehre für die Kirche als annehmbar
erklärt und damit den Anfang gemacht, ihr den Eingang in
das «Allerheiligste», in den von der Kirche so gehüteten
Seelenbereich des Menschen zu eröffnen.

Die mutige Tat der sechs hohen katholischen Würdenträger
eröffnet ungeahnte Perspektiven, die weder Sigmund Freud
noch sein Schüler C. G. Jung in diesem Ausmass voraussehen
konnten, wenn auch der erstere in seiner Schrift «Die Zukunft
einer Illusion» (1927) der Religion, ihren Dogmen und ihrer
Lehre eine peinBche Diagnose und eine trübe Prognose stellte.

So bewahrheitet sich nicht nur bei Büchern, sondern auch
bei wissenschaftlichen Erkenntnissen die Losung: Habent sua
fata libelli. Tr.

Und so geht es weiter. Dem ganzen Kapitel lässt sich zwischen
den Zeilen entnehmen, dass für die überwiegende Mehrheit der
afrikanischen Negerchristen das Christentum bloss Sprungbrett zum
Besserleben ist, dass es aber keineswegs Wurzeln geschlagen hat.
Weiter lässt der Autor durchblicken, dass die amerikanischen
Missionsgesellschaften immer mehr da6 Feld beherrschen — Begründung

siehe weiter vorne — und die Lücken ausfüllen, die durch
den Wegzug mehr oder weniger verhasster Missionare der
Kolonialmutterländer entstehen, wobei mancher dieser Missionare
versucht, sich in amerikanische Dienste zu begeben. In diesem Bestreben

stimmen sie offenbar mit den bereits erwähnten Negerkatecheten
überein. Immerhin sei den Yankees zugutegehalten, dass sie die

«Bekehrung» der Neger mit friedlichen Mitteln versuchen, während

sie den Vietnamesen die Freiheit mit Bombenflugzeugen
beibringen.

Alles in allem lässt Leuenberger im Abschnitt «Bekehrt erst
Europa» durchblicken, dass das Christentum in Afrika nicht mehr als
eine Uebertünchung heidnischer Gebräuche und Gewohnheiten sei.
«Gleich vielen andern Besuchern afrikanischer Missionen gab ich
gelegentlich Denis Saurat recht, der in seinem Bericht über Afrika
die Ansicht vertritt, da6s wir vielleicht erst einmal selber zu guten
Christen werden sollten, bevor wir Afrikaner zum Christentum
bekehren.» Bis auf das ,vielleicht' kann man den Satz unterstreichen.

In Unterhaltungen mit Missionaren, berichtet der Verfasser
anschliessend, bezeichneten sich einige Leute mehr oder weniger
selbstgerecht ab? .positive Christen', «so dass ich mich dann fragte,
°b ich ein negativer oder vielleicht gar kein Christ sei, weil ich in
mir nicht den Wunsch nach missionarischem Einsatz verspürte».
Und weiter: «Warum hat nie ein weisser oder schwarzer christlicher

Missionar versucht, mich zu jenem Christentum zu bekehren, das er
.positiv' nannte? Keiner hat sich die Mühe genommen, mir zu
sagen, was er darunter verstand. Handelt es sich vielleicht um ein
Privileg, um einen geistlichen Machtanspruch?»

«Bigotterie ist in Afrika genau so abstossend wie in Europa und
Amerika niemals aber vermochten die bigotten Missionare mich
davon zu überzeugen, dass sie in ihrer übereifrigen, von scheinbarer

Güte geradezu getränkten Tätigkeit glücklich seien.»
Leuenberger schliesst sein Kapitel mit einigen kleinen Sünden

der weissen Missionare, von denen eine ergötzliche Kostprobe hier
stehen möge. Ein Missionar, mit dem er ins Gespräch kam, stellte
seine dicke Aktentasche etwas unsanft auf einen harten Zementboden.

«Es klirrte fast unmerklich, und kurz darauf sickerte eine
Flüssigkeit aus einer Ecke der Tasche. Der Pastor öffnete sie
sofort, entnahm ihr ein dickes Bündel Dokumente und schüttelte
dann die Scherben einer Flasche und den Rest der Flüssigkeit aus.
Schade um den Wein, den ich hier fürs Abendmahl eingekauft

hatte!' rief er aus. Zufällig las ich das Etikett: ,Rüdesheimer, Ernte
1951'.»

Nun. Leuenberger holte beim Händler der kleinen Stadt eine
neue Flasche und überreichte sie dem Missionar. «Der Händler
weigerte sich, mir zu verraten, wie er zu diesem seltsamen Getränk
gekommen war.»

Mit einem Augenzwinkern schliesst der Buchverfasser das

eingangs erwähnte Kapitel: «Am liebsten waren mir jene Missionare,
die nicht nur über Sünder aller Art herfielen, sondern selber
ein wenig sündigten und dadurch bewiesen, dass sie Erdenbürger
sind wie ihre Schäflein, denen sie aus eigener Erfahrung heraus viel
besser zu helfen vermögen.» J. Stebler

99


	Zum Rückzug geblasen

