Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 48 (1965)

Heft: 12

Artikel: Rhapsodie in Schwarz-Weiss
Autor: Stebler, J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411339

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Weihnacht wirklich ?

Der nachfolgende Artikel ist um die Jahreswende 1964/65 ge-
schrichen worden. Er hiitte friihestens in der Februar-Nummer er-
scheinen konnen. Da er aber an Aktualitit nichts einbiissen konnte
ausser dem Ankniipfungspunkt und unsere Zeitschrift sich nicht
iiber Stoffmangel zu beklagen hat, zogen wir es vor, ihn auf die
niichste Dezembernummer zu versparen. Die Redaktion

Das Fragezeichen im Titel habe ich von mir aus dazugesetat,
der Verfasser des Aufsatzes, den wir meinen, hiitte es nicht ge-
duldet. Es ist die Ueberschrift eines Weihnachtsartikels in der
Basler «National-Zeitung» vom 24.Dezember 1964. Der Ver-
fasser ist der bekannte Bundeshaus-Korrespondent dieser Zei-
tung, Rolf Eberhard. Seine Weihnachtsbetrachtung wollen wir
nicht als Ganzes kritisieren — aber seine Eingangsworte, die
haben es uns angetan! Rolf Eberhard schreibt:

«Siehe, eine Jungfrau wird schwanger sein und einen Sohn
gebiiren, und sie werden seinen Namen Immanuel heissen, das
ist verdolmetscht: Gott mit uns». Das ist nun nicht mehr bloss
frommer Wunsch und leere Behauptung, sondern Tatsache. So
tatsiichlich wie Deine und meine Existenz ist die Existenz Got-
tes auf Erden. ..

... das ist fortan und fiir alle Zeit das Menschenleben, jedes
Menschenleben: die Stiitte der Existenz jenes Gottes, der «Gott
mit uns» sein und heissen will. Die Sonde aus der Unendlich-
keit — um im Bilde zu sprechen — ist nicht nur in einer Ent-
fernung von Tausenden von Kilometern an unserem Planeten
vorbeigeflogen und hat dabei ein paar photographische Auf-
nahmen gemacht, wie dies mit der amerikanischen Venus-Sonde
der Fall sein soll; sonst aber hat sie alles beim alten belassen.
Sondern sie hat ihr Ziel getroffen, sie hat eingeschlagen, sie hat
die Welt und das Leben gekennzeichnet: Gott ist nun da dabei.

So weit Eberhard in seinen Eingangsworten. Seine iibrigen
Verdienste wissen wir zu schitzen: seine immer frisch-leben-
dige und erdnahe Darstellung, seine sachliche Vertrautheit mit
den Problemen der eidgenéssischen Innenpolitik. Aber diese
Eingangsworte zu seiner Weihnachtsbhetrachtung wollen wir uns
genauer ansehen.

Was kann Eberhard mit seinem Realitdtsanspruch fiir Gott,
mit seinem real-diesseitigen Gott meinen? Gehen wir Schritt
fiir Schritt der Abklidrung dieser Frage entgegen:

1. Da halten wir uns zunichst an den theologischen Gehalt sei-
ner Sitze. Eberhard kommt ja von der Theologie her zur Jour-
nalistik und steht auch heute noch zu seiner theologischen Ver-
gangenheit; er wird uns also verstehen. Die Lehre von der
realen Existenz zweier von Grund aus verschiedenen Welten —
eines Diesseits und eines Jenseits —, die Lehre ferner von einem
personlichen Gott, der in absoluter Trennung und Ferne von
den Menschen in jenem Jenseits thront und nur gelegentlich
durch eine Offenbarung den Kontakt mit den Menschen auf-
nimmt — der Ungeheuerlichkeit, der Unannehmbarkeit dieser
Lehre fiir den modernen Menschen wird sich die heutige Theo-
logie immer deutlicher bewusst. Darum holt sie Gott aus jenem
ertriumten Niemandsland heraus und bringt ihn ndher an das
Diesseits heran; sie stellt Gott sogar mitten in das Diesseits
herein. Damit ergeben sich aber neue Schwierigkeiten. In wel-
cher Weise soll dieser so ganz andere, so fremde und unnahbare
Gott im realen Diesseits sich auswirken konnen?

Soll das geschehen in der Weise des Pantheismus? Gott geht
auf in seiner Schopfung; die Transzendenz Gottes wird umge-
deutet in eine kosmisch-ontologische Immanenz; an Stelle der
biblischen tritt nun die natiirliche Offenbarung, an die Stelle
der biblisch gebundenen tritt nun die natiirliche Theologie.

Sollen wir mit Bischof Robinsons «Honest to God» Gott aus
seiner Hohe herunterholen und ihn mit einem hohen Men-
schenwert, mit der gegenseitigen Menschenliebe, in eins setzen?

Sollen wir mit Tillich den supranaturalen Héhengott her-
unterholen und zu einem Gott in der Tiefe des Seins machen?

Sollen wir mit der vom Theologen Dietrich Bonhoeffer aus-
gehenden Bewegung eines «religionslosen Christentums» vom
Zauber einer supranaturalen Dimension iiberhaupt ganz ab-
schen und uns nur noch halten an einen streng sikular gesehe-
nen und rein sidkular wirksamen Christus? Wir zitieren die
Worte des hollindischen Theologen aus dieser Bewegung, die er
1960 in Strassburg gesprochen hat: «Die Ankunft Jesu Christi

Rhapsodie in Schwarz-Weiss

Vor Jahren berichtete ich an dieser Stelle iiber die Begegnung
mit einem deutschen Missionar auf einem Mittelmeerschiff. Der
Mann hatte jahrelang in der Levante gewirkt, und als ich ihn fragte,
wieviele Araber er denn zum Christentum bekehrt hétte, antwortete
erin freimiitiger Offenheit, dass es ein einziger gewesen sei.

An diese Begegnung wurde ich erinnert bei der Lektiire des Bu-
ches «Die Stunde des schwarzen Mannes» (Buchklub Ex Libris Zii-
tich, 1964), einem interessanten Dokumentarbericht von Hans
Leuenberger. Der Verfasser, der sich als Reiseschriftsteller einen
angesehenen Namen geschaffen hat, bietet Gewihr fiir sachliche
Berichterstattung; er stellt uns die schwarze Bevolkerung Afrikas
mit all ihren Vorziigen und Nachteilen vor, ohne irgend etwas zu
verurteilen oder zu glorifizieren. Er registriert ganz einfach die
Tatsachen, wie sie sind, ohne personlich dazu Stellung zu nehmen
und iiberliisst es dem Leser, nach eigenem Belieben seine Schliisse
tu ziehen. Leuenberger betont das denn auch im Vorwort zur zwei-
ten Auflage: «In diesem Buch ging es um Grundsiitzliches, das ich
ohne Riicksicht auf religidse, politische oder wirtschaftliche Inter-
tsengruppen ausgesprochen habe.» Ueber sein Verhiltnis zur Re-
ligion schweigt er sich aus; auf Grund seiner Berichteindessen kann
angenommen werden, er vertrete den christlichen Standpunkt, frei-
lich auf jener gemiissigten Grundlage, die auch andern Glaubens-
bekenntnissen Verstindnis entgegenbringt.

In seinem Buch gibt es ein Kapitel «Missionare und Mission», das
uns ganz besonders interessieren kann, weil er darin seine Ein-
driicke iiber das Tun und Treiben der christlichen Heilsbringer,

denen er iibrigens positiv gegeniibersteht, ungeschminkt wieder-
gibt.

Die christliche Mission, stellt Leuenberger fest, war die unerliss-
liche Voraussetzung fiir das Eindringen der europiischen techni-
schen Zivilisation in Afrika. Das bestreitet iibrigens niemand; man
kann sich bestenfalls fragen, ob sich diese Zivilisation segensreich
oder verheerend ausgewirkt hat.

Die Gesamtheit der christlichen Missionen stellen, so schreibt der
Verfasser, ein einzigartiges «Relais-System» dar, das, obschon die
Stammesreligionen weiter bestehen, sozusagen jeden Winkel des un-
geheuren Gebietes zu erfassen vermag. Die Stammesreligionen, ich
erwihne das kommentarweise, bilden also eine gewisse Riickversi-
cherung, und die armen Neger diirfen oder miissen sich auf zwei
Religionsgebieten tummeln, dem angestammten und dem angelern-
ten. Das hat den Vorteil, dass es, falls die eine oder andere Institu-
tion versagen sollte, gewisse Ausweichméoglichkeiten gibt.

Die christlichen Missionen, stellt Leuenberger fest, stossen auf
allerlei Schwierigkeiten, und es ist unschwer zu erraten, dass diese
durch die Emanzipierung der Schwarzen auftreten. «Vor allem in
Afrika bricht jetzt ein Stadium der politischen Entwicklung an, in
dem es vielleicht bald nur noch dem weissen Missionar erlaubt sein
wird, menschliche Anliegen des Weissen in diesem Kontinent zu
vertreten, zumal dort, wo der Weisse als verhasster ,Kolonialist’ ab-
treten musste». Deshalb zitiert er einen amerikanischen Methodisten-
Bischof, der die Ueberfilhrung der Missionen in schwarze Hinde
befiirwortet, da das Christentum sonst als fremder Glaube zuriick-
gewiesen werde. Er selber, Leuenberger, ist anderer Meinung:
«Wenn jemand die Schwarzen nicht ausgebeutet hat, so sind es —
.vielleicht’, setzt er hinzu — in erster Linie die weissen Missionen,

95



in dieser modernen Welt wird ein sikulares Ereignis sein, oder
es wird iiberhaupt nicht passieren.»

Wir sehen: Die gegenwiirtige Theologie wird nicht nur in der
Frage der Lokalisation Gottes, sie wird in der Gottesfrage iiber-
haupt unsicher und sucht,um sich in der modernen Gesellschaft
noch halten zu kénnen, nach neuen Losungen. Wir enthalten
uns allen Spottes iiber diese wachsende Unsicherheit. Wir spii-
ren in dieser Notlage eine Art von Ehrlichkeit; wir sehen darin
das aufrichtige Eingestindnis, dass die heutige Theologie in der
Gottesfrage in immer grossere Schwierigkeiten hineingerit und
nicht mehr weiter kommt; dass sie keinen Weg mehr findet zu
neuen, zu allseitig und sich selbst iiberzeugenden Positionen.
Und ebenso unsicher wie die Gottesfrage ist heute die Frage
nach Christus; ist doch die Christologie funktional an die Got-
tesfrage gebunden.

Man verstehe uns: Nicht die Notlage dieser verschimt ein-
gestandenen Unsicherheit ist es, die uns Diesseitsmenschen irri-
tiert; diese Notlage verstehen wir, und das mehr oder weniger
chrliche Eingestindnis dieser Notlage achten wir. Das aber, was
uns irritiert, das ist die dreiste Leugnung dieser Notlage und
Unsicherheit; das ist die Unhaltbarkeit, die véllig unmotivierte
Sicherheit, die da aus taktisch-apologetischen Griinden nach
aussen hin zur Schau getragen wird. Wir wissen es heute: Die
Dreistigkeit und die gespielte Sicherheit wachsen proportional
mit der Einsicht in die zunehmende Unsicherheit. Die Dreistig-
keit der Behauptung, der leeren Behauptung, soll die Tiefe der
Unsicherheit verdecken. Was uns hier irritiert, das ist der Ver-
such, zu bluffen; der Versuch, mit dem Bluff allfillige Gegner
einzuschiichtern.

2. Damit wenden wir uns vom Theologen Eberhard weg und
sprechen jetzt mit dem Journalisten Eberhard. Von allen den
oben angefithrten Unsicherheiten und Verlegenheiten der ge-
genwirtigen Theologie ist bei ihm nichts zu spiiren; fiir ihn
und vor ihm liegen die Dinge ganz klar und iibersichtlich. Er
hiilt fest am personalen und jenseitigen Gott der biblischen
Tradition, nimmt aber zugleich diesen jenseitig-personalen Gott
auch in die Realitit des diesseitigen Kosmos herein. Diejenige
Losung, die von der ziinftigen Theologie als die unwahrschein-

lichste nicht mehr erwogen wird, gerade diese unwahrschein.
lichste aller Losungen legt Eberhard uns vor — und nicht nur
das: Er legt sie uns vor als die allersicherste und klarste L.
sung. Die Sonde der biblisch gemeinten géttlichen Realitit
geht nicht voriiber, sie sucht sich unter den unendlich vielen
Sonnensystemen gerade unser Sonnensystem und in unserem
Sonnensystem gerade und genau unseren bescheidenen Pla.
neten Erde aus — und da nun schligt sie ein, diese Sonde der
Géttlichkeit, und von da an ist das ganze menschliche Gesche-
hen der Schauplatz dieser supranaturalen Gottheit. Zweifel? Sie
sind vollig ausgeschlossen! «Das ist nun aber nicht mehr bloss
frommer Wunsch oder leere Behauptung, sondern Tatsache. So
tatsichlich wie meine und Deine Existenz ist die Existenz Got-
tes auf der Erde.»

Vielleicht weiss Eberhard, vielleicht weiss er es auch nicht:
Der ehrliche Gottsucher Bischof Robinson bemiiht sich in sei-
nem dem «Honest to God» folgenden Aufsatz «Das Gesprich
geht weiter» um eine genaue Abgrenzung des Mythos gegen die
reale Geschichtlichkeit und schreibt wértlich p. 50: «In vielen
gemeinverstindlichen Darstellungen des christlichen Glaubens
ist man der Ansicht, dass wohl im Hinduismus und in anderen
Religionen zahlreiche Bezeugungen von Jungfrauengeburten zu
finden seien, doch der Unterschied zum christlichen Glauhen
bestehe darin, dass die Inkarnation und die Jungfrauengeburt
Jesu tatsdchlich stattgefunden haben: sie sind historisch...
Doch wir sind heute gezwungen, Mythos und Geschichte viel
sorgfiltiger zu trennen, als dass wir nun sagen konnten: Unser
Mythos ist historisch ... Doch wenn man behauptet, dass In-
karnation und Jungfrauengeburt historische Ereignisse sind,
dann ist das keine saubere Argumentation.»

Vielleicht weiss Eberhard, vielleicht weiss er es auch nicht:
dem fiihrenden Philosophen der Gegenwart, Karl Jaspers, geht
es in seinem jiingst erschienenen Werk «Der philosophische
Glaube angesichts der Offenbarung» ganz wesentlich um den
Nachweis, dass das, was als wirkliche Transzendenz die Ge-
schichtlichkeit, die Zeitlichkeit und die Gegenstindlichkeit
iiberschreitet, niemals diese Transzendenz durchbrechen und in
einem und zugleich Transzendenz und Immanenz sein kann.

von denen die schwarzen Politiker verlangen, dass sie... als erste
die Konsequenzen ziehen und zuriicktreten.» Nach seiner Auffas-
sung versuchen diese schwarzen Politiker nur eine Umkehr der
heutigen Situation zu erreichen, nidmlich die Beherrschung Weisser
durch Schwarze. So ganz unrecht hat er damit wohl kaum, aber von
wem haben die Neger diese Beherrschungstaktik denn bloss gelernt?
Und dass die Missionen heute auf Schwierigkeiten stossen, bestitigt
die Tatsache, dass es eben leichter ist, primitive Volker zu einem
bestimmten Glauben zu bekehren als solche, die ihren Begliickern
bereits etwas abgeguckt haben.

Es werden dann Beispiele angefiihrt, wie selbst schwarze Priester
— in Kamerun — ihre weissen Kollegen zu verdringen suchen, und
es wird der Ausspruch eines weissen Missionars zitiert: «Jetzt zit-
tern alle die christlichen Mitglieder unserer schwarzen Kirche vor
dem Augenblick, da ich abtreten und nicht nur die Kirche, sondern
auch den Schliissel zum Geldschrank einem der schwarzen Kate-
cheten iibergeben muss.» Das Geldschrankdenken kommt in dem er-
wihnten Buch dann iiberhaupt hiufig vor; es wirft auf die kom-
merzielle Tiichtigkeit der schwarzen Christen ein bezeichnendes
Licht.

Schwierigkeiten erwachsen den weissen Missionen auch durch die
Kolonialregierungen, die von der zu weit gehenden Intimitédt zwi-
schen den Missionaren und ihrer schwarzen Gefolgschaft friiher
oder spiter Unheil erwarten. Dennoch seien diese fremden Behor-
den auf die aktive Mitarbeit seitens der Missionen mehr und mehr
angewiesen. Das kann man auf alle moglichen Arten verstehen.
Auch bei den weissen Missionen unter sich scheint nicht eitel Brii-
derlichkeit zu herrschen; so hitten zum Beispiel die evangelischen
Missionen um Bamenda herum zunichst mit Unbehagen auf die

96

neue Konkurrenz aus den USA geblickt. Diese aber fiihlte sich da-
durch gestirkt, «dass der britische Lowe immerhin schon ein wenig
mit Dollars gefiittert werden musste».

Cherchez 'argent! Ob wirtschaftlich, politisch oder geistig. Kon-
kurrenz ist iiberall unbeliebt.

Mit den Bibeliibersetzungen in afrikanische Sprachen haben die
Weissen auch kein besonderes Gliick. Beispiel Aethiopien: «Die
weissen Missionare hatten vor allem Bibeln in Gallasprachen iiber-
setzt, gedruckt und auch stark verbreitet. Die koptischen Priester
ordneten deren Konfiskation an, befahlen, statt dessen amharische
Bibeln zu verwenden, und liessen die eingesammelten Galla-Bibeln
kurzerhand in Stapeln verbrennen».

Nicht gerade nette Leute, diese koptischen Priester!

Dann ist die Rede von ecinem stummen Seilziehen zwischen der
dthiopischen Regierung und den fremden Missionaren. Sieben pro-
testantische Missionen liess der Kaiser in seinem Reich zu, doch
mussten diese ihre Arbeitsgebiete auf der Landkarte genau ein
zeichnen. «Was geschah daraufhin? Sofort errichtete jede der Mis
sionsgesellschaften méglichst nahe an der Grenze ihres Gebietes Mis:
sionshiiuser, um Anhiinger des benachbarten Missionsunternehmens
zu sich heriibezuziehen. Alle Missiorsgruppen arbeiteten also kon-
zentrisch vom Rand ihres Bezirkes aus, gerieten dadurch oft anein-
ander und gaben den Stimmen, unter denen sie wirkten, ein lehr-
reiches Beispiel ,briiderlicher Zusammenarbeit’. Die Zwietracht un-
ter den Weissen half nur, das Prestige der kaiserlichen Gewalt 2t
unterbauen.»

Also Konkurrenzkampf auf der ganzen Linie, obschon alle Be
teiligten die Heilslehre des gleichen Gottes verkiinden.



Ein Christus, ein Gott, der in einem und zugleich Transzen-
denz und Immanenz sein soll, ist ein Wunschgebilde der Theo-
logie, ist aber niemals eine historische Realitit. Doch alle diese
Einwinde, auch wenn Eberhard zufillig Kenntnis von ihnen
hitte, wiirden seinen christlichen Amoklauf nicht aufhalten
kinnen — er will nun einmal mit dem transzendenten auch
den immanenten Gott in einem — und Theologie und Philo-
sophie, transzendentes und immanentes Geschehen haben sich
dem Willen und Wunsch dieses religidsen Eiferers zu fiigen!

Wir stellen fest: Hier treibt der Journalist Eberhard ein ge-
fihrliches, ein nur schwer zu verantwortendes Spiel mit dem
Begriff der Tatsiichlichkeit, ein gefihrliches Spiel auch mit
demjenigen Begriff, der funktional an die Tatsiichlichkeit ge-
bunden ist, mit dem Begriff der Wahrheit. In seinem Beruf, in
seiner Berichterstattung aus dem Bundeshaus in Bern, diirfte
er diesen Wechselbalg von «Wahrheit» und «Tatsichlichkeit»
nicht verwenden; das briichte ihn bald vor die Schranken des
Gerichts.

Eberhard kennt diese Bedenken und Einschrinkungen nicht.
Je unsicherer die Grundlagen, desto dreister sind seine Be-
hauptungen. Wohl aber kennt er den zweifelnden und suchen-
den Menschen der Gegenwart mit allen seinen unangenehmen
Gegenfragen und mit allen seinen listigen Gegenargumenten.
Der Bluff, der dreiste und hemmungslose Bluff soll diesen un-
amgenchmen Zweifler und Frager einschiichtern, soll ihm die
Gegenargumente aus der Hand schlagen, soll ihn mundtot
machen.

/as fiir einen Erfolg verspricht sich eigentlich Eberhard von
seiner theologischen Rabulistik? Den «sikularen Menscheny,
af den heute die Theologie bis hinauf zum Papst mit so gros-
sem Interesse eingeht, den kann er doch auf keinen Fall iiber-
zeugen, den stosst er ab.

Zum Schluss méchten wir Eberhard und auch der «National-
Zeitung» in Basel noch einen guten Rat geben: Wenn im Ad-
vent wieder Not am Mann ist und die Redaktion verzweifelt
nach einem «Opfers Ausschau hilt, das den filligen Weih-
nachtsartikel schreiben soll — seid mutig, seid aufrichtig und

lasst einmal diese Weihnachtsbetrachtung ausfallen! In der
Zeit der allgemeinen Ueberfiitterung mit Advents- und Weih-
nachtsbetrieb wiirde dieser Ausfall als eine tapfere und wohl-
tuende Tat anerkannt und verdankt werden. Omikron

Was ist die Kirche ?

Das weit verbreitete Gefiihl, dass die Kirche ein Fremdkor-
per in unserem geistigen und gesellschaftlichen Leben ist, hat
die Frage aufwerfen lassen, ob sich die Kirche dndern miisse.
Wir meinen, dass diese Frage nur von der Kirche selbst beant-
wortet werden kann. Ob sie sich indern muss, ob sie sich &n-
dern kann, ob sie sich @ndern will, ist ihre eigene Angelegen-
heit. Wir haben ihr keine diesbeziiglichen Wiinsche vorzutra-
gen, noch diesbeziigliche Vorschlige zu machen. Fiir uns, das
heisst fiir diejenigen, die die Kirche von aussen betrachten (was
natiirlich nicht ausschliesst, dass wir sie von innen kennen), fiir
uns hat die Kirche ein zwiefaches Interesse, nimlich ein theo-
retisches (wissenschaftliches) und ein praktisches.

Das Phinomen der Kirche ist uns deshalb von héchstem gei-
steswissenschaftlichem Interesse, weil wir in ihr allein Bekannt-
schaft machen kénnen mit jenem grossen Gebilde und Motor
der Menschheitsgeschichte, die wir Religion nennen. Die Kirche
ist die authentische Erscheinungsform des Christentums, ja,
man kann sagen: das Christentum ist identisch mit der Kirche.
Es sei hier gleich vorgreifend bemerkt, dass wir dabei in erster
Linie an die katholische Kirche denken, von der die protestan-
tische nur noch ein Restgebilde und Schatten ist. Die katholi-
sche Kirche bewahrt ihre Echtheit schon durch ihren alter-
titmlichen Charakter. Sie ist ohne Schwierigkeiten in die Reihe
der grossen Weltreligionen einzuordnen, mit denen sie durch
unziihlige Merkmale verbunden ist. Denn Religion ist nun ein-
mal eine altertiimliche Sache, und man kann sagen, je tiefer
wir auf der Stufenleiter der Kultur hinabsteigen, eine um so
grissere Rolle sehen wir sie im menschlichen Geistesleben spie-
len.

Anderseits versteht man sich anzupassen. In Ghana, schreibt der
Verfasser, werde versucht, die weisse Mission immer stirker auf
rein erzieherische, ja technische Aufgaben zu verweisen und die
Missionsschulen maglichst auch in die staatlichen Schulen iiberzu-
leiten, weil fiir diese sowohl die Geldmittel wie die Lehrer fehlen.
Und deshalb: «Die Missionen ihrerseits werden sich bemiihen, ein
wenig in schwarzem Chauvinismus mitzutun, wenn auch mit ge-
mischten Gefiihlen.»

Aber schliesslich heiligt der Zweck ja die Mittel.

In diesem Zusammenhang: «In dem Mass, wie die Machthaber
der neuen afrikanischen Staaten die i Mission
sich in ihren Dienst zu stellen, wird aber das Christentum kompro-
mittiert werden. Moglicherweise liegt das sogar in der Absicht
shlaver schwarzer Politiker, die in nicht gerader afrikanischer
Tradition etwas weiter vorauszuplanen vermégen. Da Missionen be-

weilsse Z\\'illg(‘ll,

tonders heute reale Grossunternehmen sind, die gewaltige Finanz-
mittel benatigen, werden sie auch kleine schwarze Finger zu ergrei-
fen verstehen. selbst wenn ihre Leiter und Mitarbeiter wissen, wie
schwarz’ die Zukunft aussehen mag.»

Es geht nichts iiber eine konsequente Haltung. Und «Grossunter-
tehmen»: das sieht mir aus. als ob heute aus den einstigen Aposteln
Traktorfiihrer des Heils geworden wiren.

Die meisten der neuen Machthaber ecines freiwerdenden Afrikas.
gt Leuenberger weiter, sind ihres Zeichens Christen. Am Vor-
Mittag traf er sie oft in den verschiedenen christlichen Kirchen
beim Gebet. «Anschliessend sah ich sic dann ebensooft inmitten
politischer Wahlumziige. in denen die alten Gotter und Fetische
witgefithrt wurden.» Die bekannte alte Liebe scheint auch da nicht

zu rosten. «Wenn schon die hohen Herren als gute Christen mit
heidnischen ,mamies’ auf den Strassen tanzen, warum soll ich da
wegbleiben, so sagen sich die kleineren Christen. Sie helfen jetzt mit,
ihren Glauben zu verwiissern. Wer weiss, wie das afrikanische Chri-
stentum im Zeichen der Jagd nach Wihlerstimmen in einigen Jah-
ren aussehen wird?»

Vielleicht tout comme chez nous. Die Entwicklung wird nicht
viel anders verlaufen.

Ja, was soll denn ein schwarzer christlicher Politiker tun, fragt
Leuenberger mit Recht, wenn er weiss, dass nur finf Prozent unter
seinen Landsleuten getaufte Christen sind und der Rest den alten
Gottern oder dem muselmanischen Allah dient? «Die weissen Mis-
sionen schliessen vor dieser Entwicklung beide Augen und sagen:
.die Hauptsache ist, dass ,unsere’ Leute an der Macht sind’.»

Im Vordergrund also auch hier wieder die Macht, und zwar die
sehr weltliche Macht eines Reiches. das nicht von dieser Welt sein
soll.

Eine bezeichnende Episode fiir die Geschiiftstiichtigkeit der Ne-
ger ist die Begegnung des Verfassers mit einem schwarzen Kate-
cheten, der ihn, im Siiden Aethiopiens, ein wenig hinter die Kulis-
sen seines Amtes sehen liess. «Ich habe mich bis jetzt schon viermal
verbessern koinen», erzihlte der Mann ihm stolz. «Jetzt bin ich in
der amerikanischen Mission angestellt, die mich meiner italieni-
schen und amharischen Sprachkenntnisse wegen braucht. Ich stehe
eben in Verhandlungen iiber eine weitere Lohnerhéhung. Wenn
man mir nicht mehr zahlt. werde ich zu einer andern amerikani-
schen Mission iibergehen, die mich schon gefragt hat, ob ich bei ihr
unterkommen mdochte.»

97



Aber nicht nur im Geistesleben, sondern auch in der Organi-
sation der menschlichen Gesellschaft. Im Gefolge einer Arbeits-
teilung, deren Entstehung wir nicht mehr ganz verfolgen kén-
nen, wurde die Religion in zahlreichen Fillen monopolisiert.
Es bildete sich ein Stand von Inhabern und’ Nutzniessern der
religiosen Vorstellungen, der sich die Vermittlung zwischen
Menschen und Geistern (Didmonen, Gottern) aneignete, und
der vermittels dieser seiner angeblichen Sonderbegabung die
Gesellschaft ausbeutete. Er trigt in den verschiedenen Kultur-
kreisen verschiedene Namen: Zauberer, Schamanen, Priester,
und er hat in der Geschichte der Menschheit eine ungeheure
Rolle gespielt.

Und tut dies jetzt noch. Man denke aus der bei uns herr-
schenden Religion sich den Priesterstand fort — und nicht nur,
dass dann die Kirche als Organisation zusammenbriche, nein,
es ist dafiir gesorgt, dass sie dies als Religion tiite; denn nach
der Selbstaussage der Kirche ist die Religion an das Vorhan-
densein und Wirken des Priesterstandes gebunden: ohne Prie-
stertum kein Christentum mehr. Wenn wir also nunmehr die
Kirche wissenschaftlich betrachten, und das heisst, da sie ja ein
grosses gesellschaftliches Gebilde ist, soziologich, so kénnen wir
sie definieren als die Machtorganisation des Priesterstandes.

Luther traf also die katholische Religion mitten ins Herz, als
er seine Lehre vom allgemeinen Priestertum aller Glidubigen
verkiindete, das heisst, dass Religion wesentlich ein Verhiltnis
jeder einzelnen Seele zu Gott sei, ohne einer dusseren Vermitt-
lung zu bediirfen. Wenn alle Priester sind, ist eben keiner Prie-
ster. Damit hitte sich fiir Luther das Christentum in lauter Pri-
vatangelegenheiten aufgeldst und wire praktisch verschwunden,
wenn er selbst dieser seiner revolutionidren Erkenntnis treuge-
blieben wire. Er hat dazu immer wieder einmal Anliufe ge-
nommen, aber seine Anhidnger haben sich schliesslich doch in
einem neuen, schattenhaften und staatlich konzessionierten
Halbpriestertum wieder organisiert. So entstand neben der
Priesterkirche die Pastorenkirche.

Das ganze Mittelalter war erfiillt vom Kampf des Priester-
standes mit dem Kriegerstand, dem Kampf um die politische
Macht. Der romische Pontifex hatte sich an die Stelle des romi-

schen Kaisers gesetzt, dessen Statthalter er eine Zeitlang war,
und hatte den Imperialismus des alten rémischen Reiches iiber.
nommen, den Anspruch auf die Weltherrschaft. Es braucht
hier nicht ausgefiihrt zu werden, wie sich dieser Kampf bis in
die Gegenwart fortgesetzt hat, und wenn ein Kompromiss zwi.
schen der Staatsgewalt und der Kirchengewalt gegenwiirtig
Frieden zwischen beiden geschaffen zu haben scheint, so be
lehren uns doch Beobachtungen, wie wir sie besonders in Staa-
ten spanischer Zunge machen konnen, dass die Kurie ihren
Anspruch auf politische Herrschaft tatsichlich ebensowenig
aufgegeben hat, wie wir dies andererseits etwa dem Kommunis-
mus nachsagen.

Es kann ja ernstlich nicht in Zweifel gezogen werden, dass
die Kirche nicht nur den Hohepunkt ihrer Macht, sondern auch
den ihrer geistlichen Bedeutung und kulturellen Produktivitit
im Mittelalter hatte. Sie ist eben tatsichlich die Religion des
Mittelalters, und sie ragt darum als ein grandioser Fremdkor-
per in unsere Zeit hinein. In unsere Zeit — was heisst das’
Wann beginnt diese unsere Zeit? Wann wurde die christlich-
katholische Kultur abgelost durch eine neue, eben unsrige?
Doch die Antwort auf diese Frage bleibe dem eigenen Nach
denken iiberlassen. Gustav Wynecken |

Zum Riickzug geblasen

Ende September dieses Jahres iiberraschte im Zusammen
hang mit dem Oekumenischen Konzil eine Nachricht die Welt-
offentlichkeit, als der 6sterreichische Rundfunk in seiner Aus
sendung am 28. September die Meldung in den Aether aus
strahlte, dass sechs lateinamerikanische Bischofe die Forderung
erhoben, die Psychoanalyse, die Lehre Sigmund Freuds vom
Unterbewusstsein, den Triumen und vom Triebleben, die in
der wissenschaftlichen Welt ungeteilte Anerkennung erlangt
hatte, in den Dienst der Kirche zu stellen. ..

Die Monopolisierung des Seelenlebens durch kirchliche An-
ordnungen und Gebote, die alles Seelische, auf den Menschen

Wie weit bei einer solchen kommerziellen Einstellung das eigent-
liche Anliegen des Christentums sich durchsetzt, bleibt dahinge-
stellt.

Ganz ohne Dollars geht die Chose nicht, ist man da abzuwandeln
versucht. Die Ueberzeugungskraft dieses schwarzen Heilsbringers
hiingt also von der Bezahlung ab. Aber man kann ihm das gar nicht
gross ankreiden, denn da steht weiter: «Erfolgreiche Katecheten,
die in kurzer Zeit eine grossere Anzahl Bekehrungen vorzubereiten
vermdgen, werden besonders von amerikanischen Missionaren mit
Gold aufgewogen.» Da alles amerikanische Handeln vom business
diktiert wird, fragt man sich mit einiger Besorgnis, warum eigent-
lich diese Herrschaften soviel Kapital in die Heidenbekehrung
stecken. Weiter: «Der neu eingesetzte Missionar fiihlt sich zu Be-
ginn immer ein wenig verloren im .Meer der schwarzen Seelen’, in
dem viele unheimliche Raubfische mitschwimmen. Da ist dann ein
gut eingefiihrter, sprachkundiger Gehilfe unerlisslich fiir ihn, wenn
er moglichst bald Siegesmeldungen iiber seine ersten Bekehrten in
seine zahlende Heimat senden will.»

Ueber die Zahl der Siegesmeldungen macht der Verfasser keine
Angaben.

Offenbar aber sind nur die Amerikaner so grossziigig im Aus-
giessen ihres Dollarsegens, denn schon auf der nidchsten Seite stellt
Leuenberger fest: «Die materiellen Note, denen sich die Missionare
ausgeliefert sehen, sind von jeher unermesslich gewesen und fiir
manchen immer noch das Hauptproblem.» Hier fragt man sich
wirklich, in welchen Kanilen denn der Mammon steckenbleibt, der
zur Christianisierung der Schwarzen zusammengesammelt wird. Da
machte zum Beispiel der Verfasser die Bekanntschaft eines skandi-

98

navischen Pioniers, der sich die Mittel zur Ausbildung seines in
der Heimat weilenden Sohnes durch den Verkauf gesammelter Ki-
fer und Schmetterlinge verschaffte, die ihm Museen abnahmen
Durch die Sammlertitigkeit kam er mit den wilden Stimmen Siid-
dthiopiens zusammen; er schnappte spiter eine Bemerkung seines
Nachfolger auf: «...ich sei eigentlich ein Heide, denn ich verkehre
stindig mit den Magiern der Stimme im Missionsgebiet.»

Afrika mit seinen 220 Millionen Bewohnern, erfahren wir weiter,
zihle iiber 20 Millionen Christen, doch soll diese Zahl umstritten
sein. Magier versuchen, Konvertiten zu den Stammesgottern zuv-
riickzubringen. Aus einer bestimmten Episode schliesst der Verfas
ser, dass die katholische Mission es in Afrika leichter hat als die
evangelische. «Wunderglaube, Mysterium und Heilige kommen afri
kanischen Vorstellungen niiher als die Botschaft des Evangeliums.
Das erklirt vieles, und das kommt auch ausserhalb des schwarzen
Erdteils vor.

Ueber den Wirkungsgrad der weissen Missionen in Afrika wird
sich niemand Illusionen hingeben. Auf die Frage Leuenbergers a0
einen katholischen Missionar in Kenia iiber die Anzahl getaufter
Christen in scinem Wirkungskreis soll die Antwort gelautet haben:
«Einige tausend schlechte und einige Dutzend gute Christen’
und der Fragesteller iiberlegte sich, was wohl mit den schlechte
Christen geschehen werde, wenn der weisse Mann einmal abziehe:

Leuenberger beobachtete weiter, dass junge #thiopische Mission®
schiiller den Missionslehrerinnen den Gehorsam versagten. «Si¢
wissen eben, dass die Missionen nur noch geduldet sind und woller
lediglich soviel Englisch lernen, dass sie bei einem europiischen
Kaufmann eine Biirostelle annehmen kénnen.»



Reduzierte, in den Bannkreis ihrer Herrschaft gezogen hatte
und dadurch mit der medizinischen Wissenschaft und ihren
Teilgebieten, besonders der Psychoanalyse und der Tiefenpsy-
chologie in Widerspruch geriet, hat stérend auf die Entwick-
lung, Ausbreitung und Anwendung der wissenschaftlichen Er-
kenntnisse und der Forschungsergebnisse gewirkt. Auf dem
philosophischen, weltanschaulichen und naturwissenschaftli-
chen Sektor hat dieser Eingriff der Kirche im Laufe der Jahr-
hunderte in der Entwicklung der Geistesgeschichte unzihlige
Opfer gefordert, von denen uns nur die bedeutendsten nament-
lich bekannt sind: Sebastian Castellio, Tomaso Campanella,
Giordano Bruno, Galileo Galilei und Lucilio Vanini, die von
der Kirche als «Ketzer» verfolgt, gefoltert, eingekerkert und
einige von ihmen lebendig auf dem Scheiterhaufen verbrannt
wurden . . . Zu dieser relativ kleinen Zahl unbeugsamer Geistes-
heroen, die fiir eine Wahrheit in unerschiitterlicher Haltung
als Miirtyrer ihrer Ueberzeugung Leben und Gesundheit opfer-
ten, kommt aber noch die ungeheure Zahl jener namenlosen
«Ketzer», die, vergleichbar dem «unbekannten Soldaten» der
Weltkriege des 20. Jahrhunderts, am Ausgang des Mittelalters
und zu Beginn der Neuzeit — auch die Mutter Keplers war als
«Hexe» vor einem geistlichen Gericht gestanden — verfolgt,
gemartert und auf Grund béswilliger Verdichtigungen eines
qualvollen Todes sterben mussten.

Thnen allen hat der Schweizer Kulturphilosoph Walter Nigg
in seinem Ketzerbuch ein Denkmal gesetzt.

Heute, da die Kirche nicht mehr die Macht und die Mog-
lichkeit hat, Minner, die wegen ihrer wissenschaftlichen, der
Kirche unangenehmen Erkenntnisse als Abtriinnige erschei-
nen, mit Feuer und Schwert wie im Mittelalter zu bestrafen,
geschieht die «Verurteilung» auf dem Wege der Exkommuni-
kation, der Diffamierung und Blossstellung dessen, der in dem
von der Kirche usurpierten Bereich aufklirend und belehrend
wirkt.

Vor fiinfeinhalb Jahren habe ich in einem Aufsatz im «Frei-
denker» (Februarheft 1960, «Das religiose Weltbild im Lichte
der jiingsten kosmischen Errungenschaften») darauf hingewie-

sen, dass «als der bekannte Schweizer Philosoph und Tiefen-
psychologe C. G. Jung vor einigen Jahren das Buch Hiob einer
tiefgriindigen psychoanalytischen Untersuchung unterzog, gegen
ihn von theologischer Seite der Vorwurf erhoben wurde, ,er
habe Gott durch seine tiefenpsychologische Studie in das Ordi-
nationszimmer des Arztes geladen ... nur deshalb, weil er die
Hintergriinde des schwergepriiften und unschuldig leidenden
Hiob einer griindlichen Analyse unterzog und die legendire
Gestalt des die Leiden dieser Welt am eigenen Leib erkennen-
den Dulders, der an der Allmacht, Gerechtigkeit und Barm-
herzigkeit seines Gottes verzweifelte, als das Typisch-Mensch-
liche selbst einer grauen Vorzeit erkannte. Aus diesem Grunde
wurde Jungs Analyse des Buches Hiob von kirchlicher Seite
abgelehnt, obwohl sie die einzig richtige Erkenntnis des Tat-
bestandes darstellt.»

Und was geschah heute? — Unter dem Druck der Tatsachen
— so wie sich die Kirche dazu entschliessen musste, das helio-
zentrische Weltbild des Kopernikus und seine philosophische
Deutung durch den auf dem Scheiterhaufen auf dem Campo
dei Fiori am 17. Februar 1600 endenden Giordano Bruno an
Stelle des legendiren biblischen Weltbildes von der Erde als
der Mittelpunkt des Weltalls, anzuerkennen —, so haben in
unseren Tagen sechs aufgeschlossene Bischiofe Lateinamerikas
die psychoanalytische Lehre fiir die Kirche als annehmbar
erklirt und damit den Anfang gemacht, ihr den Eingang in
das «Allerheiligste», in den von der Kirche so gehiiteten See-
lenbereich des Menschen zu erdffnen.

Die mutige Tat der sechs hohen katholischen Wiirdentriger
erdffnet ungeahnte Perspektiven, die weder Sigmund Freud
noch sein Schiiler C. G. Jung in diesem Ausmass voraussehen
konnten, wenn auch der erstere in seiner Schrift «Die Zukunft
einer Illusion» (1927) der Religion, ihren Dogmen und ihrer
Lehre eine peinliche Diagnose und eine triibe Prognose stellte.

So bewahrheitet sich nicht nur bei Biichern, sondern auch
bei wissenschaftlichen Erkenntnissen die Losung: Habent sua

fata libelli. Tr.

Und so geht es weiter. Dem ganzen Kapitel liisst sich zwischen
den Zeilen entnehmen, dass fiir die iiberwiegende Mehrheit der afri-
kanischen Negerchristen das Christentum bloss Sprungbrett zum
Besserleben ist, dass es aber keineswegs Wurzeln geschlagen hat.
Weiter lisst der Autor durchblicken, dass die amerikanischen Mis-
sionsgesellschaften immer mehr das Feld beherrschen — Begriin-
dung siehe weiter vorne — und die Liicken ausfiillen, die durch
den Wegzug mehr oder weniger verhasster Missionare der Kolo-
nialmutterlinder entstehen, wobei mancher dieser Missionare ver-
sucht, sich in amerikanische Dienste zu begeben. In diesem Bestre-
ben stimmen sie offenbar mit den bereits erwihnten Negerkateche-
ten iiberein. Immerhin sei den Yankees zugutegehalten, dass sie die
«Bekehrung» der Neger mit friedlichen Mitteln versuchen, wih-
rend sie den Vietnamesen die Freiheit mit Bombenflugzeugen bei-
bringen.

Alles in allem lisst Leuenberger im Abschnitt «Bekehrt erst Eu-
ropa» durchblicken, dass das Christentum in Afrika nicht mehr als
eine Uebertiinchung heidnischer Gebriuche und Gewohnheiten sei.
«Gleich vielen andern Besuchern afrikanischer Missionen gab ich
gelegentlich Denis Saurat recht, der in seinem Bericht iiber Afrika
die Ansicht vertritt, dass wir vielleicht erst einmal selber zu guten
Christen werden sollten, bevor wir Afrikaner zum Christentum be-
kehren.» Bis auf das ,vielleicht’ kann man den Satz unterstreichen.

In Unterhaltungen mit Missionaren, berichtet der Verfasser an-
schliessend, bezeichneten sich einige Leute mehr oder weniger
selbstgerecht als .positive Christen’, «so dass ich mich dann fragte,
ob ich ein negativer oder vielleicht gar kein Christ sei, weil ich in
wir nicht den Wunsch nach missionarischem Einsatz verspiirte».
Und weiter: «Warum hat nie ein weisser oder schwarzer christlicher

Missionar versucht, mich zu jenem Christentum zu bekehren, das er
,positiv’ nannte? Keiner hat sich die Miihe genommen, mir zu sa-
gen, was er darunter verstand. Handelt es sich vielleicht um ein
Privileg, um einen geistlichen Machtanspruch?»

«Bigotterie ist in Afrika genau so abstossend wie in Europa und
Amerika ... niemals aber vermochten die bigotten Missionare mich
davon zu iiberzeugen, dass sie in ihrer iibereifrigen, von scheinba-
rer Giite geradezu getrinkten Titigkeit gliicklich seien.»

Leuenberger schliesst sein Kapitel mit einigen kleinen Siinden
der weissen Missionare, von denen eine ergdtzliche Kostprobe hier
stehen moge. Ein Missionar, mit dem er ins Gesprich kam, stellte
seine dicke Aktentasche etwas unsanft auf einen harten Zement-
boden. «Es klirrte fast unmerklich, und kurz darauf sickerte eine
Fliissigkeit aus einer Ecke der Tasche. Der Pastor 6ffnete sie so-
fort, entnahm ihr ein dickes Biindel Dokumente und schiittelte
dann die Scherben einer Flasche und den Rest der Fliissigkeit aus.
.Schade um den Wein, den ich hier fiirs Abendmahl eingekauft
hatte!’ rief er aus. Zufillig las ich das Etikett: ,Riidesheimer, Ernte
1951°.»

Nun. Leuenberger holte beim Hindler der kleinen Stadt eine
neue Flasche und iiberreichte sie dem Missionar. «Der Hiindler wei-
gerte sich, mir zu verraten, wie er zu diesem seltsamen Getrink ge-
kommen.war.»

Mit einem Augenzwinkern schliesst der Buchverfasser das ein-
gangs erwithnte Kapitel: «Am liebsten waren mir jene Missionare,
die nicht nur iiber Siinder aller Art herfielen, sondern ... selber
ein wenig siindigten und dadurch bewiesen, dass sie Erdenbiirger
sind wie ihre Schiflein, denen sie aus eigener Erfahrung heraus viel
besser zu helfen vermogen.» J. Stebler

99



	Rhapsodie in Schwarz-Weiss

