
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 12

Artikel: Rhapsodie in Schwarz-Weiss

Autor: Stebler, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411339

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411339
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Weihnacht wirklich?
Der nachfolgende Artikel ist um die Jahreswende 1964/65

geschrieben worden. Er hätte frühestens in der Februar-Nummer
erscheinen können. Da er aber an Aktualität nichts einbüssen konnte
ausser dem Anknüpfungspunkt und unsere Zeitschrift sich nicht
über Stoffmangel zu beklagen hat, zogen wir es vor, ihn auf die
nächste Dezembernummer zu versparen. Die Redaktion

Das Fragezeichen im Titel habe ich von mir aus dazugesetzt,
der Verfasser des Aufsatzes, den wir meinen, hätte es nicht
geduldet. Es ist die Ueberschrift eines Weihnachtsartikels in der
Basler «National-Zeitung» vom 24. Dezember 1964. Der
Verfasser ist der bekannte Bundeshaus-Korrespondent dieser
Zeitung, Rolf Eberhard. Seine Weihnachtisbetrachtung wollen wir
nicht als Ganzes kritisieren — aber seine Eingangsworte, die
liaben es uns angetan Rolf Eberhard schreibt :

«Siehe, eine Jungfrau wird schwanger sein und einen Sohn
gebären, und sie werden seinen Namen Immanuel heissen, das
ist verdolmetscht : Gott mit uns». Das ist nun nicht mehr bloss
frommer Wunsch und leere Behauptimg, sondern Tatsache. So

tatsächlich wie Deine und meine Existenz ist die Existenz Gottes

auf Erden
das ist fortan und für alle Zeit das Menschenleben, jedes

Menschenleben: die Stätte der Existenz jenes Gottes, der «Gott
mit uns» sein und heissen will. Die Sonde aus der Unendlichkeit

— um im Bilde zu sprechen —• ist nicht nur in einer
Entfernung von Tausenden von Kilometern an unserem Planeten
vorbeigeflogen und hat dabei ein paar photographische
Aufnahmen gemacht, wie dies mit der amerikanischen Venus-Sonde
der Fall sein soll; sonst aber hat sie alles beim alten belassen.
Sondern sie hat ihr Ziel getroffen, sie hat eingeschlagen, sie hat
die Welt und das Leben gekennzeichnet: Gott ist nun da dabei.

So weit Eberhard in seinen Eingangsworten. Seme übrigen
Verdienste wissen wir zu schätzen: seine inuner frisch-lebendige

und erdnahe Darstellung, seine sachliche Vertrautheit mit
den Problemen der eidgenössischen Innenpolitik. Aber diese
Eingangsworte zu seiner Weihnachtsbetrachtung wollen wir uns
genauer ansehen.

Was kann Eberhard mit seinem Realitätsanspruch für Gott,
mit seinem real-diesseitigen Gott meinen? Gehen wir Schritt
für Schritt der Abklärung dieser Frage entgegen :

1. Da haltenwir uns zunächst an den theologischen Gehalt
seiner Sätze. Eberhard kommt ja von der Theologie her zur
Journalistik und steht auch heute noch zu seiner theologischen
Vergangenheit; er wird uns also verstehen. Die Lehre von der
realen Existenz zweier von Grund aus verschiedenen Welten —
eines Diesseits und eines Jenseits — die Lehre ferner von einem
persönlichen Gott, der in absoluter Trennung und Ferne von
den Menschen in jenem Jenseits thront imd nur gelegentlich
durch eine Offenbarung den Kontakt mit den Menschen
aufnimmt — der Ungeheuerlichkeit, der Unannehmbarkeit dieser
Lehre für den modernen Menschen wird sich die heutige Theologie

immer deutlicher bewusst. Darum holt sie Gott aus jenem
erträumten Niemandsland heraus und bringt ihn näher an das

Diesseits heran; sie stellt Gott sogar mitten in das Diesseits
herein. Damit ergeben sich aber neue Schwierigkeiten. In
welcher Weise soll dieser so ganz andere, so fremde und unnahbare
Gott im realen Diesseits sich auswirken können?

Soll das geschehen in der Weise des Pantheismus? Gott geht
auf in seiner Schöpfung; die Transzendenz Gottes wird
umgedeutet in eine kosmisch-ontologische Immanenz; an Stelle der
biblischen tritt nun die natürliche Offenbarung, an die Stelle
der biblisch gebundenen tritt nun die natürliche Theologie.

Sollen wir mit Bischof Robinsons «Honest to God» Gott aus
seiner Höhe herunterholen und ihn mit einem hohen
Menschenwert, mit der gegenseitigen Menschenliebe, in eins setzen?

Sollen wir mit Tillich den supranaturalen Höhengott
herunterholen und zu einem Gott in der Tiefe des Seins machen?

Sollen wir mit der vom Theologen Dietrich Bonhoeffer
ausgehenden Bewegung eines «religionslosen Christentums» vom
Zauber einer supranaturalen Dimension überhaupt ganz
abschen und uns nur noch halten an einen streng säkular gesehenen

und rein säkular wirksamen Christus? Wir zitieren die
Worte des holländischen Theologen aus dieser Bewegung, die er
1960 in Strassburg gesprochen hat: «Die Ankunft Jesu Christi

Rhapsodie in Schwarz-Weiss

Vor Jahren berichtete ich an dieser Stelle über die Begegnung
mit einem deutschen Missionar auf einem Mittelmeerschiff. Der
Mann hatte jahrelang in der Levante gewirkt, und als ich ihn fragte,
wieviele Araber er denn zum Christentum bekehrt hätte, antwortete
er in freimütiger Offenheit, dass es ein einziger gewesen sei.

An diese Begegnung wurde ich erinnert bei der Lektüre des Buches

«Die Stunde des schwarzen Mannes» (Buchklub Ex Libris
Zürich, 1964), einem interessanten Dokumentarbericht von Hans
Leuenberger. Der Verfasser, der sich als Reiseschriftsteller einen
sngesehenen Namen geschaffen hat, bietet Gewähr für sachliche
Berichterstattung; er stellt uns die schwarze Bevölkerung Afrikas
mit all ihren Vorzügen und Nachteilen vor, ohne irgend etwas zu
verurteilen oder zu glorifizieren. Er registriert ganz einfach die
Tatsachen, wie sie sind, ohne persönlich dazu Stellung zu nehmen
and üherlässt es dem Leser, nach eigenem Beliehen seine Schlüsse
•u ziehen. Leuenberger betont das denn auch im Vorwort zur zweiten

Auflage: «In diesem Buch ging es um Grundsätzliches, das ich
ohne Rücksicht auf religiöse, politische oder wirtschaftliche Inter-
wsengruppen ausgesprochen habe.» Ueber sein Verhältnis zur
Religion schweigt er sich aus; auf Grund seiner Berichte indessen kann
'Ogenommen werden, er vertrete den christlichen Standpunkt, freilich

auf jener gemässigten Grundlage, die auch andern
Glaubensbekenntnissen Verständnis entgegenbringt.

In seinem Buch gibt es ein Kapitel «Missionare und Mission», das
uns ganz besonders interessieren kann, weil er darin seine
Eindrücke über das Tun und Treiben der christlichen Heilsbringer,

denen er übrigens positiv gegenübersteht, ungeschminkt wiedergibt.

Die christliche Mission, stellt Leuenberger fest, war die unerläss-
liche Voraussetzung für das Eindringen der europäischen technischen

Zivilisation in Afrika. Das bestreitet übrigens niemand; man
kann sich bestenfalls fragen, ob sich diese Zivilisation segensreich
oder verheerend ausgewirkt hat.

Die Gesamtheit der christlichen Missionen stellen, so schreibt der
Verfasser, ein einzigartiges «Relais-System» dar, das, obschon die
Stammesreligionen weiter bestehen, sozusagen jeden Winkel des

ungeheuren Gebietes zu erfassen vermag. Die Stammesreligionen, ich
envähne das kommentarweise, bilden also eine gewisse Rückversicherung,

und die armen Neger dürfen oder müssen sich auf zwei
Religionsgebieten tummeln, dem angestammten und dem angelernten.

Das hat den Vorteil, dass es, falls die eine oder andere Institution

versagen sollte, gewisse Ausweichmöglichkeiten gibt.
Die christlichen Missionen, stellt Leuenberger fest, stossen auf

allerlei Schwierigkeiten, und es ist unschwer zu erraten, dass diese
durch die Emanzipierung der Schwarzen auftreten. «Vor allem in
Afrika bricht jetzt ein Stadium der politischen Entwicklung an, in
dem es vielleicht bald nur noch dem weissen Missionar erlaubt 6ein
wird, menschliche Anliegen des Weissen in diesem Kontinent zu
vertreten, zumal dort, wo der Weisse als verhasster Kolonialist'
abtreten musste». Deshalb zitiert er einen amerikanischen Methodisten-
Bischof, der die Ueberführung der Missionen in schwarze Hände
befürwortet, da das Christentum sonst als fremder Glaube
zurückgewiesen werde. Er selber, Leuenberger, ist anderer Meinung:
«Wenn jemand die Schwarzen nicht ausgebeutet hat, so sind es —
vielleicht', setzt er hinzu — in erster Linie die weissen Missionen,

95



in dieser modernen Welt wird ein säkulares Ereignis sein, oder
es wird überhaupt nicht passieren.»

Wir sehen: Die gegenwärtige Theologie wird nicht nur in der
Frage der Lokalisation Gottes, sie wird in der Gottesfrage
überhaupt unsicher und sucht, um sich in der modernen Gesellschaft
noch halten zu können, nach neuen Lösungen. Wir enthalten
uns allen Spottes über diese wachsende Unsicherheit. Wir spüren

in dieser Notlage eine Art von Ehrlichkeit; wir sehen darin
das aufrichtige Eingeständnis, dass die heutige Theologie in der
Gottesfrage in immer grössere Schwierigkeiten hineingerät und
nicht mehr weiter kommt ; dass sie keinen Weg mehr findet zu
neuen, zu allseitig und sich selbst überzeugenden Positionen.
Und ebenso unsicher wie die Gottesfrage ist heute die Frage
nach Christus; ist doch die Christologie funktional an die
Gottesfrage gebunden.

Man verstehe uns: Nicht die Notlage dieser verschämt
eingestandenen Unsicherheit ist es, die uns Diesseitsmenschen
irritiert; diese Notlage verstehen wir, und das mehr oder weniger
ehrliche Eingeständnis dieser Notlage achten wir. Das aber, was
uns irritiert, das ist die dreiste Leugnung dieser Notlage und
Unsicherheit; das ist die Unhaltbarkeit, die völlig unmotivierte
Sicherheit, die da aus taktisch-apologetischen Gründen nach
aussen hin zur Schau getragen wird. Wir wissen es heute: Die
Dreistigkeit und die gespielte Sicherheit wachsen proportional
mit der Einsicht in die zunehmende Unsicherheit. Die Dreistigkeit

der Behauptung, der leeren Behauptung, soll die Tiefe der
Unsicherheit verdecken. Was uns hier irritiert, das ist der
Versuch, zu bluffen; der Versuch, mit dem Bluff allfällige Gegner
einzuschüchtern.

2. Damit wenden wir uns vom Theologen Eberhard weg und
sprechen jetzt mit dem Journalisten Eberhard. Von allen den
oben angeführten Unsicherheiten und Verlegenheiten der
gegenwärtigen Theologie ist bei ihm nichts zu spüren; für ihn
und vor ihm liegen die Dinge ganz klar und übersichtlich. Er
hält fest am personalen und jenseitigen Gott der biblischen
Tradition, nimmt aber zugleich diesen jenseitig-personalen Gott
auch in die Realität des diesseitigen Kosmos herein. Diejenige
Lösung, die von der zünftigen Theologie als die unwahrschein¬

lichste nicht mehr erwogen wird, gerade diese unwahrscheinlichste

aller Lösungen legt Eberhard uns vor — und nicht nur
das: Er legt sie uns vor als die allersicherste und klarste
Lösung. Die Sonde der biblisch gemeinten göttlichen Realität
geht nicht vorüber, sie sucht sich unter den unendlich vielen

Sonnensystemen gerade unser Sonnensystem und in unserem
Sonnensystem gerade und genau unseren bescheidenen
Planeten Erde aus — und da nun schlägt sie ein, diese Sonde der

Göttlichkeit, imd von da an ist das ganze menschliche Geschehen

der Schauplatz dieser supranaturalen Gottheit. Zweifel? Sie

sind völlig ausgeschlossen! «Das ist nun aber nicht mehr bloss

frommer Wunsch oder leere Behauptung, sondern Tatsache. So

tatsächlich wie meine und Deine Existenz ist die Existenz Gottes

auf der Erde.»
Vielleicht weiss Eberhard, vielleicht weiss er es auch nicht:

Der ehrliche Gottsucher Bischof Robinson bemüht sich in
seinem dem «Honest to God» folgenden Aufsatz «Das Gespräch
geht weiter» um eine genaue Abgrenzung des Mythos gegen die

reale Geschichtlichkeit und schreibt wörtlich p. 50: «In vielen

gemeinverständlichen Darstellungen des christlichen Glaubens

ist man der Ansicht, dass wohl im Hinduismus und in anderen

Religionen zahlreiche Bezeugungen von Jungfrauengeburten zu

finden seien, doch der Unterschied zum christlichen Glauben
bestehe darin, dass die Inkarnation und die Jtuigfrauengeburt
Jesu tatsächlich stattgefunden haben: sie sind historisch...
Doch wir sind heute gezwungen, Mythos und Geschichte viel

sorgfältiger zu trennen, als dass wir nun sagen könnten : Unser

Mythos ist historisch Doch wenn man behauptet, dass

Inkarnation und Juiigfrauengeburt historische Ereignisse sind,

dann ist das kerne saubere Argumentation.»
Vielleicht weiss Eberhard, vielleicht weiss er es auch nicht:

dem führenden Philosophen der Gegenwart, Karl Jaspers, geht

es in seinem jüngst erschienenen Werk «Der philosophische
Glaube angesichts der Offenbarung» ganz wesentlich um den

Nachweis, dass das, was als wirkliche Transzendenz die
Geschichtlichkeit, die Zeitlichkeit und die Gegenständlichkeit
überschreitet, niemals diese Transzendenz durchbrechen und in

einem und zugleich Transzendenz und Immanenz sein kann.

von denen die schwarzen Politiker verlangen, dass sie als erste
die Konsequenzen ziehen und zurücktreten.» Nach seiner Auffassung

versuchen diese schwarzen Politiker nur eine Umkehr der
heutigen Situation zu erreichen, nämlich die Beherrschung Weisser
durch Schwarze. So ganz unrecht hat er damit wohl kaum, aber von
wem haben die Neger diese Beherrschungstaktik denn bloss gelernt?
Und dass die Missionen heute auf Schwierigkeiten stossen, bestätigt
die Tatsache, dass es eben leichter ist, primitive Völker zu einem
bestimmten Glauben zu bekehren als solche, die ihren Beglückern
bereits etwas abgeguckt haben.

Es werden dann Beispiele angeführt, wie selbst schwarze Priester
— in Kamerun — ihre weissen Kollegen zu verdrängen suchen, und
es wird der Ausspruch eines weissen Missionars zitiert: «Jetzt
zittern alle die christlichen Mitglieder unserer schwarzen Kirche vor
dem Augenblick, da ich abtreten und nicht nur die Kirche, sondern
auch den Schlüssel zum Geldschrank einem der schwarzen
Katecheten übergeben muss.» Das Geldschrankdenken kommt in dem
erwähnten Buch dann überhaupt häufig vor; es wirft auf die
kommerzielle Tüchtigkeit der schwarzen Christen ein bezeichnendes
Licht.

Schwierigkeiten erwachsen den weissen Missionen auch durch die

Kolonialregierungen, die von der zu weit gehenden Intimität
zwischen den Missionaren und ihrer schwarzen Gefolgschaft früher
oder später Unheil erwarten. Dennoch seien diese fremden Behörden

auf die aktive Mitarbeit seitens der Missionen mehr und mehr
angewiesen. Das kann man auf alle möglichen Arten verstehen.
Auch bei den weissen Missionen unter sich scheint nicht eitel
Brüderlichkeit zu herrschen; so hätten zum Beispiel die evangelischen
Missionen um Bamenda herum zunächst mit Unbehagen auf die

neue Konkurrenz aus den USA geblickt. Diese aher fühlte sich
dadurch gestärkt, «dass der britische Löwe immerhin schon ein wenig

mit Dollars gefüttert werden musste».

Cherchez l'argent! Ob wirtschaftlich, politisch oder geistig,
Konkurrenz ist überall unbeliebt.

Mit den Bibelübersetzungen in afrikanische Sprachen haben die

Weissen auch kein besonderes Glück. Beispiel Aethiopien: «Die

weissen Missionare hatten vor allem Bibeln in Gallasprachen
übersetzt, gedruckt und auch stark verbreitet. Die koptischen Priester

ordneten deren Konfiskation an, befahlen, statt dessen amharisclif
Bibeln zu verwenden, und Hessen die eingesammelten Galla-Bibeln
kurzerhand in Stapeln verbrennen».

Nicht gerade nette Leute, diese koptischen Priester!
Dann ist die Rede von einem stummen Seilziehen zwischen der

äthiopischen Regierung und den fremden Missionaren. Sieben
protestantische Missionen liess der Kaiser in seinem Reich zu, doch

mussten diese ihre Arbeitsgebiete auf der Landkarte genau
einzeichnen. «Was geschah daraufhin? Sofort errichtete jede der
Missionsgesellschaften möglichst nahe an der Grenze ihres Gebietes
Missionshäuser, um Anhänger des benachbarten Missionsunternchmens
zu sich herübezuziehen. Alle Missior.sgruppen arbeiteten also
konzentrisch vom Rand ihres Bezirkes aus, gerieten dadurch oft
aneinander und gaben den Stämmen, unter denen sie wirkten, ein
lehrreiches Beispiel brüderlicher Zusammenarbeit'. Die Zwietracht
unter den Weissen half nur, das Prestige der kaiserlichen Gewalt zu

unterbauen.»
Also Konkurrenzkampf auf der ganzen Linie, obschon alle

Beteiligten die Heilslehre des gleichen Gottes verkünden.

96



Ein Christus, ein Gott, der in einem und zugleich Transzendenz

und Immanenz sein soll, ist ein Wunschgebilde der Theologie,

ist aber niemals eine historische Realität. Doch alle diese
Einwände, auch wenn Eberhard zufällig Kenntnis von ihnen
hätte, würden seinen christlichen Amoklauf nicht aufhalten
können — er will nun einmal mit dem transzendenten auch
den immanenten Gott in einem — und Theologie imd Philosophie,

transzendentes und immanentes Geschehen haben sich
dem Willen und Wunsch dieses religiösen Eiferers zu fügen!

Wir stellen fest: Hier treibt der Journalist Eberhard ein
gefährliches, ein nur schwer zu verantwortendes Spiel mit dem
Begriff der Tatsächlichkeit, ein gefährliches Spiel auch mit
demjenigen Begriff, der funktional an die Tatsächlichkeit
gebunden ist, mit dem Begriff der Wahrheit. In seinem Beruf, in
seiner Berichterstattung aus dem Bundeshaus in Bern, dürfte
er diesen Wechselbalg von «Wahrheit» und «Tatsächlichkeit»
nicht verwenden ; das brächte ihn bald vor die Schranken des
Gerichts.

Eberhard kennt diese Bedenken und Einschränkungen nicht.
Je unsicherer die Grundlagen, desto dreister sind seine
Behauptungen. Wohl aber kennt er den zweifelnden und suchenden

Menschen der Gegenwart mit allen seinen unangenehmen
Gegenfragen und mit allen seinen lästigen Gegenargumenten.
Der Bluff, der dreiste und hemmungslose Bluff soll diesen
unangenehmen Zweifler und Frager einschüchtern, soll ihm die
Gegenargumente aus der Hand schlagen, soll ihn mundtot
machen.

Was für einen Erfolg verspricht sich eigentlich Eberhard von
seiner theologischen Rabulistik? Den «säkularen Menschen»,
auf den heute die Theologie bis hinauf zum Papst mit so grossem

Interesse eingeht, den kann er doch auf keinen Fall
überzeugen, den stösst er ab.

Zum Schluss möchten wir Eberhard und auch der «National-
Zeitung» in Basel noch einen guten Rat geben: Wenn im Advent

wieder Not am Mann ist und die Redaktion verzweifelt
nach einem «Opfer» Ausschau hält, das den fälligen
Weihnachtsartikel schreiben soll — seid mutig, seid aufrichtig und

lasst einmal diese Weihnachtsbetrachtung ausfallen! In der
Zeit der allgemeinen Ueberfütteriing mit Advents- und
Weihnachtsbetrieb würde dieser Ausfall als eine tapfere und
wohltuende Tat anerkannt und verdankt werden. Omikron

Was ist die Kirche?
Das weit verbreitete Gefühl, dass die Kirche ein Fremdkörper

in unserem geistigen imd gesellschaftlichen Leben ist, hat
die Frage aufwerfen lassen, ob sich die Kirche ändern müsse.
Wir meinen, dass diese Frage nur von der Kirche selbst
beantwortet werden kann. Ob sie sich ändern muss, ob sie sich
ändern kann, ob sie sich ändern will, ist ihre eigene Angelegenheit.

Wir haben ihr keine diesbezüglichen Wünsche vorzutragen,

noch diesbezügliche Vorschläge zu machen. Für uns, das
heisst für diejenigen, die die Kirche von aussen betrachten (was
natürlich nicht ausschliesst, dass wir sie von innen kennen), für
uns hat die Kirche ein zwiefaches Interesse, nämlich ein
theoretisches (wissenschaftliches) und ein praktisches.

Das Phänomen der Kirche ist uns deshalb von höchstem
geisteswissenschaftlichem Literesse, weil wir in ihr allein Bekanntschaft

machen können mit jenem grossen Gebilde und Motor
der Menschheitsgeschichte, die wir Religion nennen. Die Kirche
ist die authentische Erscheinungsform des Christentums, ja,
man kann sagen: das Christentum ist identisch mit der Kirche.
Es sei hier gleich vorgreifend bemerkt, dass wir dabei in erster
Linie an die katholische Kirche denken, von der die protestantische

nur noch ein Restgebilde imd Schatten ist. Die katholische

Kirche bewahrt ihre Echtheit schon durch ihren
altertümlichen Charakter. Sie ist ohne Schwierigkeiten in die Reihe
der grossen Weltreligionen einzuordnen, mit denen sie durch
unzählige Merkmale verbunden ist. Denn Religion ist nun
einmal eine altertümliche Sache, und man kann sagen, je tiefer
wir auf der Stufenleiter der Kultur hinabsteigen, eine um so

grössere Rolle sehen wir sie im menschlichen Geistesleben spielen.

Anderseits versteht man sich anzupassen. In Ghana, schreibt der
Verfasser, werde versucht, die weisse Mission immer stärker auf
rein erzieherische, ja technische Aufgaben zu verweisen und die
Missionsschulen möglichst auch in die staatlichen Schulen überzuleiten,

weil für diese sowohl die Geldmittel wie die Lehrer fehlen.
Und deshalb: «Die Missionen ihrerseits werden sich bemühen, ein
wenig in schwarzem Chauvinismus mitzutun, wenn auch mit
gemischten Gefühlen.»

Aher schliesslich heiligt der Zweck ja die Mittel.
In diesem Zusammenhang: «In dem Mass, wie die Machthaber

der neuen afrikanischen Staaten die weisse Mission zwingen,
*'ch in ihren Dienst zu stellen, wird aber das Christentum kompromittiert

werden. Möglicherweise liegt das sogar in der Absicht
schlauer schwarzer Politiker, die in nicht gerader afrikanischer
Tradition etwas weiter vorauszuplanen vermögen. Da Missionen
besonders heute reale Grossunternehmen sind, die gewaltige Finanzmittel

benötigen, werden sie auch kleine schwarze Finger zu ergrei-
(en verstehen, selbst wenn ihre Leiter und Mitarbeiter wissen, wie
¦schwarz" die Zukunft aussehen mag.»

Es geht nichts über eine konsequente Haltung. Und «Grossunter-
nelunen»: das sieht mir aus, als oh heute aus den einstigen Aposteln
Traktorführer des Heils geworden wären.

Die meisten der neuen Machthaber eines freiwerdenden Afrikas.
Sägt Leuenberger weiter, sind ihres Zeichens Christen. Am
Vormittag traf er sie oft in den verschiedenen christlichen Kirchen
heim Gehet. «Anschliessend sah ich sie dann ebensooft inmitten
Politischer Wahl umzüge. in denen die alten Götter und Fetische
mitgefiihrt wurden.» Die bekannte alte Liehe scheint auch da nicht

zu rosten. «Wenn schon die hohen Herren als gute Christen mit
heidnischen .mamies' auf den Strassen tanzen, warum soll ich da

wegbleiben, so sagen sich die kleineren Christen. Sie helfen jetzt mit,
ihren Glauben zu verwässern. Wer weiss, wie das afrikanische
Christentum im Zeichen der Jagd nach Wählerstimmen in einigen Jahren

aussehen wird?»

Vielleicht tout comme chez nous. Die Entwicklung wird nicht
viel anders verlaufen.

Ja, was soll denn ein schwarzer christlicher Politiker tun, fragt
Leuenberger mit Recht, wenn er weiss, dass nur fünf Prozent unter
seinen Landsleuten getaufte Christen sind und der Rest den alten
Göttern oder dem muselmanischen Allah dient? «Die weissen
Missionen schliessen vor dieser Entwicklung beide Augen und sagen:
.die Hauptsache ist, dass ,unsere' Leute an der Macht sind'.»

Im Vordergrund also auch hier wieder die Macht, und zwar die
sehr weltliche Macht eines Reiches, das nicht von dieser Welt sein
soll.

Eine bezeichnende Episode für die Geschäftstüchtigkeit der Neger

ist die Begegnung des Verfassers mit einem schwarzen
Katecheten, der ihn. im Süden Aethiopiens, ein wenig hinter die Kulissen

seines Amtes sehen liess. «Ich habe mich bis jetzt schon viermal
verbessern können», erzählte der Mann ihm stolz. «Jetzt bin ich in
der amerikanischen Mission angestellt, die mich meiner italienischen

und amharischen Sprachkenntnisse wegen braucht. Ich stehe
eben in Verhandlungen über eine weitere Lohnerhöhung. Wenn
man mir nicht mehr zahlt, werde ich zu einer andern amerikanischen

Mission übergehen, die mich schon gefragt hat, ob ich bei ihr
unterkommen möchte.»

97



Aber nicht nur im Geistesleben, sondern auch in der Organisation

der menschlichen Gesellschaft. Im Gefolge einer Arbeitsteilung,

deren Entstehung wir nicht mehr ganz verfolgen können,

wurde die Religion in zahlreichen Fällen monopolisiert.
Es bildete sich ein Stand von Inhabern und' Nutzniessern der
religiösen Vorstellungen, der sich die Vermittlung zwischen
Menschen und Geistern (Dämonen, Göttern) aneignete, und
der vermittels dieser seiner angeblichen Sonderbegabung die
Gesellschaft ausbeutete. Er trägt in den verschiedenen Kulturkreisen

verschiedene Namen: Zauberer, Schamanen, Priester,
und er hat in der Geschichte der Menschheit eine ungeheure
Rolle gespielt.

Und tut dies jetzt noch. Man denke aus der bei uns
herrschenden Religion sich den Priesterstand fort — und nicht nur,
dass dann die Kirche als Organisation zusammenbräche, nein,
es ist dafür gesorgt, dass sie dies als Religion täte; denn nach
der Selbstaussage der Kirche ist die Religion an das Vorhandensein

und Wirken des Priesterstandes gebunden: ohne Prie-
stertum kein Christentum mehr. Wenn wir also nunmehr die
Kirche wissenschaftlich betrachten, und das heisst, da sie ja ein
grosses gesellschaftliches Gebilde ist, soziologich, so können wir
sie definieren als die Machtorganisation des Priesterstandes.

Lutlier traf also die katholische Religion mitten ins Herz, als

er seine Lehre vom allgemeinen Priestertum aller Gläubigen
verkündete, das heisst, dass Religion wesentlich ein Verhältnis
jeder einzelnen Seele zu Gott sei, ohne einer äusseren Vermittlung

zu bedürfen. Wenn alle Priester sind, ist eben keiner Priester.

Damit hätte sich für Luther das Christentum in lauter
Privatangelegenheiten aufgelöst und wäre praktisch verschwunden,
wenn er selbst dieser sedner revolutionären Erkenntnis treuge-
blieben wäre. Er hat dazu immer wieder einmal Anläufe
genommen, aber seine Anhänger liaben sich schliesslich doch in
einem neuen, schattenhaften und staatlich konzessionierten
HaUipriestertum wieder organisiert. So entstand neben der
Priesterkirche die Pastorenkirche.

Das ganze Mittelalter war erfüllt vom Kampf des Priesterstandes

mit dem Kriegerstand, dem Kampf um die politische
Macht. Der römische Pontifex hatte sich an die Stelle des römi¬

schen Kaisers gesetzt, dessen Statthalter er eine Zeitlang war,
und hatte den Imperialismus des alten römischen Reiches
übernommen, den Anspruch auf die Weltherrschaft. Es braucht
hier nicht ausgeführt zu werden, wie sich dieser Kampf bis in

die Gegenwart fortgesetzt hat, und wenn ein Kompromiss
zwischen der Staatsgewalt und der Kirchengewalt gegenwärtig
Frieden zwischen beiden geschaffen zu haben scheint, so
belehren uns doch Beobachtungen, wie wir sie besonders in Staaten

spanischer Zunge machen können, dass die Kurie ihren

Anspruch auf politische Herrschaft tatsächlich ebensowenig
aufgegeben hat, wie wir dies andererseits etwa dem Kommunismus

nachsagen.

Es kann ja ernstlich niclit in Zweifel gezogen werden, dass

die Kirche nicht nur den Höhepunkt ihrer Macht, sondern auch

den ihrer geistlichen Bedeutung und kulturellen Produktivität
im Mittelalter hatte. Sie ist eben tatsächlich die Religion des

Mittelalters, und sie ragt darum als ein grandioser Fremdkörper

in unsere Zeit hinein. In unsere Zeit — was heisst das?

Wann beginnt diese unsere Zeit? Wann wurde die christlich-
katholische Kultur abgelöst durch eine neue, eben unsrige?
Doch die Antwort auf diese Frage bleibe dem eigenen
Nachdenken überlassen. Gustav Wynecken t

Zum Rückzug geblasen

Ende September dieses Jahres überraschte im Zusammenhang

mit dem Oekumenischen Konzil eine Nachricht die
Weltöffentlichkeit, als der österreichische Rundfunk in seiner
Aussendung am 28. September die Meldung in den Aether
ausstrahlte, dass seclis lateinamerikanische Bischöfe die Forderung
erhoben, die Psyclwanalyse, die Lehre Sigmund Freuds vom

Unterbewusstsein, den Träumen und vom Triebleben, die in

der wissenschaftlichen Welt ungeteilte Anerkennung erlangt

hatte, in den Dienst der Kirche zu stellen

Die Monopolisierung des Seelenlebens durch kirchliche
Anordnungen und Gebote, die alles Seelische, auf den Menschen

Wie weit bei einer solchen kommerziellen Einstellung das eigentliche

Anliegen des Christentums sich durchsetzt, bleibt dahingestellt.

Ganz ohne Dollars geht die Cho6e nicht, ist man da abzuwandeln
versucht. Die Ueberzeugungskraft dieses schwarzen Heilsbringers
hängt also von der Bezahlung ab. Aber man kann ihm das gar nicht
gross ankreiden, denn da steht weiter: «Erfolgreiche Katecheten,
die in kurzer Zeit eine grössere Anzahl Bekehrungen vorzubereiten
vermögen, werden besonders von amerikanischen Missionaren mit
Gold aufgewogen.» Da alles amerikanische Handeln vom business
diktiert wird, fragt man sich mit einiger Besorgnis, warum eigentlich

diese Herrschaften soviel Kapital in die Heidenbekehrung
stecken. Weiter: «Der neu eingesetzte Missionar fühlt sich zu
Beginn immer ein wenig verloren im .Meer der schwarzen Seelen', in
dem viele unheimliche Raubfische mitschwimmen. Da ist dann ein

gut eingeführter, sprachkundiger Gehilfe unerlässlich für ihn, wenn
er möglichst bald Siegesmeldungen über seine ersten Bekehrten in
seine zahlende Heimat senden will.»

Ueber die Zahl der Siegesmeldungen macht der Verfasser keine
Angaben.

Offenbar aber sind nur die Amerikaner so grosszügig im Aus-
giessen ihres Dollarsegens, denn schon auf der nächsten Seite stellt
Leuenberger fest: «Die materiellen Nöte, denen sich die Missionare
ausgeliefert sehen, sind von jeher unermesslich gewesen und für
manchen immer noch das Hauptproblem.» Hier fragt man sich

wirklich, in welchen Kanälen denn der Mammon steckenbleibt, der

zur Christianisierung der Schwarzen zusammengesammelt wird. Da
machte zum Beispiel der Verfasser die Bekanntschaft eines skandi¬

navischen Pioniers, der sich die Mittel zur Ausbildung seines in

der Heimat weilenden Sohnes durch den Verkauf gesammelter
Käfer und Schmetterlinge verschaffte, die ihm Museen abnahmen.

Durch die Sammlertätigkeit kam er mit den wilden Stämmen
Südäthiopiens zusammen; er schnappte später eine Bemerkung seines

Nachfolger auf: «. .ich sei eigentlich ein Heide, denn ich verkehre

ständig mit den Magiern der Stämme im Missionsgebiet.»

Afrika mit seinen 220 Millionen Bewohnern, erfahren wir weiter,

zähle über 20 Millionen Christen, doch soll diese Zahl umstritten
sein. Magier versuchen, Konvertiten zu den Stammesgöttern
zurückzubringen. Aus einer bestimmten Episode schliesst der Verfasser,

dass die katholische Mission es in Afrika leichter hat al« die

evangelische. «Wunderglaube, Mysterium und Heilige kommen
afrikanischen Vorstellungen näher als die Botschaft des Evangeliums.»
Das erklärt vieles, und das kommt auch ausserhalb des schwarzen

Erdteils vor.

Ueber den Wirkungsgrad der weissen Missionen in Afrika wird

sich niemand Illusionen hingeben. Auf die Frage Leuenbergers an

einen katholischen Missionar in Kenia über die Anzahl getaufter
Christen in seinem Wirkungskreis soll die Antwort gelautet haben:

«Einige tausend schlechte und einige Dutzend gute Christen»!

und der Fragesteller überlegte sich, was wohl mit den schlechten

Christen geschehen werde, wenn der weisse Mann einmal abziehe.

Leuenberger beobachtete weiter, dass junge äthiopische Missionsschüler

den Missionslehrerinnen den Gehorsam versagten. «Sie

wissen eben, dass die Missionen nur noch geduldet sind und wollen

lediglich soviel Englisch lernen, dass sie bei einem europäischen

Kaufmann eine Bürostelle annehmen können.»

98



Reduzierte, in den Bannkreis ihrer Herrschaft gezogen hatte
und dadurch mit der medizinischen Wissenschaft und ihren
Teilgebieten, besonders der Psychoanalyse und der Tiefenpsychologie

in Widerspruch geriet, hat störend auf die Entwicklung,

Ausbreitimg und Anwendung der wissenschaftlichen
Erkenntnisse und der Forschungsergebnisse gewirkt. Auf dem

philosophischen, weltanschaulichen und naturwissenschaftlichen

Sektor hat dieser Eingriff der Kirche im Laufe der
Jahrhunderte in der Entwicklung der Geistesgeschichte unzählige
Opfer gefordert, von denen uns nur die bedeutendsten namentlich

bekannt sind: Sebastian Castellio, Tomaso Campanella,
Giordano Bruno, Galileo Galilei imd Lucilio Vanini, die von
der Kirche als «Ketzer» verfolgt, gefoltert, eingekerkert und
einige von ihnen lebendig auf dem Scheiterhaufen verbrannt
wurden Zu dieser relativ kleinen Zahl unbeugsamer Geistesheroen,

die für eine Wahrheit in unerschütterlicher Haltung
als Märtyrer ihrer Ueberzeugung Leben und Gesundheit opferten,

kommt aber noch die ungeheure Zahl jener namenlosen
«Ketzer», die, vergleichbar dem «unbekannten Soldaten» der
Weltkriege des 20. Jahrhunderts, am Ausgang des Mittelalters
und zu Beginn der Neuzeit — auch die Mutter Keplers war als
«Hexe» vor einem geistlichen Gericht gestanden — verfolgt,
gemartert und auf Grund böswilliger Verdächtigungen eines
qualvollen Todes sterben mussten.

Ihnen allen hat der Schweizer Kulturphilosoph Walter Nigg
in seinem Ketzerbuch ein Denkmal gesetzt.

Heute, da die Kirche nicht mehr die Macht und die
Möglichkeit hat, Männer, die wegen ihrer wissenschaftlichen, der
Kirche unangenehmen Erkenntnisse als Abtrünnige erscheinen,

mit Feuer und Schwert wie im Mittelalter zu bestrafen,
gescliieht die «Verurteilung» auf dem Wege der Exkommunikation,

der Diffamierung und Blossstellung dessen, der in dem
von der Kirche usurpierten Bereich aufklärend und belehrend
wirkt.

Vor fünfeinhalb Jahren habe ich in einem Aufsatz im
«Freidenker» (Februarheft 1960, «Das religiöse Weltbild im Lichte
der jüngsten kosmischen Errungenschaften») darauf hingewie¬

sen, dass «als der bekannte Schweizer Philosoph und
Tiefenpsychologe C. G. Jung vor einigen Jahren das Buch Hiob einer
tiefgründigen psychoanalytischen Untersuchung unterzog, gegen
ihn von theologischer Seite der Vorwurf erhoben wurde, ,er
habe Gott durch seine tiefenpsychologische Studie in das
Ordinationszimmer des Arztes geladen .' nur deshalb, weil er die

Hintergründe des schwergeprüften und unschuldig leidenden
Hiob einer gründlichen Analyse unterzog und die legendäre
Gestalt des die Leiden dieser Welt am eigenen Leib erkennenden

Dulders, der an der Allmacht, Gerechtigkeit und
Barmherzigkeit seines Gottes verzweifelte, als das Typisch-Menschliche

selbst einer grauen Vorzeit erkannte. Aus diesem Grunde
wurde Jungs Analyse des Buches Hiob von kirchlicher Seite

abgelehnt, obwohl sie die einzig richtige Erkenntnis des

Tatbestandes darstellt.»

Und was geschah heute? — Unter dem Druck der Tatsachen

— so wie sich die Kirche dazu entschliessen musste, das
heliozentrische Weltbild des Kopernikus und seine philosophische
Deutung durch den auf dem Scheiterhaufen auf dem Campo
dei Fiori am 17. Februar 1600 endenden Giordano Bruno an
Stelle des legendären biblischen Weltbildes von der Erde als

der Mittelpunkt des Weltalls, anzuerkennen — so haben in
unseren Tagen sechs aufgeschlossene Bischöfe Lateinamerikas
die psychoanalytische Lehre für die Kirche als annehmbar
erklärt und damit den Anfang gemacht, ihr den Eingang in
das «Allerheiligste», in den von der Kirche so gehüteten
Seelenbereich des Menschen zu eröffnen.

Die mutige Tat der sechs hohen katholischen Würdenträger
eröffnet ungeahnte Perspektiven, die weder Sigmund Freud
noch sein Schüler C. G. Jung in diesem Ausmass voraussehen
konnten, wenn auch der erstere in seiner Schrift «Die Zukunft
einer Illusion» (1927) der Religion, ihren Dogmen und ihrer
Lehre eine peinBche Diagnose und eine trübe Prognose stellte.

So bewahrheitet sich nicht nur bei Büchern, sondern auch
bei wissenschaftlichen Erkenntnissen die Losung: Habent sua
fata libelli. Tr.

Und so geht es weiter. Dem ganzen Kapitel lässt sich zwischen
den Zeilen entnehmen, dass für die überwiegende Mehrheit der
afrikanischen Negerchristen das Christentum bloss Sprungbrett zum
Besserleben ist, dass es aber keineswegs Wurzeln geschlagen hat.
Weiter lässt der Autor durchblicken, dass die amerikanischen
Missionsgesellschaften immer mehr da6 Feld beherrschen — Begründung

siehe weiter vorne — und die Lücken ausfüllen, die durch
den Wegzug mehr oder weniger verhasster Missionare der
Kolonialmutterländer entstehen, wobei mancher dieser Missionare
versucht, sich in amerikanische Dienste zu begeben. In diesem Bestreben

stimmen sie offenbar mit den bereits erwähnten Negerkatecheten
überein. Immerhin sei den Yankees zugutegehalten, dass sie die

«Bekehrung» der Neger mit friedlichen Mitteln versuchen, während

sie den Vietnamesen die Freiheit mit Bombenflugzeugen
beibringen.

Alles in allem lässt Leuenberger im Abschnitt «Bekehrt erst
Europa» durchblicken, dass das Christentum in Afrika nicht mehr als
eine Uebertünchung heidnischer Gebräuche und Gewohnheiten sei.
«Gleich vielen andern Besuchern afrikanischer Missionen gab ich
gelegentlich Denis Saurat recht, der in seinem Bericht über Afrika
die Ansicht vertritt, da6s wir vielleicht erst einmal selber zu guten
Christen werden sollten, bevor wir Afrikaner zum Christentum
bekehren.» Bis auf das ,vielleicht' kann man den Satz unterstreichen.

In Unterhaltungen mit Missionaren, berichtet der Verfasser
anschliessend, bezeichneten sich einige Leute mehr oder weniger
selbstgerecht ab? .positive Christen', «so dass ich mich dann fragte,
°b ich ein negativer oder vielleicht gar kein Christ sei, weil ich in
mir nicht den Wunsch nach missionarischem Einsatz verspürte».
Und weiter: «Warum hat nie ein weisser oder schwarzer christlicher

Missionar versucht, mich zu jenem Christentum zu bekehren, das er
.positiv' nannte? Keiner hat sich die Mühe genommen, mir zu
sagen, was er darunter verstand. Handelt es sich vielleicht um ein
Privileg, um einen geistlichen Machtanspruch?»

«Bigotterie ist in Afrika genau so abstossend wie in Europa und
Amerika niemals aber vermochten die bigotten Missionare mich
davon zu überzeugen, dass sie in ihrer übereifrigen, von scheinbarer

Güte geradezu getränkten Tätigkeit glücklich seien.»
Leuenberger schliesst sein Kapitel mit einigen kleinen Sünden

der weissen Missionare, von denen eine ergötzliche Kostprobe hier
stehen möge. Ein Missionar, mit dem er ins Gespräch kam, stellte
seine dicke Aktentasche etwas unsanft auf einen harten Zementboden.

«Es klirrte fast unmerklich, und kurz darauf sickerte eine
Flüssigkeit aus einer Ecke der Tasche. Der Pastor öffnete sie
sofort, entnahm ihr ein dickes Bündel Dokumente und schüttelte
dann die Scherben einer Flasche und den Rest der Flüssigkeit aus.
Schade um den Wein, den ich hier fürs Abendmahl eingekauft

hatte!' rief er aus. Zufällig las ich das Etikett: ,Rüdesheimer, Ernte
1951'.»

Nun. Leuenberger holte beim Händler der kleinen Stadt eine
neue Flasche und überreichte sie dem Missionar. «Der Händler
weigerte sich, mir zu verraten, wie er zu diesem seltsamen Getränk
gekommen war.»

Mit einem Augenzwinkern schliesst der Buchverfasser das

eingangs erwähnte Kapitel: «Am liebsten waren mir jene Missionare,
die nicht nur über Sünder aller Art herfielen, sondern selber
ein wenig sündigten und dadurch bewiesen, dass sie Erdenbürger
sind wie ihre Schäflein, denen sie aus eigener Erfahrung heraus viel
besser zu helfen vermögen.» J. Stebler

99


	Rhapsodie in Schwarz-Weiss

