Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 12

Artikel: "Friede auf Erden" zur Sonnenwende 1965
Autor: Titze, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411337

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

‘REIDENKER

INATSSCHRIFT-DER FREIGEISTIGEN-VEREINIGUNG-DER-SCHWEIZ

,Dezember 1965 Nr. 12 48. Jahrgang

<Friede auf Erden» zur Sonnenwende 1965

Seit bald 2000 Jahren hért das christliche Abendland die
Botschaft «Friede auf Erden und den Menschen ein Wohlge-
fallen», wobei auch der Zusatz in der katholischen Fassung be-
steht, «die guten Willens sind». Viele Menschen horen und hor-
ten diese Botschaft der Erlosung vom Krieg und Mord, beten
und beteten um Erfiillung dieser Botschaft. Trotzdem aber gab
es weiterhin Kriege, die von Jahrhundert zu Jahrhundert
schlimmer und todbringender wurden; ja trotz dieser Friedens-
botschaft segnete man Waffen auf beiden Seiten der Fronten
ud gab dem morderischen Zweck dadurch eine gottgewollte
Glorie und Rechtfertigung. Trotz dieser Friedensverheissung
bei der Geburt Jesu, deren Wiederkehr wir zu Weihnachten je-
des Jahr zu feiern glauben, sprach eben dieser Jesus Christus
das Wort aus «ich bin nicht gekommen Frieden zu senden, son-
dern das Schwerts (Matth. 10, 34). Einer der vielen Wider-
spriiche, die in der Bibel, auch im Neuen Testament, enthalten
gind.

Wohl versuchte die Kirche diese Verheissung umzudeuten,
als sie nicht eintraf, vielleicht sogar unerwiinscht war. Sie
meinte, es sei der innere Friede gemeint, den man als guter
Cliubiger bekime; diese Umdeutung kann aber nicht an der
Tatsache vorbeisehen, dass es in der Botschaft heisst, Friede
wf Erden. Hiermit kann nur der dussere Friede gemeint sein.
Kann man denn iiberhaupt inneren Frieden besitzen, wenn man
von dem Elend weiss, das das Fehlen des idusseren Friedens
schafft? Der innere Friede ist an den idusseren eng gebunden.

Inhalt

Friede auf Erden
Weihnacht wirklich?
Rhapsodie in Schwarz-Weiss
Was ist die Kirche?

Zum Riickzug geblasen
Dreimal Garibaldi

Aus meinem Tagebuch

Das Manna-Wunder

Buchbesprechungen
Schlaglichter

Aus der Bewegung

Schweliz.
ndesbibliothek
3000 Bern

Tit.
La

Es kann vielleicht der innere bei dusserem Frieden fehlen, aber
nur bei dusserem Frieden ist der innere moglich.

2000 Jahre wird die Friedensbotschaft verlesen und immer
noch ist kein Frieden auf der Welt. Ist vielleicht dieser Frieden
gar nicht méglich? Ist ein Krieg, wie man auch behauptet, eine
Naturnotwendigkeit? Diese Zweifel sind verstindlich, aber
nicht berechtigt.

Der altgriechische Philosoph Heraklit sprach vom Krieg als
dem Vater aller Dinge. Heraklit erkannte als erster die Dynamik
des Weltgeschehens. Er sah, dass Gegensiitze notig sind, die Be-
wegung zu verursachen, ohne die Leben nicht sein kann. Sind
alle Spannungen beseitigt, ist eine allgemeine Ausgeglichen-
heit eingetreten, so gibt es keine Bewegung und kein Leben
mehr. Denn Leben ohne Gegensiitze, ohne Spannungen, ohne
Ungleichheit ist bewegungslos, tot. Der Kampf ums Dasein ist
eine unbestreitbare Tatsache. Heraklit hat die Notwendigkeit
von Gegensitzen erkannt, weil er Bewegung und Leben iiberall
sah. So sah er den Krieg als einen solchen Kampf an, der von
Gegensitzen herriihrte. Heraklit wiinschte den Krieg nicht, son-
dern stellte nur seine Tatsache fest, ebenso wie die Gegensiitze
zwischen Gott und Menschen, Freien und Sklaven, wie er nim-
lich nach dem genannten Zitat selbst sagt.

Gewiss, diese Gegensiitze sind da, immer wieder muss sich der
einzelne Mensch um seinen Lebensunterhalt kiimmern, sich um
die Zukunft sorgen. Der Mensch ist in die Welt geworfen, die
nicht so will wie er. Sorge ist, wie Heidegger feststellt, die Seins-
weise menschlichen Daseins, des Lebens als Kampf ums Dasein
iibcrhaupt. So stehen auch Licht und Dunkel zur Zeit der Son-
nenwende gegeneinander als unvermeidliches Naturgesetz.
Ebenso stehen die Sorgen der Menschen untereinander, der
Einzelnen und der Gemeinschaft, der Menschen und der Natur
gegeniitber und bedingen das Schicksal jedes Wesens. Sorge ist
in diesem Sinne so allgemein wie moglich zu fassen. In ihr
steckt der Wille zum Leben ebenso wie das Suchen nach
Freude und Lust. Besorgen, Sorge um sein eigenes Fortkommen
und Sorge fiir die Mitmenschen, Sorge um die Erreichung und
Erhaltung von Gliick und Zufriedenheit, von Verstindnis un-
tereinander, um das Finden von Wahrheit. Alles Handeln,
Denken und Fiihlen ist das Leben, Sorge aber die Spannung,
die zwischen Tat und Erfolg liegt.

Gehort nun aber wirklich auch der Krieg hierzu? Das Tier
kann nur mit korperlicher Kraft und Behendigkeit seine Ziele
erreichen und Gefahren abwenden. Der Kampf gegeneinander
mit natiirlichen Waffen dient zugleich der Auswahl der besse-
ren Individuen. Jedes Wesen hat seine eigene Waffe um leben
zu konnen, das Raubtier das Gebiss, der Stier die Horner, das
Pferd den schnellen Lauf. Diese Fihigkeiten sind die natiir-

93



Denket an den Pressefonds!

Einzahlungen sind erbeten an die Geschiftsstelle der
Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Ziirich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

lichen Mittel zur Lebenserhaltung. Der Mensch aber ist in die-
ser Hinsicht ein «Méngelwesen», wie V. v. Weizsiicker sagt. Aber
er hat eine Gabe, die die andern nur andeutungsweise haben,
den Verstand. Dieser ist seine Waffe, die ihm die Natur gegeben
hat. Das Tier handelt instinktiv, ez denkt iiber seine Taten nicht
nach, welche ihm kaum bewusst sind. Der Mensch kann wissen,
was er tut, er kann sich die Folgen seiner Taten iiberdenken, er
kann die Ursachen der Handlungen anderer Wesen erforschen
und kann sie bewerten. Er hat einen bewussten eigenen Willen,
der mehr ist, als ein determinierender Instinkt. Er hat das Be-
diirfnis nach Wahrheit zu suchen, die Fihigkeit, ethisch zu
handeln, Achtung vor dem Leben zu haben und die Freiheit
anderer moglichst wenig einzuschrinken.

Der Verstand ist die Waffe des Menschen, mit ihm verdient
er sich seinen Lebensunterhalt, auch der Arbeiter, der mit Ver-
stand seine Maschine bedienen muss: mit ihm kann er auch
gegensiitzliche Interessen und Meinungen auszugleichen suchen.
Gewiss auch die Erfindung und der Einsatz von Waffen erfor-
dern Verstand. Es ist einleuchtend, dass beim Uebergang vom
Tier zum Mensch der Verstand zuerst das bisher Vorhandene,
also das korperliche Kidmpfen, zu verbessern suchte. Erst im
Laufe der Entwicklung konnte der Verstand sich allein genii-
gen, um Gegensiitze auszugleichen. Alles, was zunichst nur
Hilfsmittel zur Verbesserung der wirtschaftlichen Lage war, wie
wissenschaftliche Erkenntnis, zweckmissiges Handeln, Kunst
und Musik als Zeichen gegen eingebildete Gotter und Verstir-
kung erotischen Werbens, alles dies entwickelt sich allmihlich
zu einer Eigenstindigkeit, so dass Wissenschaft Selbstzweck und
nicht nur Ueberbau des Wirtschaftlichen, Ethik und Kunst
(Part pour I’art) umweltunabhiingig und nicht mehr zweckge-
bunden wird. Genau so kénnen nun auch Gegensiitze allein
mit den Mitteln des Verstandes ohne Verbindung mit kérper-
lichen Waffen ausgetragen werden. Nur so wendet der Mensch
sein ihm von der Natur gegebenes Mittel richtig an. Die Kraft
dazu gibt thm sein ethisches Gefiithl. Denn es gehort Selbstbe-
herrschung dazu, den instinktiven Trieb zum «Dreinschlagen»
in Schranken zu halten. Der dem Menschen angeborene Macht-
trieb muss mit dem Willen und dem Verstand auf eine geistige
Ebene gehoben werden. Der Mensch muss soviel Pflichtbe-
wusstsein besitzen, dass er so wenig wie mdglich auf Kosten der
Interessen seiner Mitmenschen weiterzukommen sucht.

Die selbstiindig gewordene Benutzung des Verstandes und die
Auswirkung ethischer Imperativesind die natiirliche Grundlage
menschlichen Lebens. Damit ist der Krieg sinnlos geworden.
Dann kdmpft der Mensch mit menschlichen Mitteln, dann kann
er Probleme und Meinungsverschiedenheiten besprechen. Die
Spannungen kénnen sich dann auf geistiger Ebene ausgleichen.
Die Achtung vor dem Leben ermiglicht dann einen Frieden auf
Erden, der die zum Leben erforderlichen Spannungen nicht zu
beseitigen braucht. Denn zum inneren Friecden gehoren dasBe-
wusstsein und der Wunsch nach Ausgleich der Spannungen da-
zu. Dann weiss man, wozu man lebt.

Wie kann man dieses Ziel, den Frieden auf Erden, prak-
tisch erreichen? Auf die Erfiillung der Verheissung zu warten,
ist sinnlos. Es ist unmoralisch dem Elend untiitiz zuzusehen,
bis es einer hoheren Macht einmal einfilit, eine Verheissung zu
erfiillen. Wir selbst miissen uns den Frieden schaffen, nur dann
verdienen wir ihn. Es gibt zwei Méglichkeiten hierzu. Die eine

91

wird sogar schon praktisch durchgefiihrt, die andere liegt noch
mehr oder weniger im argen.

Es gibt ein Wort eines spiitromischen Schriftstellers Vege-
tius:
Kriegsministerium in Wien. Er heisst auf deutsch, «wenn du
den Frieden willst, riiste zum Krieg». So sieht im Augenblick
die Welt aus. Die Waffen, insbesondere die Atomwaffen, wer.
den auf beiden Seiten in erschreckender Weise aufgetiirt,
Gewiss kann die Angst vor solchen Waffen den Zustand eines
Krieges hemmen. Sie kann sogar die Anwendung withrend des
Krieges mindestens am Anfang verhindern, aber sehr beruhi
gend ist ein solcher Zustand nicht. Man weiss nie, ob nicht
durch einen kleinen Irrtum, einem menschlichen Versager, so
eine Waffe unvermittelt losgehen kann. Man weiss auch nicht,
ob ein machthungriger Alleinherrscher in Unwissenheit der
Folgen und im Uebermut seines Machtgefiihls einen solchen
Krieg doch vom Zaune bricht. Je hoher die Spannung, um s
héher ist die Gefahr eines Funkens, auch beim Gleichgewicht
der Krifte. Dieser Zustand ist iiberspannt und daher unnatiir-
lich. Er bietet keine Losung des Zieles Friede auf Erden an.

Die zweite Losung ist zwar schwerer, aber die natiirlichere,
menschenwiirdigere. Es ist die Forderung, die Folgen eines
Krieges allen Menschen — auch den Politikern— zur Kenntnis
zu bringen, ihnen die Unnatiirlichkeit klarzumachen, sie zu
iiberzeugen, dass Krieg keine Naturnotwendigkeit ist. Ferner
muss jeder Mensch dahin gebracht werden, in seinem Bereich
Schwierigkeiten mit anderen auf sachliche und friedliche Weise
wegzudiskutieren. Hierzu gehirt offenes Eintreten auf das ei-
gene Recht, aber auch offenes Eingestehen von Fehlern und
Irrtiimern. Psychologisch gehirt weiter dazu, den Menschen
etwas in die Hand zu geben, mit dem sie den angeborenen
Kampftrieb abreagieren kinnen. Dies kann der Sport besorgen,
aber auch der Konkurrenzkampf der Leistungen in der Arbeil
und der Wirtschaft bietet hierzu Maglichkeiten. In allen Hand-
lungen aber muss die Verantwortung vor der Menschlichkeil

«Si vis pacem, para bellum». Dieser Spruch steht am

am Anfang stehen.

Dies erscheint wohl noch als Utopie, ist es doch Jahrtausende
lang der Wunsch Einzelner gewesen, den Menschen dahin
bringen, aber kaum etwas erreicht worden. Wenn aber Ein
zelne so sind, so ist damit der Nachweis erbracht, dass mehr
Menschen so sein konnen. Es ist also nicht unméglich. Den
Menschen verbessern, heisst ihn erziehen. Die Verantwortung
fiir die Zukunft liegt also bei den Erziehern, Eltern und Lel
rern. Diese miissen in erster Linie die Verantwortung kennen
und sich ihrer eigenen grossen Bedeutung fiir die Zukunft be:
wusst werden. Sie miissen lernen, zum Frieden zu erzichen.
Dies kann lange dauern, aber es muss kommen, sonst knallt
die Atombombe doch noch und die Menschheit ist endgiilti¢
dahin. Wir tanzen auf einem Vulkan. Entschiirfen wir ihn
durch Erziehung zum Friedenswillen!

Wir stehen an der Sonnenwende des Jahres 1965, wie jedes
Jahr pendelt wieder das Licht zum Dunkel und zuriick zum
Licht. Manches ist lichter geworden in der Menschheit, aber zum
Frieden auf Erden sind wir immer noch nicht gelangt. Es per
delt immer noch vom Krieg zum Frieden und zuriick. Noch
haben wir nicht zum Licht unserer eigenen Natiirlichkeit, zur
Anwendung geistiger Mittel im Kampf der Menschen gegen
cinander gefunden.

Friede auf Erden ist eine Aufgabe fiir uns Menschen!

Wir brauchen keine Verheissung von «oben», bei der wir
ruhig zusehen, wie sich die Menschen zerfleischen. Wir sind
selbst verpflichtet, das Licht anzuziinden, das den Frieden
bringt. Sinn der Sonnenwende ist nicht eine Feststellung des
cwigen Wechsels vom Dunkel zum Licht, sondern die Erkennt
nis, dass wir selbst in diesem Wechsel stehen und darum mittun
miissen, unser Dasein zum Licht des Friedens zu wenden.

Dr. Hans Titze



	"Friede auf Erden" zur Sonnenwende 1965

