
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 12

Artikel: "Friede auf Erden" zur Sonnenwende 1965

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411337

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411337
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FREIDENKER
»NATSSCimffTDERFREIGEISTIGENVEREm^
Dezember 1965 Nr. 12 48. Jahrgang

«Friede auf Erden» zur Sonnenwende 1965

Seit bald 2000 Jahren hört das christliche Abendland die
Botschaft «Friede auf Erden und den Menschen ein Wohlgefallen»,

wobei auch der Zusatz in der katholischen Fassung
besteht, «die guten Willens sind». Viele Menschen hören und hörten

diese Botschaft der Erlösung vom Krieg und Mord, beten
und beteten um Erfüllung dieser Botschaft. Trotzdem aber gab
es weiterhin Kriege, die von Jahrhundert zu Jahrhundert
schlimmer und todbringender wurden; ja trotz dieser Friedensbotschaft

segnete man Waffen auf beiden Seiten der Fronten
und gab dem mörderischen Zweck dadurch eine gottgewollte
Glorie und Rechtfertigung. Trotz dieser Friedensverheissung
bei der Geburt Jesu, deren Wiederkehr wir zu Weihnachten jedes

Jahr zu feiern glauben, sprach eben dieser Jesus Christus
das Wort aus «ich bin nicht gekommen Frieden zu senden, sondern

das Schwert» (Matth. 10, 34). Einer der vielen
Widersprüche, die in der Bibel, auch im Neuen Testament, enthalten
sind.

Wohl versuchte die Kirche diese Verheissung umzudeuten,
als sie nicht eintraf, vielleicht sogar unerwünscht war. Sie

raeinte, es sei der innere Friede gemeint, den man als guter
Gläubiger bekäme; diese Umdeutung kann aber nicht an der
Tatsache vorbeisehen, dass es in der Botschaft heisst, Friede
auf Erden. Hiermit kann nur der äussere Friede gemeint sein.
Kamt man denn überhaupt inneren Frieden besitzen, wenn man
von dem Elend weiss, das das Fehlen des äusseren Friedens
schafft? Der innere Friede ist an den äusseren eng gebunden.

si
N O
•rJ >r-l
fl) r->
» £> ö
jr* h-i u
W W CO

<D

Tj O |
4» ß O I
(H 00 O I
fc< J i

Inhalt
Friede auf Erden
Weihnacht wirklich?
Rhapsodie in Scbwarz-Weiss

Was ist die Kirche?
Zum Rückzug geblasen

Dreimal Garibaldi
Aus meinem Tagebuch
Das Manna-Wunder

Buchbesprechungen
Schlaglichter
Aus der Bewegung

Es kann vielleicht der innere bei äusserem Frieden fehlen, aber

nur bei äusserem Frieden ist der innere möglich.
2000 Jahre wird die Friedensbotschaft verlesen und immer

noch ist kern Frieden auf der Welt. Ist vielleicht dieser Frieden

gar nicht möglich? Ist ein Krieg, wie man auch behauptet, eine
Naturnotwendigkeit? Diese Zweifel sind verständlich, aber
nicht berechtigt.

Der altgriechische Pliilosoph Heraklit sprach vom Krieg als
dem Vater aller Dinge. Heraklit erkannte als erster die Dynamik
des Weltgeschehens. Er sah, dass Gegensätze nötig sind, die
Bewegung zu verursachen, ohne die Leben niclit sein kann. Sind
alle Spannungen beseitigt, ist eine allgemeine Ausgeglichen-
heit eingetreten, so gibt es kerne Bewegung und kein Leben
mehr. Denn Leben ohne Gegensätze, olme Spannungen, ohne
Ungleichheit ist bewegungslos, tot. Der Kampf ums Dasein ist
eine unbestreitbare Tatsache. Heraklit hat die Notwendigkeit
von Gegensätzen erkannt, weil er Bewegung und Leben überall
sah. So sah er den Krieg als einen solchen Kampf an, der von
Gegensätzen herrührte. Herakht wünschte den Krieg nicht,
sondern stellte nur seine Tatsache fest, ebenso wie die Gegensätze
zwischen Gott und Menschen, Freien und Sklaven, wie er nämlich

nach dem genannten Zitat selbst sagt.

Gewiss, diese Gegensätze sind da, immer wieder muss sich der
einzelne Mensch um seinen Lebensunterhalt kümmern, sich um
die Zukunft sorgen. Der Mensch ist in die Welt geworfen, die
nicht so will wie er. Sorge ist, wie Heidegger feststellt, die Seinsweise

menschlichen Daseins, des Lebens als Kampf ums Dasein
überhaupt. So stehen auch Licht und Dunkel zur Zeit der
Sonnenwende gegeneinander als unvermeidliches Naturgesetz.
Ebenso stehen die Sorgen der Menschen untereinander, der
Einzelnen imd der Gemeinschaft, der Menschen und der Natur
gegenüber und bedingen das Schicksal jedes Wesens. Sorge ist
in diesem Sinne so allgemein wie möglich zu fassen. In ihr
steckt der Wille zum Leben ebenso wie das Suchen nach
Freude und Lust. Besorgen, Sorge um sein eigenes Fortkommen
und Sorge für die Mitmenschen, Sorge um die Erreichung und
Erhaltung von Glück imd Zufriedenheit, von Verständnis
untereinander, um das Finden von Wahrheit. Alles Handeln,
Denken und Fühlen ist das Leben, Sorge aber die Spannung,
die zwischen Tat und Erfolg liegt.

Gehört nun aber wirklich auch der ECrieg hierzu? Das Tier
kann nur mit körperlicher Kraft und Behendigkeit seine Ziele
erreichen und Gefahren abwenden. Der Kampf gegeneinander
mit natürlichen Waffen dient zugleich der Auswahl der besseren

Individuen. Jedes Wesen hat seine eigene Waffe um leben

zu können, das Raubtier das Gebiss, der Stier die Hörner, das

Pferd den sclinellen Lauf. Diese Fähigkeiten sind die natür-

93



Denket an den Pressefonds!
Einzahlungen sind erbeten an die Geschäftsstelle der

Freigeistigen Vereinigung der Schweiz, Zürich,
Postcheck-Konto 80 - 48853.

liehen Mittel zur Lebenserhaltung. Der Mensch aber ist in dieser

Hinsicht ein «Mängelwesen», wie V. v. Weizsäcker sagt. Aber
er hat eine Gabe, die die andern nur andeutungsweise haben,
den Verstand. Dieser ist seine Waffe, die ihm die Natur gegeben
hat. Das Tier handelt instinktiv, es denkt über seine Taten nicht
nach, welche ihm kaum bewusst sind. Der Mensch kann wissen,
was er tut, er kann sich die Folgen seiner Taten überdenken, er
kann die Ursachen der Handlungen anderer Wesen erforschen
und kamt sie bewerten. Er hat einen bewussten eigenen Willen,
der mehr ist, als ein determinierender Instinkt. Er hat das
Bedürfnis nach Wahrheit zu stieben, die Fähigkeit, ethisch zu
handeln, Achtung vor dem Leben zu haben und die Freiheit
anderer möglichst wenig einzuschränken.

Der Verstand ist die Waffe des Menschen, mit ihm verdient
er sich seinen Lebensunterhalt, auch der Arbeiter, der mit
Verstand seine Maschine bedienen muss: mit ihm kann er auch
gegensätzliche Interessen und Meinungen auszugleichen suchen.
Gewiss auch die Erfindung und der Einsatz von Waffen erfordern

Verstand. Es ist einleuchtend, dass beim Uebergang vom
Tier zum Mensch der Verstand zuerst das bisher Vorhandene,
also das körperliche Kämpfen, zu verbessern suchte. Erst im
Laufe der Entwicklung konnte der Verstand sich allein genügen,

um Gegensätze auszugleichen. Alles, was zunächst nur
Hilfsmittel zur Verbesserung der wirtschaftlichen Lage war, wie
wissenschaftliche Erkenntnis, zweckmässiges Handeln, Kunst
und Musik als Zeichen gegen eingebildete Götter und Verstärkung

erotischen Werbens, alles dies entwickelt sich allmählich
zu einer Eigenständigkeit, so dass Wissenschaft Selbstzweck und
nicht nur Ueberbau des Wirtschaftlichen, Ethik und Kunst
(l'art pour l'art) uniweltunabhängig und nicht mehr zweckgebunden

wird. Genau so köimen nun auch Gegensätze allein
mit den Mitteln des Verstandes ohne Verbindung mit körperlichen

Waffen ausgetragen werden. Nur so wendet der Mensch
sein ihm von der Natur gegebenes Mittel richtig an. Die Kraft
dazu gibt ihm sein ethisches Gefühl. Denn es gehört
Selbstbeherrschung dazu, den instinktiven Trieb zum «Dreinschlagen»
in Schranken zu halten. Der dem Menschen angeborene Machttrieb

muss mit dem Willen und dem Verstand auf eine geistige
Ebene gehoben werden. Der Mensch muss soviel Pflichtbe-
wusstsein besitzen, dass er so wenig wie möglich auf Kosten der
Interessen seiner Mitmenschen weiterzukommen sucht.

Die seUiständig gewordene Benutzung des Verstandes und die

Auswirkung ethischer Imperative sind die natürliche Grundlage
menschlichen Lebens. Damit ist der Krieg sinnlos geworden.
Dann kämpft der Mensch mit menschlichen Mitteln, dann kann
er Probleme und Meinungsverschiedenheiten besprechen. Die
Spannungen können sich dann auf geistiger Ebene ausgleichen.
Die Achtung vor dem Leben ermöglicht dann einen Frieden auf
Erden, der die zum Leben erforderlichen Spannungen nicht zu
beseitigen braucht. Denn zum inneren Frieden gehören das Be-
wusstsein und der Wunsch nach Ausgleich der Spannungen dazu.

Dann weiss man, wozu man lebt.
Wie kami man dieses Ziel, den Frieden auf Erden, [iraktisch

erreichen? Auf die Erfüllung der Verheissung zu warten,
ist sinnlos. Es ist unmoralisch dem Elend untätig zuzusehen,
bis es einer höheren Macht einmal einfällt, eine Verheissung zu
erfüllen. Wir selbst müssen uns den Frieden schaffen, nur dann
verdienen wir ihn. Es gibt zwei Möglichkeiten hierzu. Die eine

wird sogar schon praktisch durchgeführt, die andere liegt noch

mehr oder weniger im argen.
Es gibt ein Wort eines spätrömischen Schriftstellers Vegc-

tius: «Si vis pacem, para bellum». Dieser Spruch steht am

Kriegsministerium in Wien. Er heisst auf deutsch, «wenn du

den Frieden willst, rüste zum Krieg». So sieht im Augenblick
die Welt aus. Die Waffen, insbesondere die Atomwaffen,
werden auf beiden Seiten in erschreckender Weise aufgetürmt.
Gewiss kann die Angst vor solchen W affen den Zustand eines

Krieges hemmen. Sie kann sogar die Anwendung während des

Krieges mindestens am Anfang verhindern, aher sehr beruhigend

ist ein solcher Zustand nicht. Man weiss nie, ob nicht

durch einen kleinen Irrtum, einem menschlichen Versager, so

eine Waffe unvermittelt losgehen kann. Man weiss auch nicht,

ob ein machthutigriger Alleinherrscher in Unwissenheit der

Folgen und im Uebermut seines Machtgefühls einen solchen

Krieg doch vom Zaune bricht. Je höher die Spannung, um so

höher ist die Gefahr eines Funkens, auch beim Gleichgewicht
der Kräfte. Dieser Zustand ist überspannt und daher unnatürlich.

Er bietet keine Lösung des Zieles Friede auf Erden an.

Die zweite Lösung ist zwar schwerer, aber die natürlichere,
menschenwürdigere. Es ist die Forderung, die Folgen eines

Krieges allen Menschen — auch den Politikern— zur Kenntnis

zu bringen, ihnen die Unnariirlichkeit klarzumachen, sie zu

überzeugen, dass Krieg keine Naturnotwendigkeit ist. Ferner

muss jeder Mensch dahin gebracht werden, in seinem Bereich

Schwierigkeiten mit anderen auf sachliche und friedliche Weise

wegzudiskutieren. Hierzu gehört offenes Eintreten auf das

eigene Recht, aber auch offenes Eingestehen von Fehlern und

Irrtümern. Psychologisch gehört weiter dazu, den Menschen

etwas in die Hand zu gehen, mit dem sie den angeborenen

Kampftrieb abreagieren können. Dies kann der Sport besorgen,

aber auch der Konkurrenzkampf der Leistungen in der Arbeit

und der Wirtschaft bietet hierzu Möglichkeiten. In allen
Handlungen aber muss die Verantwortung vor der Menschlichkeit

am Anfang stehen.
Dies erscheint wohl noch als Utopie, ist es doch Jahrtausende

lang der W^unsch Einzelner gewesen, den Menschen dahin zu

bringen, aller kaum etwas erreicht worden. Wenn aber
Einzelne so sind, so ist damit der Nachweis erbracht, dass mehr

Menschen so sein können. Es ist also nicht unmöglich. Den

Menschen verbessern, heisst ihn erziehen. Die. Verantwortim<i

für die Zukunft liegt also bei den Erziehern, Eltern und

Lehrern. Diese müssen in erster Linie die Verantwortung kennen

und sich ihrer eigenen grossen Bedeutung für die Zukunft
bewusst werden. Sie müssen lernen, zum Frieden zu erziehen.

Dies kann lange dauern, aber es muss kommen, sonst knallt

die Atombombe doch noch und die Menschheit ist endgülti?

dahin. Wir tanzen auf einem Vulkan. Entschärfen wir ihn

durch Erziehung zum Friedenswillen!
Wir stehen an der Sonnenwende des Jahres 1965, wie jede-

Jahr pendelt wieder das Licht zum Dunkel und zurück zum

Licht.Manches ist lichter geworden in der Menschheit, aber zum

Frieden auf Erden sind wir immer noch nicht gelangt. Es

pendelt immer noch vom Krieg zum Frieden und zurück. Noch

haben wir nicht zum Licht unserer eigenen Natürlichkeit, zur

Anwendung geistiger Mittel im Kampf der Menschen
gegeneinander gefunden.
Friede auf Erden ist eine Aufgabe für uns Mensclien!

Wir brauchen keine Verheissung von «oben», bei der wir

ruhig zusehen, wie sich die Menschen zerfleischen. Wir sind

selbst verpflichtet, das Licht anzuzünden, das den Frieden

bringt. Sinn der Sonnenwende ist nicht eine Feststellung de*

ewigen Wechsels vom Dunkel zum Licht, sondern die Erkenntnis,

dass wir selbst in diesem Wechsel stehen und darum mittun

müssen, unser Dasein zum Licht des Friedens zu wenden.
Dr. Hans Titze

91


	"Friede auf Erden" zur Sonnenwende 1965

