
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 11

Artikel: Die grosse Parade

Autor: Stebler, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411335

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411335
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


keiten aus. Also wählt man das kleinere Uebel, das Verharren
bei der Kirche, auch wenn man ihr nur noch durch die Steuerpflicht

verbunden ist.

Auch das darf nicht übersehen werden, dass viele, die dem
kirchlichen Verbände den Rücken gekehrt haben, auch
weiterhin für weltanschauliches Denken kein Interesse aufbringen,

steht doch unsere Zeit wieder unter der Devise des alten
Roms: «Brot und Spiele». Diese Gleichgültigen haben nichts
mit uns und wir nichts mit ilmen zu tun; wir machen
Anspruch auf denkende Menschen. Qualität geht uns vor Quantität,

obwohl wir sehr gut wissen, dass Masse Macht bedeutet;
das Beispiel der Kirche lehrt es uns.

Grund zum Triumphieren liegt also auch für uns nicht vor.
Darüber täuschen wir uns nicht hinweg. Aber noch viel weniger

Grund zur Kopfhängerei. Denn der Strom des freien, durch
kerne Dogmatik und keine Tradition eingeengten Denkens,
dem die freie wissenschaftliche Forschung Schritt für Schritt
den Weg bereitet, ist nicht mehr zurückzudänunen. Wir dürfen

frohen Mutes der Zukunft entgegensehen. E. Brauchlin

Satis! Satis est!
Genug! Es ist übergenug!

Richten wir unsere Blicke wieder einmal nach Rom! Dort
tagt jetzt also die vierte Session des zweiten Vaticanums und
behandelt temperamentvoll Fragen, die auch uns an die Haut
gehen. Und die Konzilsherren behandeln diese Fragen oft in
einer Weise, die uns nicht nur an, sondern auch unter die Haut
geht. Wir benützen vor allem die Berichte, die der
Konzilsberichterstatter Dr. Alfred Labhart der «Basler National-
Zeitung» zuschickt.

«Satis! Satis est!» rufen die Konzilsherren, weim einem nach
dieser oder jener Richtung hin etwas über die berühmte
Hutschnur am Kardinalshut geht. Ueberschreitet einer der Herren
die ihm zugebilligte Redezeit, wird er durch Satis-Rufe zur

Ordnung gewiesen. Wagen sich die Herren des linken oder des

rechten Flügels zu weit auf ihre Aeste hinaus, werden sie durch

Satis-Rufe von der Gegenseite her gemahnt und von ihren

extremen Positionen zurückgerufen.
In dieser vierten Session waren es besonders drei Vorstösse

des linken Flügels, die uns unverbesserliche Weltkinder mit

etwas Hoffnung beschenkten:

1. Die Linke hat sich stark für die Religionsfreiheit eingesetzt

imd hat diesem Postulat zu einer allgemeinen und
überzeugenden Annahme verholfen. Mit 1997 gegen nur 224

Stimmen hat sich das Konzil nach sechstägiger zäher Diskussion für

die Religionsfreiheit ausgesprochen. Ueberlegen wir einen

Augenblick, was es genau besehen mit dieser Religionsfreiheil
auf sich hat. Der offizielle Text sagt: «Das Recht der Person

und der Gemeinschaft auf Freiheit in religiösen Belangen.» In

erster Linie sind darin enthalten natürlich die Rechte der
katholischen Kirche selbst, dann aber auch das Recht zum Uebergang

auf ausserordentliche, ja sogar auf ausserchristliche Reli-

gionsformen. Ob in dieser Religionsfreiheit auch enthalten isl

das Recht zur Freiheit «von» der Religion, das Recht also zum

Uebergang in nicht mehr christliche Weltanschauungen wie

z. B. die unsrige, ist mir noch nicht ganz klar. In einigen
Kommentaren finde ich die Ausweitung der Freiheit nach dieser

Seite hin deutlich angegeben, in andern Kommentaren aher

nicht. Auf alle Fälle sehen wir in diesem Konzilsbeschluss

einen gewaltigen Fortschritt gegenüber der früher so

grausamen Härte in der Verfolgung aller Abtrünnigen.
Gewiss können wir uns über diesen Fortschritt freuen,

wollen ihn aber auch nicht überschätzen. Ohnehin richten wir uns

als Schweizer nach den freiheitlichen Bestimmungen unserer

Bundesverfassung imd nicht nach den Konzilsbeschlüssen in

Rom. Wir können auch nicht übersehen: Mit diesem Beschluss

hat die katholische Kirche — sehr nachträglich und vielleicht

recht ungern — der neuen Zeit und dem neuen Zeitgeist den

unerlässlichen Tribut entrichtet, hofft aber inuner noch, trotz

aller dieser freiheitlichen Bestimmungen, der Gefahr der
religiösen Indifferenz und Relativierung Herr zu werden und am

Jakob Stebler

Es war alles sehr gut vorbereitet. Die Tribüne umfasste zwanzig-
tausend Zuschauersitzplätze, für die je nach Lage fünf bis zwanzig
Dollars oder Mark oder Schilling oder Francs oder Franken oder
Bubel oder Kronen oder Pfund bezahlt worden waren. Der ganzen
Heerschau war eine riesige Reklame vorausgegangen, bühnenwirksam

herausgebracht von den bekanntesten Werbeagenturen des Landes,

so dass auch die teuersten Tribünenplätze schlankweg Absatz
gefunden hatten. Die meisten waren übrigens gratis für die Prominenz

reserviert.
Denn es gehörte ganz einfach zur patriotischen Pflicht, dabeigewesen

zu sein.
Dem Fussvolk standen Stehplätze in unbeschränkter Zahl beidseits

der Tribüne zur Verfügung. Der Eintritt zur Vorstellung war
unentgeltlich oder halbunentgeltlich. Weil dem niedrigen Plebs
nicht so häufig Gratisdarbietungen geboten werden, machte er von
dieser Vergünstigung reichlich Gebrauch; hunderttausend oder
zweihunderttausend oder egal wieviel zu herabgesetzten
Ladenpreisen oder unentgeltlich zugelassene Neugierige standen sich die
Beine in den Bauch und harrten der militärischen Pantomime, die
da kommen sollte.

In Aussicht standen einige ganz besondere Leckerbissen:
Panzerwagen vom letzten Modeschrei, Kanonen mit automatischen
Gehirnen, die sich selber luden, den Feind selbständig ausmachten
und sich selber zerstörten, Kohlenstoffsuperatombomben mit
Fabrikgarantie für je mindestens zweieinhalb Millionen Tote sowie

das neueste Modell einer Anti-Anti-Anti-Anti-Antirakete-Rakcle
mit Gewährleistung für den Abschuss mindestens eines Dutzend*

Anti-Anti-Anti-Antiraketen-Raketen. Gerüchte weise verlautete

zwar, die Rüstungsindustrie hätte mittlerweile bereits eine Anti-

Anti-Anti-Anti-Anti-Antirakete-Rakete entwickelt und gedenke sie

demnächst auf den Markt zu bringen. Für diesmal jedenfalls

musste sich das Publikum noch mit der primitiven Anti-Anti-Anti-
Anti-Antirakete-Rakete begnügen, aber es machte sich darüber nicht

grosse Gedanken. Würde es sich darüber Gedanken machen, s°

wäre das der Ruin der ganzen Werkzeugmaschinenindustrie. Nein.

es wollte ganz einfach den Gegenwert der Milliarden Dollars, Mark.

Schilling, Francs, Franken, Rubel, Kronen, Pfund und so weiter

sehen, die ihm die Landesregierung abknöpfte, als Preis für den

Frieden und als Versicherungsprämie für die Erhaltung von
Freiheit und Unabhängigkeit des Landes. Und die Regierung hatte ein

Interesse daran, diese Errungenschaften dem Volk zu zeigen, und

zwar mit all dem dazugehörenden Tschindrara und Eiapopeia, das

die Herzen der Bürger höher schlagen lässt, sie in patriotische
Begeisterung versetzt und geneigt macht, auch Billionen in die

Rüstung zu stecken, wenn es die Generäle oder andere Fachleute des

Todes für nötig erachten. Und was spielen Billionen schon für eine

Rolle, wenn es sich darum handelt, Menschen umzubringen!
Man müsste Statistiker sein, um die folgende ganz interessante

Berechnung anzustellen. Da aber die meisten Leute keine Statis"'

ker sind, beruhen unsere Zahlen auf ganz unverbindlichen Annahmen.

Nehmen wir an, das Aufpäppeln eines Menschen mit
Schulunterricht und so weiter komme den Staat theoretisch auf tausend

Dollars, Mark, Schillinge, Francs, Franken, Rubel, Kronen, Pfund

und dergleichen zu stehen. Um öjn gleichen Menschen wieder
umzubringen — natürlich im gerechten Verteidigungskrieg — legt der

Staat, ebenfalls theoretisch, hundertmal mehr, also vielleicht hu"'

86



Glauben an die absolute Geltung der katholischen Lehre gegenüber

allen andern Lehren in irgend einer Form noch festhalten
zu können. Im Ohr ist uns gebheben der Ausruf des Generaloberen

der Väter vom Heiligen Geist: «Nur die katholische
Kirche hat ein Recht auf Freiheit!» Wenn das wirklich die
Stimme des Heiligen Geistes ist, dann ist alles Gerede von Freiheit

fauler Zauber.

2. Li der Detailberatung des Schemas «Die Kirche in der
Welt von heute» stand im Brennpunkt der Diskussion der
Atheismus, der eindeutige und erklärte Gegner also aller christlichen

Glaubenslehren, darum auch der katholischen Kirche.
Man war sich ganz klar darüber, dass der Atheismus in seiner
heutigen Bedeutung und Ausdehnung nicht unterschätzt werden

darf. Hierher gehört das Votum des Kardinal-Erzbischofs
von Wien, Franz König, der bekanntlich vom Papst den Auftrag

zur Auseinandersetzung mit dem modernen Atheismus
zugewiesen bekommen hat. Der Kardinal gibt zu, dass der Atheismus

zunimmt. Er untersucht die Gründe für diese Zunahme
und meint, dass diese Weltanschauung nur durch die
Zusammenarbeit aller Christen überwunden werden kömie; er
verlangt auch eine genauere Kenntnis der atheistischen Ueberzeugungen.

Aehnlich der neue Jesuitengeneral Arrupe! Auch er verlangt
eine weltweite Koordination im Kampf gegen den Atheismus;
er macht darauf aufmerksam, dass die Atheisten heute in
internationalen Organisationen, in Finanzkreisen und auf dem Ge-
biet der Massenmedien bereits sehr grossen Einfluss gewonnen
haben.

An der Verpflichtung zum entschlossenen Kampf gegen den
Atheismus wird also festgehalten — aber deutlich ist aus der
Diskussion herauszuhören das schmerzliche Bewusstsein, dass
dieser Kampf heute schon nicht mehr so leicht und nicht mehr
so aussichtsreich sei wie in früheren Jahrhunderten. Auch müssen

sich Kirche und Konzil darüber noch klar werden, wie
weit diese kirchliche Verpflichtung zum Kampf gegen allen
Atheismus zu dem bereits festgelegten Bekenntnis zur
Religionsfreiheit und zur Glaubens- und Gewissensfreiheit in einem

innerlichen und schwer zu behebenden Gegensatz und Widerspruch

steht.

3. Am weitesten vorgeprellt ist der linke Flügel in der Person

des belgischen Bischofs Andre Charue. Er verlangte, dass

heute die Kirche der Weltraumforschung und der möglichen
Existenz intelligenter Lebewesen auf anderen Planeten unbedingt

Rechnung tragen müsse. Die alte Kirchenlehre vom Himmel

über uns und von einer Hölle unter uns hält er im
Zeitalter der Weltraumforschung für überholt.

Damit kommt dieser wackere Bischof niclit nur nahe an die
umstürzenden Lehren des anglikanischen Bischofs Robinson,
sondern sehr nahe auch an das Weltbild der heutigen Wissenschaft

und nahe auch an unsere eigene Weltanschauung heran.
Werden Himmel und Hölle aus der katholischen Dogmatik
herausgeräumt, so bricht diese Dogmatik, ihrer tragenden Seins-
strukturen beraubt, haltlos in sich zusammen.

So weit einmal der linke Flügel des Konzils. Seine Vorstösse
rütteln nun tatsächlich an den Fundamenten des katholischen
Glaubens. Die geistesgeschichtliche Bedeutung einer solchen
Demonstration in der Mitte des Konzils kami nicht übersehen
werden, und wir begreifen das ängstliche, das aufgeregte «Satis!
Satis!» vom rechten Flügel her. Der Gegenschlag von rechts
her ist denn auch schon prompt eingetroffen.

Es ist die letzte Enzyklika des Papstes Paul VI. : «Fidei
Mysterium». Gewiss, sie ist eine interne Angelegenheit der Kirche
und richtet sich denn auch niclit an alle Welt, sondern nur an
die Funktionäre und Laien der eigenen Kirche. Sie bekämpft
die Irrlehren, die in der Auffassung der Eucharistie langsam
Platz greifen. Die Kirchendoktrin verlangt unbedingt den Glauben

daran, dass im Messopfer Brot und Wein in ihrer Substanz

— daher Transsuhstantiation — umgewandelt werden in Fleisch
und Blut Christi. Dem Anschein nach und in den äusseren
Attributen mag es beim Brot und Wein bleiben, in der
Substanz selbst aber hat sich das ganz grosse Wunder der Wandlung

vollzogen. Da gibt es kein Umdeuten in irgend eine
Symbolik; da heisst es Festhalten an der Forderung, die schon
Luther dem freieren Zwingli gegenüber im Marburger Reli-

derttausend Dollar, Mark, Schilling, Francs, Franken, Rubel, Kronen,
Pfund und so weiter auf den Tisch. Das ist ganz einfach unsinnig.
Wenn sich jeder Mensch selber umbrächte, statt sich im
Verteidigungskrieg auf Staatskosten umbringen zu lassen, käme das die
Regierungen unvorstellbar billig zu stehen, und sie könnten mit
dem so ersparten Geld das Vielfache an Generälen besolden und an
Rüstungsmaterial beschaffen. Zwar hätte sie dann keine Soldaten
mehr, und es bliebe Sache der Generäle, sich gegenseitig im
Verteidigungskrieg abzumurksen. Da Generäle aber eine höhere Gattung

Mensch und ausserdem unersetzlich sind, würde ihnen das
auch gar nicht einfallen; so phantasielos ist kein General; die ganzen

Feindseligkeiten würden in Minne und bei Champagner beigelegt.

Denn Generäle sind nicht so dumm wie ihre Soldaten; sie wissen

ihr eigenes wertvolles Leben zu schätzen und zu gemessen.
Eigentlich dumm ist zwar auch der gewöhnliche Soldat nicht.

^enn ihm irgend ein Zivilist befähle, sich in einen Abgrund zu
stürzen oder sich ein Bein oder einen Arm oder den Kopf abhacken
tu lassen, ich glaube fast, er würde sich weigern, das zu tun. Es
harne ihm zu blödsinnig vor. Wird ihm dasselbe indessen von einem
General befohlen, dann ist es selbstverständlich etwas anderes,
dann handelt es sich darum, das Vaterland zu retten und für die
Freiheit zu sterben. Alle Krieger sterben für die Freiheit. Nicht der
Soldat also hat mehr über sein eigenes Leben zu befinden; dazu
l5t der Oberkommandierende da. Der hat Kriegswissenschaft
studiert und weiss genau, wieviele Menschenleben der oder jener
hieine Erfolg oder Misserfolg auf dem blutigen Schachbrett wert
'st, wieviele Frauen, Mütter und Kinder um ihr alles gebracht werden

dürfen.
Sein eigenes Leben freilich ist zu wertvoll, um leichtsinnigerweise

'afs Spiel gesetzt zu werden. Deshalb haust er in der Regel in
ziemlich weitem Abstand von der Front, in einem bombensichern

Bunker, von wo aus er den Tod der andern dirigieren kann wie ein
Kapellmeister sein Orchester. Das Ueber'leben sichert ihm ausserdem

die Möglichkeit zu, an der Einweihungsfeier seines eigenen
Kriegerdenkmals teilzunehmen.

Die Heerführer von einst, als das Pulver noch nicht erfunden
war, die pflegten sich noch an der Spitze ihrer Hellebardiere mit
gezücktem Schlachtschwert ins Getümmel zu stürzen auf die
Gefahr hin, dass ihnen der Schädel eingeschlagen wurde. Aber um sie

war es viel weniger schade als um einen heutigen General. Der
trägt eine bedeutend höhere Verantwortung und muss deshalb
geschont werden. Statt des Schlachtschwertes schwingt er eine
Aktenmappe. Ausserdem hat er ein sicheres Bankkonto in der Schweiz.
Für alle Fälle. Man weiss schliesslich nie.

All das sichert ihm ein langes Leben, und er dient seinem Lande
treu bis zu dem hohen Alter, in dem auch Zivilisten hoffnungslos
verkalkt und vertrottelt sind. Denn das Land braucht ihn. Ausserdem

bedeuten Generäle im Ruhestand totes Kapital, und das ist
unrentabel. Tote Menschen sind immer noch wirtschaftlicher als

totes Kapital. Aber dazu muss eben ein Verteidigungskrieg her.
Und damit ein Verteidigungskrieg Zustandekommen kann, muss
man Waffen schmieden, Soldaten drillen und Militärmusik blasen.
Weil das aber alle6 Geld kostet, muss man denjenigen, die dieses
Geld herzugeben haben, begreiflich machen, dass die Freiheit in
Gefahr ist, so strömt der Mammon nur so in die Verteidigungskriegsgasse.

Sollte dennoch der Eifer nachlassen, dann wirft man
dem Volk eine Militärparade zum Frass vor, und in die
Verteidigungskriegskasse ergiesst sich ein wahrer Wolkenbruch von Geld.

Generäle sind prächtig anzuschauen. Es gibt zwar verantwortungslose

Leute, die behaupten, sie bieten mit ihrem an der Brust
aufgehängten Christbaumschmuck einen komischen Anblick und
reizen zum Vergleich mit Wilden, die sich ebenfalls mit primitivem

87



gionsgespräch mit seinem wuchtigen «Est! Est!» — es bedeutet
nicht nur, es ist tatsächlich und realiter nun Fleisch und Blut
— entgegengehalten hat.

Wir überlegen uns einen Moment, was diese Glaubensverpflichtung

für uns bedeutet. Man belehrt uns: Es mag sein,
dass unsere Sinnesorgane, dass unsere Geschmacksnerven uns
den Geschmack von Wein und Brot hergeben — aber unsere
Geschmacksnerven irren sich und werden ins Unrecht gesetzt.
Es mag sein, dass die Chemie mit ihren subtilsten Experimenten

ganz sicher auf Wem und Brot testet — die Chemie und
die ganze Wissenschaft sind in dieser Frage im Irrtum und
Unrecht — recht allein hat die Doktrin der Kirche, die behauptet,

es handle sich hier tatsächlich um Fleisch und Blut. Hier
also wird offensichtlich die Lehre der Kirche der Tatsächlich-
keit, der Realität und dem wissenschaftlichen Bescheid über
die Realität übergeordnet. Persönlicher Protest und Protest der
Wissenscliaft — beide werden als Herausforderung durch die
Wissenschaft, durch die menschhche ratio entrüstet zurückgewiesen.

Nicht vergebens warnt der Papst in seiner Enzyklika
ausdrücklich vor dieser heillosen Gefahr, vor dem «Gift des

menschlichen Rationalismus».

Wir könnten für den päpsthchen Mut zur Paradoxie, wie
seinerzeit bei der Promulgation des Dogmas von der leiblichen
Himmelfahrt der Gottesmutter, wenn auch keine Entschuldigung,

so doch etwas menschliches Verständnis aufbringen; die
Not der Zeit, die Angst vor der Aufweichung, vor der Auflösung

der Kirchenlehre zwingen ihn zu dieser Paradoxie, zu dieser

Flucht nach vorne. Im Gegenrecht für dieses Verständnis
müssen wir unsererseits die Kirche um etwas Verständnis bitten

für unser beharrliches Misstrauen gegenüber der
katholischen Wissenschaft und gegenüber allen katholischen Universitäten.

Die vorliegende Enzyklika beweist ja deutlich wieder
einmal, dass beide, katholische Wissenschaft und katholische
Universität, an das Dogma gebunden sind, dass sie beide in
Forschung und Lehre nur so weit gehen dürfen, als es das

Dogma erlaubt. Vor dem Dogma selbst liaben sie ihre Waffen
niederzulegen und sich der Weisung der Kirche zu unterwer¬

fen. Das allgemeine Misstrauen gegenüber allem katholischen
Wissenschaftsanspruch ist die unabweisbare Konsequenz aus

der Promulgation derartiger Paradoxien, darüber müssen sich

Kirche und Papst ganz klar sein.

Satisrufe von links und von rechts in einer Aussprache, dereu

Offenheit allgemein anerkannt wird, deren Offenheit aber auch

harte Gegensätze und unüberbrückbare Gräben aufdeckt in

einem Gremium, von dem wir so etwas zuletzt erwartet
Hätten Uns können diese Genug-Rufe — man verzeihe das
Wortspiel — noch nicht genügen. Wir halten es hier mit der
Devise unseres C.F.Meyer: «Genug ist nicht genug!» Wo die

katholische Kritik ihre eigenen Glaubensfundamente angreift,
wo die inneren Gegensätze und Widersprüche wie blutende
Wunden aufbrechen, da sind auch Genug-Rufe von beiden
Seiten her nicht mehr imstande, die frühere Einheit und Selbst-

Sicherheit wieder herzustellen. Da gibt es nur noch eines —

sich rüstig auf den Weg machen und den nun einmal so mutig
eingeschlagenen Weg der Reform tapfer ausschreiten bis zum

Ende, bis zum bitteren Ende. Ein Zurück gibt es da niclit
mehr Omikron

Wir und die Philosophie

Zwei Ansichten stehen gegeneinander: Die eine: Wozu
Philosophie, das ist viel zu schwer, zu wenig verständlich? Unsere

Ansichten müssen so gefasst sein, dass sie jeder verstehen kann,

der sogenannte kleine Mann der Strasse genau so wie der
Hochgelehrte aus der Studierstube.

Die andere: Weim wir unsere Ansichten richtig begründen
wollen, müssen wir Philosophie treiben, sonst können wir
unsere Gegner nicht widerlegen.

Wer hat recht? Was ist für unsere Bewegung das Richtige?

Unsere Aufgabe ist, die Menschen, gleich woher sie stammen,
aufzuklären und der Wahrheit näher zu bringen, wie wir sie

Flitterkram behängen. Spötter trompeten zwar aus, der ganze äus-
serliche Unterschied zwischen einem Indianerhäuptling der klassischen

Zeit und einem modernen General auf dem Kriegspfad sei der
Kopfschmuck: beim Indianer bestehe er aus farbigen Federn, beim
General aus farbigem Gemüse, namentlich Lorbeer, Eichenlaub und
so. Doch handelt es sich bei diesen Witzlingen natürlich um Pazifisten

oder anderes vaterlandloses Gesindel.

Generäle sind bedeutende Persönlichkeiten, deshalb grübeln
denn auch die Sprachgelehrten darüber nach, ob die Mehrzahl
Generäle oder Generale heisse. Richtig, finden sie, sei beides. Nehmen
wir zum Vergleich das Wort Schakal: Mehrzahl Schakale gleich
Generale. Greifen wir das Beispiel Kanal heraus: Mehrzahl die
Kanäle gleich die Generäle. Man kann die Forscherarbeit aber weiter
ausdehnen, denn unsere schöne deutsche Sprache bietet endlose
Möglichkeiten dazu, zum Beispiel das Kapital: Mehrzahl die
Kapitalien gleich die Generalien, oder das Tal: Mehrzahl die Täler
gleich die Generäler, oder aber die Qual: Mehrzahl die Qualen
gleich die Generalen.

Aber bleiben wir der Einfachheit halber bei den Generälen. Die
sassen also, an die zweihundert an der Zahl, umgeben von ihren
Höflingen, in vollem Kriegsschmuck auf den Ehrenplätzen der
Tribüne, sozusagen als Schutzwache für den Kriegsminister, der
den Mittelpunkt der Vorstellung und der allgemeinen Aufmerksamkeit

bildete und auf Hochglanz poliert war. Die Generäle schauten

grimmig drein, wie es sich für Generäle gehört. Oder haben Sie
schon je einen General lachen gesehen? Nicht? Ja eben. Ein
ernsthafter Mensch lacht nicht. Generäle 6ind ernsthafte und arme
Menschen, deshalb gewährt man ihnen bei Paraden freien Eintritt auf
der Tribüne.

Und der Kriegsminister schnitt ein noch grimmigeres Gesicht;

dazu war er von Amtes wegen verpflichtet. Denn sonst hätte man

ihm den Kriegsminister nicht geglaubt. Dieses Gesicht bewirkte,
dass im Umkreis von zwei Kilometern die Milch sauer wurde, aber

es machte einen vorzüglichen Eindruck: den Anschein von
Entschlossenheit, Unerbittlichkeit, eiserner Härte, Todesmut, Uner-

schrockenheit und Tollkühnheit. Da er zugleich an Gallensteinen

litt, fiel es ihm nicht schwer, diese furchterregende Menschenfresserpose

glaubhaft zu gestalten.

Weniger glaubhaft ist das andere; doch das bezieht sich auf

sämtliche Kriegsminister der Welt: ursprünglich bezeichneten sie

sich alle, wie sich's gehört, als Kriegsminister. Als dann nach zwei

Wejltkatastrophen der Begriff Krieg abgewertet wurde und etwas

anrüchig wirkte, verlegte man sich auf die Verteidigung. Verteidigung

war erlaubt, war legal, war patriotische Pflicht. So wurden

denn die Kriegsminister zu Verteidigungsministern, und das

Firmenschild an ihren Ministerien wurde entsprechend abgeändert. Ja,

und dann sprach es sich allmählich herum, dass auch die sogenannte

Verteidigung nichts anderes als getarnter Angriff war, und diese

unrühmliche Tatsache bewog die Kriegsminister zu einem neuen

Tauftakt: nun nannten sie sich Vergeltungsminister. Doch kam

ihnen die breite Oeffentlichkeit auf die Schliche, denn wenn
sämtliche Kriegsminisler der Welt nur vergelten wollen, was ihnen von

anderen angetan wurde, so musste doch jemand sein, der anderen

etwas antat, was zu vergelten sich verlohnte. Kurz, auch der Begriff

Vergeltungsminister hatte rasch abgewirtschaftet, und als neue

Firmatafel klebte man ein «Friedensministerium» an das Haus.

Diese Bezeichnung wiederum gefiel den vereinigten Kriegsministern

nicht, da sie Anlass zu Irrtümern und falschen Vorstellungen gab;

wie leicht konnten harmlose Gemüter glauben, es handle sich da

wirklich um Garküchen, in denen man den Frieden vorbereitete-

88



auffassen und wie wir sie zu verstehen suchen. Diese Aufgabe
bedingt zweierlei. Sie verlangt, dass wir tatsächlich möglichst
alle Menschen ansprechen können, sowie dass wir ilmen sagen
können, was wir unter Wahrheit verstehen. Das erste verträgt
sich mit der ersten Ansicht, das zweite mit der anderen.
Wir müssen also klar sprechen, aber wir müssen mit Hilfe der
Philosophie — denn sie ist allein hierfür zuständig — unsere
Ansichten klären und begründen.

Daraus ergibt sich, dass beide Ansichten wichtig und
erforderlich sind, um unsere Aufgabe zu erfüllen.

Deshalb sei zunächst untersucht, ob es überhaupt gegensätzliche

Ansichten sind oder ob sie sich fruchtbringend ergänzen
können.

In unserer Bewegung sind «einfache» Arbeiter und
«gelehrte» Akademiker vorhanden. Die einen wollen es klar
gesagt bekommen, was wir wollen, die anderen sind die eigentlichen

Begründer unserer Aufgaben und erforschen mit Hilfe
der Philosophie und der Wissenschaft die Grundlage. Das
Forschen allein ist sinnlos, wenn man mindestens die Ergebnisse
nicht mitteilt. Der Philosoph muss also auch über seine
Begründungen und seine Erkenntnisse reden dürfen und sie mit
anderen besprechen. Dies führt zu weiterer Vertiefung der
Ansichten.

Ein Teil von uns beschäftigt sich also mit den Grundlagen,
der andere wird über das Ergebnis aufgeklärt.

Diese Aufklärung muss allerdings so erfolgen, dass es jeder
verstehen kann; das ist nicht immer leicht, aber möglich. Daher

stehen obige Ansichten gar nicht im Widerspruch miteinander.

Es muss nur derjenige, der die Grundlagen untersucht,
sich bewusst darüber sein, dass es Mensclien gibt, die gelehrten
Abhandlungen niclit folgen können und seine Ausführung darauf

ausrichten. Es muss der andere wissen, dass eine klare
Ausführung und Darstellung ohne vorherige genaue Durcharbeitung

der Probleme gar nicht möglich ist und sich zu bemühen
versuchen, auch schwierigeren Gedankengängen zu folgen.

Eine weitere Frage ist, ob wir überhaupt dazu da sind, die
Probleme philosophisch zu untersuchen. Es müsste doch ge¬

nügen, einfach mitzuteilen, was die Naturwissenschaftler
erkannt liaben, und die Möglichkeiten suchen, diese Ansichten
möglichst weit zu verbreiten und tatkräftig dort einzugreifen,
wo unsere Ansichten gefährdet und angefeindet werden. Schon
um diese Frage beantworten zu können, müssen wir selbst uns
damit befassen, und das geht nicht ohne philosophische Ueberlegung

über den Bereich naturwissenschaftlichen Erkemiens.
Denn die Naturwissenschaft beschreibt und erklärt Naturereignisse,

sie bewertet sie aber nicht und zieht selbst keine
Folgerungen auf die Religion und den Glauben an Gott; denn das

ist nicht ihr Bereich. Es gibt sogar Naturwissenschaftler, die
trotz ihrer wissenschaftlichen Fälligkeiten auf weltanschaulichem

Gebiet versagen. Der Naturwissenschaftler arbeitet wohl
bei seinen Untersuchungen mit Grundbegriffen, aber er nimmt
sie als bekannt und selbstverständlich an. Aus seinen
naturwissenschaftlichen Ergebnissen zieht er philosophische Schlüsse,
die nicht immer klar nach logischen Gesetzen erfolgen,
sondern durch Vorurteile und Gefühlsmomente getrübt sein können.

Anderseits beschäftigt sich der Philosoph schon fachgerecht
mit weltanschaulichen Fragen. Soweit er dies kritisch und frei
von Vorurteilen tut imd daher in ausreichender Weise die
naturwissenschaftlichen Erkenntnisse berücksichtigt, ist dies auch
für uns in Ordnung. Aher es gibt eben viele verschiedene
Ansichten, von denen nicht alle für uns passen. Die für uns in
Frage kommenden Ansichten herauszusuchen und zu beurteilen,

bleibt unsere Aufgabe. Wir können dies aber nur dann
machen, wenn wir sehist genügend philosophisch vorgebildet
sind. Sonst bestellt die Gefahr in Hahiheiten zu fallen oder
überholte Ansichten neu vorzubringen.

Die vorurteilslose Beurteilung kirchhclier Behauptungen wollen

und dürfen wir nicht anderen überlassen. Religionsphiloso-
phische Ueberlegungen sind unsere Angelegenheit; den Sinn
und die Aufgabe unserer Bewegung zu klären und zu formulieren,

erfordert eine fundierte philosophische Kenntnis, um
unseren Gegnern gegenüber bestehen zu können. Auch diese
bemühen sich um philosophische Unterbauung ihrer kirchlichen

Und so wurden die Kriegsminister wieder ehrlich und nannten sich
schlicht und kurz wieder Kriegsminsiter. Was schliesslich das
Zutreffende war.

Also der Kriegsminister hatte seine zweihundert Generäle huldvoll

begrüsst, sich dann in ihre Mitte gesetzt und den scharfen
Gesichtszug gehisst. Die Vorstellung konnte beginnen.

Ein zackiger, drahtiger, schnittiger, stachliger Heerführer knallte
eine Achtungstellung vor den Kriegsminister hin, dass dessen Kneifer

wackelte und die Fensterscheiben in den umliegenden Dörfern
klirrten, wenn nicht zersprangen, und meldete dem Boss der
Landesverteidigung die sieben zur Parade angetretenen verteidigungskriegsstarken

Divisionen. Natürlich hatte der Kriegsminister ohnehin

gewusst, was alles da an ihm vorbeimarschieren würde, aber es

war nun mal so militärischer Brauch, dass man die Gä6te gebührend

vorstellte. Also nickte der Gewaltige gnädig und herablassend
und harrte der Divisionen, die da nun kommen würden.

Und dann kamen sie. Das heisst, sie kamen nicht. Denn aus ganz
unerklärlichen Gründen war da ein kleiner Betriebsunfall passiert,
em Betriebsunfall, für den man jedenfalls keinen der finster drein-
hlickenden Generäle verantwortlich machen konnte.

Was da kam, in Zehnerreihen aufmarschiert, war ganz etwas
anderes und Unerwartetes.

Ks war ein Heer von Prothesenmännern in Divisionsstärke. Manier

mit einem Bein, mit gar keinem natürlichen Bein, mit nur
einem Arm oder ohne Arme überhaupt, kamen da haargenau
ausgerichtet hergewackelt. Es knackte und knickte, es splitterte, brök-
kelte. knatterte und barst an der Tribüne und an den zweihundert-
'ausend billigen Zuschauern vorbei, die Prothesen quietschten und
knarrten, und die Blechmusik blies zum Sturm. Es gab aber keinen
Sturm, es gab nur das Vorbeiwälzen eines geringen Bruchteils aller

Prothesenleute des ganzen Landes, eine kleine Anzahl aus dem
Strandgut des letzten Krieges, und sie demonstrierten mit keinem
Laut; 6ie quälten sich stumm und verbissen vorüber; sie wirkten
für sich selbst. Sie sangen keine Marschlieder und riefen nicht
Hurra, weil sie das alles längst vergessen hatten, weil die Lust zum
Hurrabrüllen zurückgeblieben war im dreckigen Inferno der
Tatsachen und im Aufschrei der Lazarette. Ausserdem hätte ihr
metalldröhnendes Getrappel ohnehin jedes Lied übertönt, und ohne
anbefohlene Sangeslust war der Eindruck noch viel verheerender.

Bloss der Kriegsminister und die Generäle auf der Tribüne schauten

noch sauertöpfischer drein, als sie vor dem Spiegel geübt hatten,

und das grollende Publikum sah aus, als ob ihm der ganze
Spass durch das Auftreten dieser nur zu drei Vierteln vorhandenen
Menschen gründlich verdorben worden wäre.

Den Prothe6enleuten folgte ein weiteres Heer von Männern, die
keine Prothese trugen, weil sie gar keine Beine oder gar keine
Arme oder beides nicht mehr hatten. Die wurden, ebenfalls fein
säuberlich in Zehnerreihen ausgerichtet, auf Rollstühlen von
hübschen Krankenschwestern lautlos vorbeigeschoben. Sie sahen aus wie
Kartoffeln; der Leib war die Kartoffel, und oben auf der Kartoffel
sass wie ein Auswuchs ein Menschenkopf. Menschen ohne Köpfe
wurden indessen nicht vorgeführt. Mensclien ohne Köpfe können
nicht leben, und sie bieten einen unangenehmen Anblick, den
zartbesaitete, nervenschwache Zuschauer nicht ertragen.

«Schau, wie prächtig!» flüsterte da ein Backfisch seinem
sommersprossigen Freund zu, «wie ßchnurgerade die Reihen
ausgerichtet sind, gerade wie bei richtigen Soldaten!»

Es waren aber keine richtigen Soldaten, es waren Männer, die
einst Soldaten gewesen und nun nur noch ein Rumpf mit Kopf
daran waren. Sie zogen leise, sehr, sehr leise vorüber, und die Stille

89



Ansichten. Auch die katholische Kirche will die einfachen
Menschen haben — und hat sie mehr und besser als die
kritischer veranlagten, weniger einfachen Menschen — ; trotzdem
hat auch sie ihre Philosophen gehabt und hat sie heute noch.
Denken wir an Augustin, Thomas v. Aquin und viele andere.
Auch die evangelische Kirche hatte ihren Schleiermacher.
Wenn auch die Ansichten gerade der genannten Philosophen
nicht inuner mit den Dogmen zu vereinbaren waren, so sieht

man aber den Willen zur sauberen philosophischen Untersuchung.

Auch bei der Kirche verträgt sich also das Ansprechen
der Menge mit schwerverständlichen philosophischen Ueberlegungen.

Diese sind sogar schwerer als unsere zu verstehen, weil
die dogmatischen Behauptungen eben nicht mit klaren
Ueberlegungen zu begründen sind und gedankliche Verdrehungen
erfordern

Man sieht daraus, dass die Philosophie auch für uns eine
erforderliche Grundlage sein muss und wir hierüber miteinander
sprechen müssen. Erst dann erhält man die Möglichkeil,
Formulierungen zu finden, mit denen wir Gespräche führen können.

Selbstverständlich müssen wir so sprechen, dass uns
möglichst viele verstehen. Wenn man dem Machtanspruch der
Kirchen erfolgreich begegnen will, müssen wir uns auch eine
Macht schaffen, nämlich Anhänger, deren Anzahl ins Gewicht
fällt und beachtet wird. Wenn man den Menschen kritisches
Denken und Weitblick beibringen will, müssen wir an alle
gelangen können. Wenn wir sie von überholten und mindestens
teilweise schädlichen Einflüssen von Massenorganisationen
befreien wollen, so müssen wir alle ansprechen und auf diesen
Mangel mit klaren Gründen hinweisen können. Wenn wir in
den Menschen eine innere ethische Haltung wecken wollen, die
aufräumt mit den meist dogmatischen unterbauten Unmenschlichkeiten

der Geschichte, so müssen damit so viele wie möglich

erfasst werden. Da wir aber diese Erfahrung nicht mit
Gewalt durchführen wollen, nicht mit Drohungen aus einem uns
unverständhchen Jenseits, so müssen wir das etlüsch — eigentlich

Menschliche durch Gespräche zur Geltung bringen. Jeder
soll sich selbst kritisch begegnen, wozu wir das philosophisch er¬

mittelte Material liefern können. Jeder Einzelne muss sich zu

einem höheren Menschentum erziehen. Dazu braucht man die

philosophischen Erkenntnisse und die Gabe, dies jedem Einzelnen

klarmachen zu können. Wir sind der Ansicht, dass jeder
Erwachsene sich noch weiterbilden kann, und deswegen schadet

es gar nichts, wenn er sich Mühe gibt, auch schwierigeren
Gedankengängen zu folgen. Dadurch würde das Gesamtniveau

nur gehoben werden können.

Die beiden an den Anfang gestellten Gegensätze sind keine

Gegensätze, sondern wir brauchen beides: gute philosophische
Grundlagen, die immer wieder auf die Richtigkeit nachgeprüft
werden müssen, imd die Fälligkeit, die Ergebnisse klar
mitzuteilen, um die kritische und ethische Möglichkeit möglichst
vieler Menschen zu wecken. Dr. Hans Titze

Aus meinem Tagebuche

Zugestanden : Der Glaube an Himmel und Hölle ist für viele
Menschen moralisch das, was für den Seiltänzer die vielleicht
vor dem Fall bewahrende Balancierstange.

Welcher Sophisterei bedarf es, um den schicksalbestuiimen-
den und menschenliebenden Gott mit dem ungeheuren
Weltelend in Einklang- zu bringen!

Die Liebe zwischen den Geschlechtern ist der Selbsterhal-
tungskniff der Natur. Er wirkt sich gegenwärtig in der Menschheit

katastrophal aus.

Der ist zu beglückwünschen, der den Schritt aus dem Leben so

unbewusst tun kann wie den Schritt ins Leben.

Man kann es sich zur Beruhigung sagen : Heute weiss ich,
dass ich lebe; aber wenn ich morgen tot bin, weiss ich nichts
davon.

Man legt uns Gegenwärtigen neue Erfindungen und
wissenschaftliche Entdeckungen auf den Tisch, damit wir uns mit

schrie um so mehr auf, als die Marschmusik verstummt war und
man nur noch die Lautlosigkeit der vorübergeschwemmten
kartoffelähnlichen Menschen hörte.

Einige bedeutungslose Ohnmachtsanfälle von Zivilisten auf der
Tribüne und beim Fussvolk wurden rasch, zuverlässig und unauffällig

weggeräumt.
Die Generäle kochten vor Wut über den ärgerlichen Betriebsunfall,

dessen Ursachen sie sich nicht vorstellen konnten, und doch
waren sie ausserstande, den Hebel auf das richtige Programm
umzuschalten; die allgemeine Lähmung hatte auch sie ergriffen.

Was anschliessend die Parade bereicherte, entnervte die ganze
neugierige Zuschauermenge überhaupt. Es waren die aus ihren
geschlossenen Heimen ausgebrochenen Gesichtsverstümmelten. Die
stellten nicht einmal mehr einen Kartoffelaufsatz zur Schau,
sondern einfach ein Nichts, ein paar mühsam zusammengeflickte
Fleischfetzen, nicht mehr vorhandene Unterkiefer, Augenhöhlen
ohne Augen, wie erloschene Vulkane, Köpfe, die aus einer einzigen
Brandwunde bestanden, zerplatzte Wangen, Missgeburten, Fratzen,
widerwärtige Scheusslichkeiten, wie sie kein noch so grausiges
Panoptikum aufweist, Geschwüre, Geschwülste, Eiter und Unrat;
eine Symphonie des Grauens.

Prothesenmänner und Männer ohne Gliedmassen sind ein gewohnter
Anblick, Menschen ohne oder mit verstümmeltem Gesicht aber

werden von den Regierungen sorgsam interniert und nicht auf das
Publikum losgelassen. Dieses Publikum könnte sich sonst bei ihrem
Anblick seine eigenen Gedanken über das Wesen und die Schönheiten

der Verteidigungskriege machen und auf einmal nicht mehr
gewillt sein, sich in heilenden Stahlbädern zu verjüngen.

Das plötzliche Auftauchen dieses Gespenstertrupps blieb denn
auch nicht ohne Wirkung: zu Hunderten und Tausenden klappte es

auf der Tribüne und beim Fussvolk zusammen, uud selbst einige
der sonst ziemlich widerstandsfähigen Generäle brachten die Ueberreste

ihres unverdauten Frühstückes wieder an die frische Luft
heraus. Es waren aber keine Generäle, sondern nur als Generäle
verkleidete Zivilisten.

Zuletzt marschierte der grosse Gewalthaufen der Totengerippe
vorüber, der Totengerippe aus dem letzten Verteidigungskrieg. Sie

kamen, ebenfalls in Zehnerreihen, dahergerasselt, geklappert,
gerumpelt, armeschwingend, hohngrinsend, in disziplinierter Haltung,
als wollten sie den Kriegsminister erfreuen, in nacktester Nacktheit,
wie Gerippe eben sind. Ein scharfer Luftzug wimmerte durch ihre

Gebeine, und die Schädel wackelten gleichmässig im Rhythmus
ihres Knochengeklappers. Ein endloser Zug von Knochen, Knochen,

von Rippenknochen und Schienbeinen und Becken und Wirbelsäulen,

und all die fleischlosen Gestelle, die wie entblätterte Bäume

wirkten, boten einen geradezu lieblichen Anblick gemessen an dem

Schauspiel, das die gesichtslosen Vordermänner geboten hatten.
Und dann war es vorbei. Die ganze Parade vorbei. Einige Unentwegte

warteten noch auf das Erscheinen des versprochenen richtigen

Vorbeimarsches der Soldaten mit ihren Kanonen und Anti-Anti-
Anti-Anti-Antiraketen-Raketen, aber sie warteten vergeblich. Selbst

die im Programm vorgesehene Huldigung an den Kriegsminister fiel

aus. Dem war ohnehin sterbesübel von seinen Gallensteinen.
Das Ausbleiben der richtigen Vorstellung wurde indessen von den

meisten Schlachtenbummlern fast als Erlösung aus einem Alptraum
empfunden. Sie hatten auf einmal keine Lust mehr, die Prothesenmänner,

Menschenkartoffeln, Gesichtsverstümmelten und Totengerippe

von morgen in ihrer heutigen Gestalt vorbeimarschieren zu

sehen.

Gar keine Lust mehr.

90


	Die grosse Parade

