
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 9

Artikel: Ist Glauben instinktbedingt?

Autor: Radkau, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411328

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411328
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ist Glauben instinktbedingt?
Ist also politischer oder religiöser Glaube nur ein animalischer

Reflex? Wenn man die praktischen Aeusserungen dieser
Gemütsreaktion analysiert, bleibt kaum eine andere Möglichkeit

übrig. Jeder Glaube ist nämlich durch folgende Tatsachen
charakterisiert :

Die These, dass nur man selber, nur das eigene Kollektiv,
nur unsere Gruppe den «echten» Glauben, die «wahre»
Religion, den «richtigen» Gott habe, steigert das Geltungsgefühl
ins Ungemessene. Die unwiderruflich feste Ueberzeugung zu
haben, die von aussen nie widerlegt werden kann, da sie «höher
als alle Vernunft» ist, lässt das Individuum in seiner Herde
sich immer wieder erneut selber bestätigen: So braucht es

sich nie selber zu korrigieren und — kann im Machtbewusst-
sein der eigenen Horde anderen seinen Glauben aufoktroyieren.
So wird das Selbstbewusstsein bis zur Ekstase gestärkt, wie
Hexenwahn und Kreuzzüge beweisen.

Der Glaube, dass man für seine Orthodoxie obendrein noch
das ewige Leben gewinnt, während alle andern nur «Heiden,
Ketzer und Irregeleitete» sind, bringt die Pharisäerkomplexe
auf den Gipfelpunkt eigenen Wohlgefühls und eigener
Selbstbefriedigung.

Wenn man ausserdem ohne schwieriges Nachdenken sicher
weiss, dass das, was in alten Texten geschrieben steht oder von
sanktioniertem Podium gesprochen wird, absolut wahr ist,
befällt den Gläubigen das Rauschgefühl, überall «Wunder» zu
erleben, die aber nur deshalb als solche gelten, weil man ihren
Grund nicht versteht und wegen glaubensbedingter Denkhemmung

auch nicht verstehen kann.

Daher übernimmt man sogar undefinierbare Begriffe, wie
«Gnade, Liebe, Ehre, Erlösung» etc., völlig kritiklos, wobei
schon das blosse Hören dieser Schwammbegriffe unbewusste
Assoziationen weckt, die als Erhabenheitsstimmungen über
jeden Alltag hinwegheben.

Dazu werden Wunschträume erfüllt, schon im Leben einen
allgütigen Vater inuner unsichtbar neben sich zu wissen, sein
lOOOjähriges Reich zu erleben und sogar nach dem Tode ewig
fortzuleben — als Krönung aller Massensehnsüchte.

Glaube an die Obrigkeit, die man als Ostchrist in Stalin und
als Westchrist in Hitler sah und nach Römer 13 sogleich mit
«Gott» identifizierte, befreit von eigener Verantwortung und
vernichtet jede Demokratie, ohne dass der denkunfähige
Glaubensjünger das überhaupt merkt.

In geschickter Ausnutzung all dieser angeborenen Triebe
kann man den Infantilcharakter auch noch künstlich formen
und ihn so mit envorbenen Komplexen belasten. Der beamtete

Funktionär des Glaubens nutzt die Zeit unmündiger
Kritiklosigkeit aus zur sogenannten «Jugendprägung», indem
er das Individuum von Kindheit an vom orts- und zeitüblichen
Zufallsmilieu suggerieren und für sein Leben lang fixieren
lässt, so dass sogar spätere Einsicht das Eingedrillte kaum
ändern kann: So haben schon antike Religionen die «Gehirnwäsche»

der späteren Kommunisten längst vorher praktiziert.
Selbst die guten Taten des Glaubens, nämlich Schutz der

Alten, Kranken und Schwangeren, zeigt sich als Gruppenegoismus

schon bei den Tieren! —
Die wohlvorbereitete Addition dieser vielen angeborenen

und erworbenen Automatismen, die also mit dem vollen Wach-
bewusstsein nichts zu tun haben, erklärt die weltweite Verbreitung

des Glaubens («Verstand ist stets bei Wen'gen nur
gewesen!») und macht ihn so stark, dass er zwar — in seltenen Fällen

— seinen Träger sogar organisch gesunden lassen kamt.
Leider aber wird meist die Umwelt mit Steuern für Staatsverträge

belastet, die Jugend einseitig zu solchen Primitiv-Reak-

tionen erzogen, der Eros diffamiert und jede noch so teuflische

Obrigkeit gleich als «gottgegeben» deklariert und mit
gewinnbringenden Konkordaten bedacht. Soldaten sind sich des Segens

der Kirche sicher — egal, für wen der Krieg geführt wird.
Solch selbstsüchtig-atavistische Hoffart ist vom Aberglauben

um so weniger zu trennen, als die Gläubigen selber alle
Andersdenkenden zu «Abergläubischen» degradieren.

So rächt sich die Unsumme von Traditionstrieb, Milieusug-
gestion, Denksperren, Selbstbeweihräucherung und Selbstgefälligkeit

an ihren Urhebern selber. Die Union von Nazi- und

Christenglauben, die wir alle noch in unserem Zeitaller erlebten,

zeigte den Grundfehler aller Gläubigen, eigenes Erleben
nach aussen zu projizieren und diese Verwechselung von

Innen- und Aussenwelt zur Verpflichtung für alle zu machen:
So macht man gerade das, was man als «Höchstes» verehrt —

zum Tiefsten. — Hans Radkau

Buchbesprechungen

Nicolai de Cusa: De docta ignoranlia — Die belehrte Umrissen-

heit. Buch 1. Lateinisch-Deutsch. 137 S. Uebersetzt und herausgegeben

von PaulWilpert. Verlag Felix Meiner Hamburg. 1964. DM 11.20.

Nicolai de Cusa: De venatione sapienliae — Die Jagd nach
Weisheit. Lateinisch-Deutsch. Uebersetzt und herausgegeben von Paul

Wilpert. Verlag Felix Meiner Hamburg. 1964. 203 S. DM 12.40.

Das Jahr 1964 ist das 500. Jubiläum des Todesjahres von Nikolaus

von Kues, dessen Schriften in den letzten Jahren vermehrte

Beachtung gefunden haben. In der Tat ist der Cusaner ein interessanter

Denker an der Schwelle zweier Epochen; noch ist er in
vielen Belangen ein durchaus mittelalterlicher Geist, aber es zeigen

sich auch Andeutungen eines Repräsentanten der Renaissance, so

dass in seinen Werken — die z. B. von Giordano Bruno sehr
geschätzt wurden — bereits Ansätze zu einem modernen Weltbild
merklich sind. Berühmt geworden sind die Begriffe der «docta

ignorantia» Wissen des Nichtwissens) und der «coincidentia oppo-

sitorum» (Uebereinstimmung, Zusammenfallen der Gegensätze);
das Buch «Jagd nach Weisheit» bringt auch die schöne Umschreibung

des Forschens als einer Jagd voller Abenteuer, Ueberraschun-

gen und Triumphe. Immerhin muss aber festgestellt werden, dass

ein katholischer Kardinal im 15. Jahrhundert (als solcher genoss

der Cusaner hohe Ehre in der kirchlichen Hierarchie) für einen

Weisheitsjäger nur bedingt taugt: beide Bände, die in sorgfältiger
Uebertragung und vortrefflicher Ausstattung vorliegen, ergehen

sich in unendlichen Beschreibungen von Gottes Grösse und

Allmacht, die dem modernen Leser langweilig anmuten müssen.

Immanuel Kant: Beweisgrund zu einer Demonstration des Daseins

Gottes. 1963. Verlag Felix Meiner Hamburg. 118 Seiten. (Herausgeber:

Klaus Reich). DM 8,20.

Man staunt darüber, von Kant ein Buch mit einem derartigen
Titel in den Händen zu halten; aber das Buch wurde 1762 publiziert

und stammt demnach vom vorkritischen Kant, der im Strome

der Zeitphilosophie mitschwamm und deren naiven Dogmatismus
weitgehend akzeptierte. Zuvor waren zwar die «Allgemeine
Naturgeschichte und Theorie des Himmels» und Kants Habilitationsschrift

erschienen; aber sie enthielten noch keine erkenntniskritische

Besinnung, so dass Kant im vorliegenden Buch die später von

ihm selbst widerlegte Beweisführung des sogenannten «ontologischen

Gottesbeweises» ernsthaft darlegt und damit uralte
Plattheiten in seiner verklausulierten Sprache vorträgt. Die Abhandlung
ist ein aufschlussreiches Dokument für Kants geistige Entwicklung,
die vom Dogmatismus zum Kritizismus und leider (nach den
Drohungen des Ministeriums wegen antireligiösen Aeusserungen) zum

neuen Dogmatismus der praktischen Vernunft führte. Der grosse

Königsberger postulierte schliesslich Gott als notwendiges
Erfordernis der Sittlichkeit, womit er sowohl seiner Skepsis als den nu;

74


	Ist Glauben instinktbedingt?

