
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 8

Artikel: Sag mir, wie du über Sterben und Tod denkst...!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411322

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sage mir, wie du über Sterben
und Tod denkst

Wir kennen des Philosophen kühn zupackendes Wort: «Sage
mir, was für eine Philosophie du hast, und ich sage dir, was für
ein Mensch du bist!» Diesen kühnen Zugriff Fichtes wollen wir
behalten, wollen ihn aber auf ein anderes Gebiet verlagern, auf
die Frage nach Sterben und Tod, und nun den Satz so formulieren:

«Sage mir, wie du über Sterben und Tod denkst, und ich
sage dir, was für eine Philosophie du hast!»

Es hat sich nun eben mal so getroffen, dass in der ersten
Dezemberhälfte 1964 die Vertreter zweier Weltanschauungen ihre
Auffassungen über Sterben und Tod in Vorträgen vor der
Oeffentlichkeit in aller Klarheit herausgestellt haben, ein
Vertreter des anthroposophischen und ein Vertreter des christlichen,

Glaubens. Mit Interesse haben wir beide Vorträge zur
Kenntnis genommen und sehen uns innerlich genötigt, nun
auch von uns aus, um der sauberen Entscheidung willen, unsere
eigene Auffassung über Sterben und Tod mit derselben
Entschiedenheit und Prägnanz zu formulieren und ans Licht
herauszustellen.

1. Das anthroposophische Credo vertrat in Basel Dr. Otto
Fränkl-Limdborg; wir entnehmen dem Zeitungsreferat die
folgenden Feststellungen: Die Anthroposophie als Geisteswissenschaft

will ein festes Wissen und nicht nur einen vagen
Glauben über das Schicksal des Menschen nach dem Tod
vermitteln. So wie der Schlaf im Tagesablauf des Menschenlebens
einen Unterbruch darstellt, so auch der Tod im Ganzen des
Menschenlebens. Im Schlaf trennen sich Bewusstsein und Seele
und Geist vorübergehend von der Materie, vom Leben des
Menschen; im Tod bleibt der physische Leib des Menschen in der
Materie zurück und verwest, aber der ätherische Leib, der
Astralleib, das Ich heben sich empor, und nun beginnt das
eigentliche Leben des Geistes, in das sich das bewusste Ich
einleben darf. Diese überlebende Ich-Wesenheit entwickelt sich
bis zu einem gewissen Höhepunkt, steigt dann aber wieder
langsam ab, bis sie wieder in einen neuen Astralleib eindringt.
Später reinkarniert sich das geistige Prinzip in einem neuen
irdischen Leib. Es liegt in der Wesenheit des Ich, dass es sich
nicht auflösen kann, es ist und bleibt eine Wesenheit, eine
Existenz. Von dieser Wiederverkörperung aus ist auch das
Schicksal des Menschen zu verstehen. Wir selber haben ims
unser Schicksal in einem früheren Leben geschaffen; es richtig
führen und ordnen, das ist der göttliche Anteil am Schicksal.
Der Tod des Menschen vollendet ein Schicksal, mit ihm ist ein

chen .», «Man zahlt für die Beichte, für die Messe, für die Sakramente,

für den Ablass, für den Fürgang (Einsegnung einer Wöchnerin

in der Kirche), für den Segen, für das Begräbnis, für die
Einsegnung der Leiche und für die Gebete .», hat auch Johannes
Ude in unseren Tagen für eine begründete Reform der Kirche,
ihrer Einrichtungen und Riten in Wort und Schrift gekämpft. Er
hat auch in der ihm eigenen temperamentvollen Sprache zu
weltanschaulichen und politischen Fragen als aufgeschlossener, seiner
Verantwortung als Seelsorger bewusster Priester Stellung genommen

und gehörte zu den konsequentesten Verfechtern der
allgemeinen und totalen Abrüstung. Ebenso war er unermüdlich für den
Eriedcnsgedanken schon während des Ersten Weltkrieges tätig und
wurde wegen seines mutigen Eintretens für die wegen Kriegsverweigerung

Verfolgten streng bestraft. Aber auch nach dem Zweiten
Weltkrieg war es ihm klar, dass trotz der vielen Millionen Opfer
>u Menschenleben die Zeit der Bekämpfung von Krieg und
Militarismus keineswegs vorüber ist, dass vielmehr durch eine
Wiederaufrüstung und durch die Produktion nuklearer Waffen die Welt
¦n eine neue Katastrophe noch furchtbareren Ausmasse.» geraten
könne.

In Oesterreich, in der Schweiz und in Deutschland trat Johannes

Abschnitt abgeschlossen. Aber dieser Abschluss ist, wie schon
gesagt, nur ein Unterbruch im Schicksalsverlauf der Menschheit,

so wie der Schlaf ein kurzer Unterbruch im individuellen
Lebensablauf ist.

2. Das christliche Credo vertrat Pfarrer Theophil Schubert
(Riehen) ; auch über seinen Vortrag hat die Presse ziemlich
ausführlich berichtet: Bibel und Glauben sehen den Tod im
innigen Zusammenhang mit Gottes Tun. Der Herr ruft den
Menschen zur Verantwortung. Der Mensch lebt in Gottesferne,
in Sünde, Sonderung und Schuldverhaftung. Das Neue Testamen

aber verbindet das Ewige Leben mit Christus; er ist unser
Leben, aus dem die Liebe zum andern Menschen erwachsen
muss. Wir sind aus dem Tod ins Leben hinübergegangen, weil
wir die Brüder lieben. Durch die Taufe treten wir in
Lebensverbindung mit dem Herrn. Die Lebensgemeinschaft mit Christus

befreit vom Tod. Er, Christus, ist für uns alle gestorben,
damit die, welche leben, nicht mehr für sich selbst leben,
sondern dem, der für sie gestorben und auferweckt worden ist. Die
Vollendung allerdings steht noch aus ; aber der Heilige Geist ist
unablässig am Werk. Gott ist ein Gott der Lebendigen; seine
Treue steht fest; er hat uns nicht bestimmt für das Zorngericht,

sondern zur Erwerbung des Heils durch unseren Herrn
Jesus Christus. Die Gemeinschaft mit Christus ist unzerstörbar.
Christus ist gestorben der Sünden wegen, als der Gerechte für
Ungerechte, damit er uns Gott zuführe. Jubelnd darf der Christ
festhalten: Der Tod ist verschlungen in den Sieg, Gott aber
sei Dank, der uns den Sieg gibt durch unseren Herrn Jesus
Christus.

3. Beide Auffassungen, die anthroposophische sowohl wie die
christliche, sind dem mündigen Menschen von heute völlig und
durchaus unannehmbar. Wir rechten und hadern aber heute
nicht mit ihnen, denn Zeit und Raum reichen jetzt zu einer ins
Einzelne gehenden Auseinandersetzung nicht aus. Wir überlassen

ihnen ihr Credo und begnügen uns damit, ihnen unser
eigenes Credo gegenüberzustellen. Dieses unser Credo stützt
sich ausschliesslich auf die Einsichten in das reale Geschehen,
wie sie die Wissenschaft und die realistische Philosophie in
mühseligen Abklärungsprozessen herausgearbeitet haben.

Das anthroposophische sowohl wie das christliche Credo halten

unentwegt fest an der eigenen und selbständigen Wesenheit,

an der realen Existenz der Seele und des Bewusstseins.
Darum halten sie sich für berechtigt, im Sterben und Tod diese

eigenständige Seelenkraft vom zerfallenden Körper abzulösen
und eine eigene Existenz, auch ohne Bindung an den Körper,
weiterzuführen, sei es auf den Heilswegen der Anthroposophie
oder des Christenglaubens.

Ude mit einer leidenschaftlichen Beredsamkeit für die Sache des

Friedens ein, ohne Rücksicht darauf, dass ihm diese im Dienste
der Menschlichkeit geübte Propaganda den Hass und die Verfolgung

der Verteidiger des Kalten Krieges eintrug.
Kein Geringerer als Albert Schiveitzcr, der im Januar dieses

Jahres seinen 90. Geburtstag feierte, war es, der ihn 1956 für den
Friedensnobelpreis vorschlug.

Dieser Freidenker auf einem theologischen Lehrstuhl und nach
seiner Suspendierung vom akademischen Lehramt auf der Kanzel
einer kleinen Dorfkirche war zeit seines Lebens Verfolgungen
durch weltliche und kirchliche Stellen ausgesetzt, da er durch seine

freimütige Sprache und sein Eintreten für Frieden, für Abrüstung,
für Oesterreichs Neutralität und gegen die Wiederaufrüstung der
Bundesrepublik eine kompakte Majorität gegen sich hatte, die ihn,
auf den die Verse des römischen Dichters Horaz so trefflich passen
«Si fractus illabatur orbis, impavidum ferient ruinae» wenn die
Welt in Trümmer fällt, den Furchtlosen werden die Ruinen treffen,
nicht nur gesellschaftlich und dienstlich durch Vertreibung aus
dem akademischen Lehramt kaltstellte, sondern auch, was ihn noch
härter traf, mit Hohn und Spott verfolgte,

Friedrich Tramer

65



Diesen beiden Glaubenssätzen gegenüber vertreten wir,
zusammen mit den Befunden der Medizin imd der wissenschaftlichen

Anthropologie, zusammen auch mit Ueberlegungen und

Entscheidungen der realistischen Philosophie, die Ueberzeugung,

dass weder Bewusstsein, noch Seele, noch Geist über eine

eigene real gemeinte Existenz verfügen. Alle drei sind sie
Funktionen des Zentralnervensystems des Menschen. Mit Nachdruck
muss hier der Begriff der Funktion und des Funktionalismus
herausgestellt werden; mit dem Begriff der Funktion ist implizite

die Tatsache gegeben, dass mit dem Ableben des Organismus

auch das Organ selbst und damit auch dessen Funktion
zum Stillstand kommen, genau so wie alle andern Funktionen,
die Atmung, der Blutkreislauf, der Stoffwechsel usw. mit dem

Tod des Organismus zum Stillstand kommen. Wenn da noch

von Funktion gesprochen werden kann, dann kann nur noch

vom chemischen Abbau der organisierten Materie und von
deren Ueberführung in die anorganische Materie gesprochen
werden. Mit Recht halten auch realistische Philosophen wie
Nicolai Hartmann u. a. daran fest, dass trotz alledem eine Art
objektiver und objektivierter Geist in den Werken der Wissenschaft,

der Kunst und der Kultur das sterbende Subjekt
überleben — sie überleben aber nicht die Menschheit selbst.
Gelingt es einmal einer natürlichen oder technischen Katastrophe,
die Menschheit radikal und bis zum letzten Menschen
auszurotten, so sterben mit der Gesamtmenschheit auch alle
kulturell-geistigen Leistungen. Mit der Einsicht in die
Konsequenzen des Funktionalismus fallen selbstverständlich alle die
anthroposophischen und christlichen Aussagen über die Schicksale

der postmortalen Seele aus allen realen Möglichkeiten heraus.

Sie haben ihren menschlichen Wert, gewiss, aber nur als
fiktive Tröstungen und Ermutigungen für den religiös gläubigen

Menschen ; der mündige Mensch aber bedarf dieses Trostes
und dieser Ermutigung gar nicht mehr; er zieht es vor, der
Wahrheit in ihr kaltes, aber klares Auge zu sehen und auf den
Glauben an eine Weiterexistenz der bewussten Seele über den
Tod hinaus restlos zu verzichten. Sind wir vor der Geburt ohne
bewusste Existenz gewesen, so werden wir eben nach dem Tode
in jene Bewusstlosigkeit und Existenzlosigkeit zurückkehren.
Wer sich je einmal von der Grösse und von der Erhabenheit
dieser Wahrheit hat durchdringen lassen, der kehrt zu den
imaginären Tröstungen eines menschlich-schwachen Wunschdenkens

nicht mehr zurück.
Der Anthroposoph und der Christ sind unverbesserliche

Subjektivisten. Beide sind sich darin einig, dass ihren völlig
subjektiven Wünschen und Glaubensformen vor allem realen
Geschehen der Vorrang gebühre. Sie sagen sich: Ich wünsche
und will eine Fortdauer meiner bewussten Ichwesenheit über
den Tod hinaus, denn nur so kann ich meinem Leben einen
Sinn geben. Weil ich die Fortdauer meiner Existenz und weil
ich meine Sinnerfüllung wünsche, so hat sich die Realität nach
diesen meinen Wünschen zu richten; weil ich das so wünsche
und will, muss es auch so sein, muss es real so geschehen.

Zu derartigen Eigenmächtigkeiten und Subjektivismen steht
unsere Ueberzeugung im schärfsten Gegensatz; auch wir
empfinden vielleicht gelegentlich den Wunsch, unser bewusstes
Ich über den Tod hinaus erhalten zu sehen; aber wir wissen

genau, dass die Realität, dass das reale Geschehen sich nicht
nach unseren Wünschen richtet; darum fragen wir allererst
nach den realen Geschehensmöglichkeiten; da diese
Geschehensmöglichkeiten nach unserem Tod nicht mehr gegeben sind,
verzichten wir auf dieses nutzlose Wunschdenken; rullig finden
wir uns ab mit der Lehre von der Funktion und vom Abbruch
des Seelen- und Geisteslebens nach dem Tod. Nach Sinnerfül-
lung fragen wir nur noch im Rahmen des realen Geschehens
und bescheiden uns mit den hier gegebenen Möglichkeiten.

Den Satz, den wir zu Beginn unserer Untersuchung von
Fichte übernommen und leicht modifiziert haben, dürfen wir

nun, als Abschluss unserer Untersuchung, wieder näher an

Fichte heranrücken, dürfen ilm vertiefen und nun so formulie.

ren: Sage mir, wie du über Sterben und Tod denkst, und ich

sage dir, was für ein Mensch du bist! Omikron

Buchbesprechung

Hunke Sigrid, «Das Reich ist tot — Es lebe Europa».
Hans-Pfeiffer-Verlag, Hannover. 192 Seiten.

Man spürt es gleich: die Verfasserin ist eine Historikerin. Sie

dringt in die Zukunft vor, aber sie holt das Material, mit dem sie

dem Europa der kommenden Zeit den Weg ebnen will, aus der
Vergangenheit. Sie zieht sogar eine Parallele zwischen dem Werden

des «Reichs» vor tausend Jahren und dem, was kommen soll.
Damals war es das ritterliche Ethos, das den Ansturm der Barbarei

von Osten her aufzuhalten und, zuerst im Frieden mit dem päpstlichen

Rom, später im Kampf mit ihm, das Reich aufzubauen
vermochte. Und heute müsste es wieder eine «ritterliche», das heisst

menschlich edle, übernationale Gesinnung sein, die eine neue
Einheit, nicht mehr ein Reich, sondern ein Europa, bilden könnte.
Dabei sollen die Grenzen nicht niedergelegt, die nationalen
Unterschiede nicht nivelliert werden, aber anstatt einander feindlich
gegenüberzustehen, solle man sich gegenseitig verstehen und achten.

Als Beispiel einer solchen Möglichkeit schwebt der Verfasserin die

Schweiz vor, die sich trotz den vielen Verschiedenheiten zwischen

den einzelnen Volksteilen durch Jahrhunderte erhalten hat. Die

grosse Gefahr für Europa sieht sie vom Osten her kommen wie vor

1000 Jahren; damals waren es die Hunnen, heute ist es der
Bolschewismus. Aus dieser Auffassung heraus versteht man ihren Ruf nach

neuen Glaubensüberzeugungen, stärkeren religiösen Bindungen und

den Aufruf an die christlichen Kirchen, sich endlich zu einer
gegenseitigen Toleranz durchzuringen, «um mit anderen
Glaubensüberzeugungen gemeinsam als religiöses Weltgewissen gegen die

areligiösen Mächte der Zerstörung aller menschlichen Gemeinschaft

und Würde zu kämpfen».
Bei aller Anerkennung der ernsthaften Besorgtheit der Verfasserin

um die Zukunft Europas muss hier doch entgegnet werden,

dass die Geschichte der christlichen Kirche, im besonderen die der

alleinseligmachenden katholischen, kaum zu der Hoffnung berechtigt,

die grosse Friedensaktion über alle Gegensätze hinaus könnte

von dieser Seite her kommen. Einer falschen Einschätzung der
Tatsachen entspringen auch folgende Worte: «Europa wird als .Europa
bestehen nur, wenn es nicht allein in seinen Staatsmännern und

Parlamenten, sondern ebenso in seinen Völkern und in seinen
Einzelmenschen bereit ist, über den Zaun der eigenen nationalen und

persönlichen Sphäre hinauszusteigen» usw. Denn in Tat und Wahrheit

ist der Wille zum friedlichen Nebeneinander und Miteinander

gerade «unten», bei den Einzelmenschen, vorhanden, während es

oben, bei den Führenden, beständig gefährlich wetterleuchtet. Hier

wäre die Mahnung zum verständnisvollen, unvoreingenommenen
Blick über den Zaun angebracht. E. Br.

Fischer Erivin: «Zur Verfassungswidrigkeit des Niedersachsen-

Konkordats». Hans-Pfeiffer-Verlag, Hannover.
Das zwei Bogen starke Heft enthält einen Vortrag, dessen Inhalt

im Titel umschrieben ist. Es lohnt sich aber auch ausserhalb des

engeren Interessekreises, es zu lesen; denn die Argumentation geht

von allgemein gültigen grundsätzlichen Betrachtungen zum Einzelfall

über und kann auch andernorts von Bedeutung sein oder

bedeutungsvoll werden. Ein einziges Beispiel als Beleg: «Die(se) Re-

ligonsfreiheit ist selbstverständlich nur gesichert, wenn ihr eine

Verhältnisordnung von Staat und Kirche entspricht, die eine
grundsätzliche Trennung von Staat und Kirche darstellt.» Zur Erhärtung
dieser These führt der Verfasser aus «Quellen zur Geschichte der

Trennung von Staat und Kirche» des Schweizer Staatsrechtlers

Prof. Giacometti folgende Stelle an: «Durch die Anerkennung der

Religionsfreiheit im modernen Staat, anders ausgedrückt durch die

Entstehung des konfessionell neutralen Staates sind nämlich die

Voraussetzungen einer Verbindung von Staat und Kirche dahinge-

66


	Sag mir, wie du über Sterben und Tod denkst...!

