Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 8

Artikel: Sag mir, wie du Uber Sterben und Tod denkst...!
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411322

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411322
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sage mir, wie du iiber Sterben

und Tod denkst...!

Wir kennen des Philosophen kiithn zupackendes Wort: «Sage
mir, was fiir eine Philosophie du hast, und ich sage dir, was fiir
ein Mensch du bist!» Diesen kithnen Zugriff Fichtes wollen wir
behalten, wollen ihn aber auf ein anderes Gebiet verlagern, auf
die Frage nach Sterben und Tod, und nun den Satz so formulie-
ren: «Sage mir, wie du iiber Sterben und Tod denkst, und ich
sage dir, was fiir eine Philosophie du hast!»

Es hat sich nun eben mal so getroffen, dass in der ersten De-
zemberhiilfte 1964 die Vertreter zweier Weltanschauungen ihre
Auffassungen iiber Sterben und Tod in Vortrigen vor der
Oeffentlichkeit in aller Klarheit herausgestellt haben, ein Ver-
treter des anthroposophischen und ein Vertreter des christ-
lichen, Glaubens. Mit Interesse haben wir beide Vortrige zur
Kenntnis genommen und sehen uns innerlich gendtigt, nun
auch von uns aus, um der sauberen Entscheidung willen, unsere
cigene Auffassung iiber Sterben und Tod mit derselben Ent-
schiedenheit und Prignanz zu formulieren und ans Licht her-
auszustellen.

1. Das anthroposophische Credo vertrat in Basel Dr. Otto
Frinkl-Lundborg; wir entnehmen dem Zeitungsreferat die
folgenden Feststellungen: Die Anthroposophie als Geisteswis-
senschaft will ein festes Wissen und nicht nur einen vagen
Glauben iiber das Schicksal des Menschen nach dem Tod ver-
mitteln. So wie der Schlaf im Tagesablauf des Menschenlebens
einen Unterbruch darstellt, so auch der Tod im Ganzen des
Menschenlebens. Im Schlaf trennen sich Bewusstsein und Seele
und Geist voriibergehend von der Materie, vom Leben des Men-
schen; im Tod bleibt der physische Leib des Menschen in der
Materie zuriick und verwest, aber der iitherische Leib, der
Astralleib, das Ich heben sich empor, und nun beginnt das
eigentliche Leben des Geistes, in das sich das bewusste Ich ein-
leben darf. Diese iiberlebende Ich-Wesenheit entwickelt sich
bis zu einem gewissen Hohepunkt, steigt dann aber wieder
langsam ab, bis sie wieder in einen neuen Astralleib eindringt.
Spiiter reinkarniert sich das geistize Prinzip in einem neuen
irdischen Leib. Es liegt in der Wesenheit des Ich, dass es sich
nicht auflésen kann, es ist und bleibt eine Wesenheit, eine
Existenz. Von dieser Wiederverkorperung aus ist auch das
Schicksal des Menschen zu verstehen. Wir selber haben uns
unser Schicksal in einem fritheren Leben geschaffen; es richtig
fihren und ordnen, das ist der gottliche Anteil am Schicksal.
Der Tod des Menschen vollendet ein Schicksal, mit ihm ist ein

Abschnitt abgeschlossen. Aber dieser Abschluss ist, wie schon
gesagt, nur ein Unterbruch im Schicksalsverlauf der Mensch-
heit, so wie der Schlaf ein kurzer Unterbruch im individuellen
Lebensablauf ist.

2. Das christliche Credo vertrat Pfarrer Theophil Schubert
(Riehen) ; auch iiber seinen Vortrag hat die Presse ziemlich
ausfiihrlich berichtet: Bibel und Glauben sehen den Tod im
innigen Zusammenhang mit Gottes Tun. Der Herr ruft den
Menschen zur Verantwortung. Der Mensch lebt in Gottesferne,
in Siinde, Sonderung und Schuldverhaftung. Das Neue Testa-
men aber verbindet das Ewige Leben mit Christus; er ist unser
Leben, aus dem die Liebe zum andern Menschen erwachsen
muss. Wir sind aus dem Tod ins Leben hiniibergegangen, weil
wir die Briider lieben. Durch die Taufe treten wir in Lebens-
verbindung mit dem Herrn. Die Lebensgemeinschaft mit Chri-
stus befreit vom Tod. Er, Christus, ist fiir uns alle gestorben,
damit die, welche leben, nicht mehr fiir sich selbst leben, son-
dern dem, der fiir sie gestorben und auferweckt worden ist. Die
Vollendung allerdings steht noch aus; aber der Heilige Geist ist
unablissig am Werk. Gott ist ein Gott der Lebendigen; seine
Treue steht fest; er hat uns nicht bestimmt fiir das Zornge-
richt, sondern zur Erwerbung des Heils durch unseren Herrn
Jesus Christus. Die Gemeinschaft mit Christus ist unzerstérbar.
Christus ist gestorben der Siinden wegen, als der Gerechte fiir
Ungerechte, damit er uns Gott zufiihre. Jubelnd darf der Christ
festhalten: Der Tod ist verschlungen in den Sieg, Gott aber
sei Dank, der uns den Sieg gibt durch unseren Herrn Jesus
Christus.

3. Beide Auffassungen, die anthroposophische sowohl wie die
christliche, sind dem miindigen Menschen von heute véllig und
durchaus unannehmbar. Wir rechten und hadern aber heute
nicht mit ihnen, denn Zeit und Raum reichen jetzt zu einer ins
Einzelne gehenden Auseinandersetzung nicht aus. Wir iiberlas-
sen ihnen ihr Credo und begniigen uns damit, ihnen unser
eigenes Credo gegeniiberzustellen. Dieses unser Credo stiitzt
sich ausschliesslich auf die Einsichten in das reale Geschehen,
wie sie die Wissenschaft und die realistische Philosophie in
miihseligen Abkldrungsprozessen herausgearbeitet haben.

Das anthroposophische sowohl wie das christliche Credo hal-
ten unentwegt fest an der eigenen und selbstindigen Wesen-
heit, an der realen Existenz der Seele und des Bewusstseins.
Darum halten sie sich fiir berechtigt, im Sterben und Tod diese
eigenstiindige Seelenkraft vom zerfallenden Kérper abzuldsen
und eine eigene Existenz, auch ohne Bindung an den Kérper,
weiterzufiihren, sei es auf den Heilswegen der Anthroposophie
oder des Christenglaubens. '

chen...», «<Man zahlt fiir die Beichte, fiir die Messe, fiir die Sakra-
mente, fiir den Ablass, fiir den Fiirgang (Einsegnung einer Wach-
nerin in der Kirche), fiir den Segen, fiir das Begribnis, fiir die
Einsegnung der Leiche und fiir die Gebete .. .», hat auch Johannes
Ude in unseren Tagen fiir eine begriindete Reform der Kirche,
ihrer Einrichtungen und Riten in Wort und Schrift gekimpft. Er
hat auch in der ihm eigenen temperamentvollen Sprache zu welt-
anschaulichen und politischen Fragen als aufgeschlossener, seiner
Verantwortung als Seelsorger bewusster Priester Stellung genom-
men und gehorte zu den konsequentesten Verfechtern der allge-
meinen und totalen Abriistung. Ebenso war er unermiidlich fiir den
Friedensgedanken schon wihrend des Ersten Weltkrieges titig und
wurde wegen seines mutigen Eintretens fiir die wegen Kriegsver-
Wweigerung Verfolgten streng bestraft. Aber auch nach dem Zweiten
Weltkricg war es ihm klar, dass trotz der vielen Millionen Opfer
an Menschenleben die Zeit der Bekimpfung von Krieg und Mili-
tarismus keineswegs voriiber ist, dass vielmehr durch eine Wieder-
wfriistung und durch die Produktion nuklearer Waffen die Welt
in eine neue Katastrophe noch furchtbareren Ausmasses geraten
kénne,

In Oesterreich, in der Schweiz und in Deutschland trat Johannes

Ude mit einer leidenschaftlichen Beredsamkeit fiir die Sache des
Friedens ein, ohne Riicksicht darauf, dass ihm diese im Dienste
der Menschlichkeit geiibte Propaganda den Hass und die Verfol-
gung der Verteidiger des Kalten Krieges eintrug.

Kein Geringerer als Albert Schweitzer, der im Januar dieses
Jahres seinen 90. Geburtstag feierte, war es, der ihn 1956 fiir den
Friedensnobelpreis vorschlug.

Dieser Freidenker auf einem theologischen Lehrstuhl und nach
seiner Suspendierung vom akademischen Lehramt auf der Kanzel
einer kleinen Dorfkirche war zeit seines Lebens Verfolgungen
durch weltliche und kirchliche Stellen ausgesetzt, da er durch seine
freimiitige Sprache und sein Eintreten fiir Frieden, fiir Abriistung,
fiir Oesterreichs Neutralitit und gegen die Wiederaufriistung der
Bundesrepublik eine kompakte Majoritiit gegen sich hatte, die ihn,
auf den die Verse des romischen Dichters Horaz so trefflich passen
«Si fractus illabatur orbis, impavidum ferient ruinae» = wenn die
Welt in Triimmer fillt, den Furchtlosen werden die Ruinen treffen,
nicht nur gesellschaftlich und dienstlich durch Vertreibung aus
dem akademischen Lehramt kaltstellte, sondern auch, was ihn noch
hiirter traf, mit Hohn und Spott verfolgte.

Friedrich Tramer

65



Diesen beiden Glaubenssiitzen gegeniiber vertreten wir, zu-
sammen mit den Befunden der Medizin und der wissenschaft-
lichen Anthropologie, zusammen auch mit Ueberlegungen und
Entscheidungen der realistischen Philosophie, die Ucberzeu-
gung, dass weder Bewusstsein, noch Seele, noch Geist iiber eine
cigene real gemeinte Existenz verfiigen. Alle drei sind sie Funk-
tionen des Zentralnervensystems des Menschen. Mit Nachdruck
muss hier der Begriff der Funktion und des Funktionalismus
herausgestellt werden; mit dem Begriff der Funktion ist impli-
zite die Tatsache gegeben, dass mit dem Ableben des Organis-
mus auch das Organ selbst und damit auch dessen Funktion
zum Stillstand kommen, genau so wie alle andern Funktionen,
die Atmung, der Blutkreislauf, der Stoffwechsel usw. mit dem
Tod des Organismus zum Stillstand kommen. Wenn da noch
von Funktion gesprochen werden kann, dann kann nur noch
vom chemischen Abbau der organisierten Materie und von de-
ren Ueberfithrung in die anorganische Materie gesprochen
werden. Mit Recht halten auch realistische Philosophen wie
Nicolai Hartmann u. a. daran fest, dass trotz alledem eine Art
objektiver und objektivierter Geist in den Werken der Wissen-
schaft, der Kunst und der Kultur das sterbende Subjekt iiber-
leben — sie iiberleben aber nicht die Menschheit selbst. Ge-
lingt es einmal einer natiirlichen oder technischen Katastrophe,
die Menschheit radikal und bis zum letzten Menschen auszu-
rotten, so sterben mit der Gesamtmenschheit auch alle kul-
turell-geistigen Leistungen. Mit der Einsicht in die Konse-
quenzen des Funktionalismus fallen selbstverstindlich alle die
anthroposophischen und christlichen Aussagen iiber die Schick-
sale der postmortalen Seele aus allen realen Moglichkeiten her-
aus, Sie haben ihren menschlichen Wert, gewiss, aber nur als
fiktive Trostungen und Ermutigungen fiir den religis gldubi-
gen Menschen; der miindige Mensch aber bedarf dieses Trostes
und dieser Ermutigung gar nicht mehr; er zieht es vor, der
Wahrheit in ihr kaltes, aber klares Auge zu sehen und auf den
Glauben an eine Weiterexistenz der bewussten Seele iiher den
Tod hinaus restlos zu verzichten. Sind wir vor der Geburt ohne
bewusste Existenz gewesen, so werden wir eben nach dem Tode
in jene Bewusstlosigkeit und Existenzlosigkeit zuriickkehren.
Wer sich je einmal von der Grésse und von der Erhabenheit
dieser Wahrheit hat durchdringen lassen, der kehrt zu den
imaginidren Trostungen eines menschlich-schwachen Wunsch-
denkens nicht mehr zuriick.

Der Anthroposoph und der Christ sind unverbesserliche
Subjektivisten. Beide sind sich darin einig, dass ihren vollig
subjektiven Wiinschen und Glaubensformen vor allem realen
Geschehen der Vorrang gebiihre. Sie sagen sich: Ich wiinsche
und will eine Fortdauer meiner bewussten Ichwesenheit iiber
den Tod hinaus, denn nur so kann ich meinem Leben einen
Sinn geben. Weil ich die Fortdauer meiner Existenz und weil
ich meine Sinnerfiillung wiinsche, so hat sich die Realitit nach
diesen meinen Wiinschen zu richten; weil ich das so wiinsche
und will, muss es auch so sein, muss es real so geschehen.

Zu derartigen Eigenmichtigkeiten und Subjektivismen steht
unsere Ueberzeugung im schiirfsten Gegensatz; auch wir emp-
finden vielleicht gelegentlich den Wunsch, unser bewusstes
Ich iiber den Tod hinaus erhalten zu sehen; aber wir wissen
genau, dass die Realitiit, dass das reale Geschehen sich nicht
nach unseren Wiinschen richtet; darum fragen wir allererst
nach den realen Geschehensmoglichkeiten; da diese Gesche-
hensméglichkeiten nach unserem Tod nicht mehr gegeben sind,
verzichten wir auf dieses nutzlose Wunschdenken; ruhig finden
wir uns ab mit der Lehre von der Funktion und vom Abbruch
des Seelen- und Geisteslebens nach dem Tod. Nach Sinnerfiil-
lung fragen wir nur noch im Rahmen des realen Geschehens
und bescheiden uns mit den hier gegebenen Moglichkeiten.

Den Satz, den wir zu Beginn unserer Untersuchung von
Fichte itbernommen und leicht modifiziert haben, diirfen wir

66

nun, als Abschluss unserer Untersuchung, wieder niher an
Fichte heranriicken, diirfen ihn vertiefen und nun so formulie.
ren: Sage mir, wie du iiber Sterben und Tod denkst, und ich
sage dir, was fiir ein Mensch du bist! Omikron

Buchbesprechung

Hunke Sigrid, «Das Reich ist tot — Es lebe Europa». Hans-Pfeif-
fer-Verlag, Hannover. 192 Seiten.

Man spiirt es gleich: die Verfasserin ist eine Historikerin. Sie
dringt in die Zukunft vor, aber sie holt das Material, mit dem sie
dem Europa der kommenden Zeit den Weg ebnen will, aus der Ver-
gangenheit. Sie zieht sogar eine Parallele zwischen dem Werden
des «Reichs» vor tausend Jahren und dem, was kommen soll. Da-
mals war es das ritterliche Ethos, das den Ansturm der Barbarei
von Osten her aufzuhalten und, zuerst im Frieden mit dem pipstli-
chen Rom, spiter im Kampf mit ihm, das Reich aufzubauen ver-
mochte. Und heute miisste es wieder eine «ritterliche», das heisst
menschlich edle, iibernationale Gesinnung sein, die eine neue Ein-
heit, nicht mehr ein Reich, sondern ein Europa, bilden kénnte. Da-
bei sollen die Grenzen nicht niedergelegt, die nationalen Unter-
schiede nicht nivelliert werden, aber anstatt einander feindlich ge-
geniiberzustehen, solle man sich gegenseitig verstehen und achten.
Als Beispiel einer solchen Moglichkeit schwebt der Verfasserin die
Schweiz vor, die sich trotz den vielen Verschiedenheiten zwischen
den einzelnen Volksteilen durch Jahrhunderte erhalten hat. Die
grosse Gefahr fiir Europa sieht sie vom Osten her kommen wie vor
1000 Jahren; damals waren es die Hunnen, heute ist es der Bolsche-
wismus. Aus dieser Auffassung heraus versteht man ihren Ruf nach
neuen Glaubensiiberzeugungen, stirkeren religiosen Bindungen und
den Aufruf an die christlichen Kirchen, sich endlich zu einer ge-
genseitigen Toleranz durchzuringen, «um mit anderen Glaubens-
iiberzeugungen gemeinsam als religioses Weltgewissen gegen die
areligiosen Miichte der Zerstérung aller menschlichen Gemeinschaft
und Wiirde zu kdmpfen».

Bei aller Anerkennung der ernsthaften Besorgtheit der Verfas-
serin um die Zukunft Europas muss hier doch entgegnet werden,
dass die Geschichte der christlichen Kirche, im besonderen die der
alleinseligmachenden katholischen, kaum zu der Hoffnung berech-
tigt, die grosse Friedensaktion iiber alle Gegensiitze hinaus knnte
von dieser Seite her kommen. Einer falschen Einschitzung der Tat-
sachen entspringen auch folgende Worte: «Europa wird als ,Europa’
bestehen nur, wenn es nicht allein in seinen Staatsminnern und
Parlamenten, sondern ebenso in seinen Vélkern und in seinen Ein-
zelmenschen bereit ist, iiber den Zaun der eigenen nationalen und
persénlichen Sphiire hinauszusteigen» usw. Denn in Tat und Wahr-
heit ist der Wille zum friedlichen Nebeneinander und Miteinander
gerade «unten», bei den Einzelmenschen, vorhanden, wihrend es
oben, bei den Fiihrenden, bestindig gefihrlich wetterleuchtet. Hier
wire die Mahnung zum verstindnisvollen, unvoreingenommenen

Blick iiber den Zaun angebracht. E. Br.

Fischer Erwin: «Zur Verfassungswidrigkeit des Niedersachsen-
Konlkordats». Hans-Pfeiffer-Verlag, Hannover.

Das zwei Bogen starke Heft enthiilt cinen Vortrag, dessen Inhalt
im Titel umschrieben ist. Es lohnt sich aber auch ausserhalb des
engeren Interessckreises. es zu lesen; denn die Argumentation geht
von allgemein giiltigen grundsitzlichen Betrachtungen zum Einzel-
fall iiber und kann auch andernorts von Bedeutung sein oder be-
deutungsvoll werden. Ein einziges Beispiel als Beleg: «Die(se) Re-
ligonsfreiheit ist selbstverstindlich nur gesichert, wenn ihr eine
Verhiltnisordnung von Staat und Kirche entspricht, die eine grund-
sitzliche Trennung von Staat und Kirche darstellt.» Zur Erhiirtung
dieser These fiihrt der Verfasser aus «Quellen zur Geschichte der
Trennung von Staat und Kirche» des Schweizer Staatsrechtlers
Prof. Giacometti folgende Stelle an: «Durch die Anerkennung der
Religionsfreiheit im modernen Staat, anders ausgedriickt durch die
Entstehung des konfessionell neutralen Staates sind niimlich die
Voraussetzungen einer Verbindung von Staat und Kirche dahinge-



	Sag mir, wie du über Sterben und Tod denkst...!

