Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 8

Artikel: Johannes Ude - Ein Freidenker im Priestergewand
Autor: Tramer, Friedrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411320

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Fine klare und mutige Lésung

Wie sich die Seele, wie sich der Geist des Menschen oder wie
sich beide zusammen als Geistseele zum Leib des Menschen ver-
halten — diese Frage ist uralt und begleitet als eigenartig er-
regendes und lebhaft diskutiertes Thema die Geistesgeschichte
ler Menschheit bis hinauf in unsere Tage. Sind Seele und Geist
gundstindig eigene Substanzen oder Wesenheiten, die dem
Leib eigentlich fremd sind, die von aussen her in den Leib her-
eingebracht werden und sich beim Tod des Leibes von diesem
wieder trennen — oder sind Seele und Geist Funktionen des
lebenden Leibes, des lebenden Zentralnervensystems, die mit
lem Tod des Leibes als Funktionen aufgehoben werden? Das
sind die beiden scharf formulierten Fragen, und im Raum zwi-
schen diesen beiden Polen bewegen sich alle die Fragen und
Diskussionen zu diesem Thema. Wir werden uns hiiten, uns
heute in diesem Labyrinth von Fragen und Lésungsméglich-
keiten zu verlieren. Es liegen aber heute in diesem Raum neue
Einsichten vor, die zu neuen Wendungen und zu neuen Ent-
sheidungen nitigen — von denen wollen wir hier kurz be-
richten.

Um diese neuen Einsichten besser zu verstehen, miissen wir
risch die bisher am stiirksten vertretenen und am weitesten ent-
vickelten Losungsversuche uns wieder einmal ins Gedichtnis
arriickrufen :

L. Die dogmatisch-christliche Losung: Seele und Geist kom-
men wie bei Plato aus einer anderen Welt, sie verbinden sich
mr voriibergehend mit dem lebendigen Leib des Menschen.
Als wesentlich eigene Substanz kann der Geist im Pfingstwun-
ler iiber die Képfe der Apostel ausgegossen werden, kann als
dritte Hypothese in der Trinitiit neben Gottvater und Gottsohn
ils Heiliger Geist eine eigene wirksame Existenz fithren. Als
wesentlich eigene Substanz iiberdauert sie auch das Leben des
Leibes, trennt sich im Tode vom Menschen und bleibt un-
terblich.

2. Ein grosser Teil der Universititsphilosophie will in der
lualistischen Trennung nicht so weit gehen wie Plato, wie der
Christenglaube oder wie Descartes. Aber immerhin — Geist
ud Seele liegen hier dem Leib und auch der Erkenntnis vor-
ws, Verstand und Vernunft schreiben bei Kant der Natur als
diner Welt blosser Erscheinungen die Gesetze vor, nach denen
sich diese Welt zu richten hat. Geist und Seele sind hier iiberall
tas Primiire, das Tragende, das Wesentliche. Die reale Welt der
Erfahrung muss sich mit dem zweiten Rang begniigen; sie wird
vom menschlichen Subjekt getragen oder sogar, wie bei Fichte,
vom menschlichen Subjekt geschaffen.

Diese philosophisch-idealistische Lehre will nicht mit der
christlichen Losung gleichgesetzt werden; mit ihrem versteckten
Dualismus leistet sie aber doch der christlichen Seelenlehre
allerlei Handlangerdienste.

3. Hier haben wir die radikale Umkehrung der ersten beiden
Losungen. Das Primire, das Tragende, das Wesentliche ist hier
die Realitit. und damit auch der Leib des Menschen. Hier
schafft weder ein Gott noch ein Geist Seele und Geist, sondern
umgekehrt — die Realitét schafft im Entwicklungsprozess den
Leib des Menschen, und dieser Leib schafft sich nachher durch
sein Zentralnervensystem Geist und Seele. Hier wird jeder Sub-
stanzbegriff fiir die Geistseele entschieden abgelehnt und er-
setzt durch die Aktualititstheorie. Hier ist die Geistseele ein
fliessendes Geschehen, ein Prozess, eine Funktion des lebendi-
gen Zentralnervensystems und hort, wie alle anderen Funktio-
nen auch, mit dem Ableben des Leibes auf. Hier gibt es sicher
fiir die Seele kein Fortleben nach dem Tode; fiir den Geist ein
Fortleben nur insofern, als er in seinen festgelegten und wahr-
heitsgetreuen Werken in der menschlichen Wissenschaft aufbe-
wahrt bleibt, solange, als Menschen da sind und auf diese Werke
Wert legen.

Unser Leser hat die notigen Schliisse schon gezogen — die
dritte Losung ist nicht nur die Losung der Medizin, der Natur-
wissenschaft, der Wissenschaft und der realistischen Philoso-
phie, sie ist auch die Losung der uns eigenen Weltanschauung.
Im harten Abwehrkampf stirkt sie heute zusehends ihre Posi-
tionen und setzt sich langsam, aber unaufhaltsam gegen die
beiden ersten Losungsversuche durch. Es ist unmdglich, hier in
eingehender literarischer Dokumentation diesen Vormarsch zu
belegen — in der Form eines sehr konzentrierten Zeitungs-
artikels versucht das Prof. Dr. Michael Landmann, Ordinarius
der Philosophie an der Freien Universitit Berlin («<Mensch und
Welt») in der Sonntagsbeilage vom 6. Juni 1965 der «Basler
Nachrichten»).

Im Rahmen und Raum dieser dritten, der realistischen Lo-
sung finden wir denn auch den Aufsatz, den wir im Titel als
eine klare und mutige Losung angesprochen haben. Es ist der
Aufsatz «Das Leib-Seele-Problem» von Prof. Dr. Friedrich
Schneider, Ordinarius fiir Philosophie an der Universitit Bonn
(in dem vom Szczesny-Verlag herausgegebenen Band «Club
Voltaire II», Seite 196 ff).

Gleich zu Beginn setzt sich der griindlich belesene Autor mit
der alten, neuen und neuesten Literatur zum Leib-Seele-Pro-
blem auseinander und breitet damit vor dem Auge des Lesers
das ganze Panorama dieser recht schwierigen Problematik weit
aus. Mit Recht macht er aufmerksam auf den verfiihrerischen

lohannes Ude —
Ein Freidenker im Priestergewand

Die freigeistizge Gesinnung und das Freidenkertum eines Men-
‘then offenbaren sich nicht allein in theoretischen Auseinander-
®lzungen iiber freigeistige Probleme und in Abhandlungen, die
lbslraktc, vom Denken, Handeln und Kimpfen um eine richtig
merkannte Ansicht losgeloste Fragen beleuchten, eine freigeistige
Haltung und Ueberzeugung dokumentiert sich am deutlichsten in
dlfl' Tat, im personlichen Auftreten gegen eine «kompakte Majori-
iy, wie sie beispielsweise die Gegner des Arztes Dr. Stockmann in
dm bekannten Ibsenschen Schauspiel «Ein Volksfeind» verkor-
Pf"‘~ Die ganze Stadt mit allen ihren Honoratioren, ja selbst der
tigene Bruder stellt sich aus Opportunitiitsgriinden gegenDr. Stock-
mflnn. der in einer geharnischten Denkschrift auf das bakterien-
halli‘e’e «Heilwasser», das er selbst chemisch untersucht hat, hin-
“eist und sanitire Massnahmen zur Verhiitung einer Epidemie ver-
gt. Da aber dieses Vorhaben des Arztes den Kurbetrieb beeiun-
Uichtigen und den Kurort wirtschaftlich zugrunde richten konnte,

wollen die Aktiondre der Heilbdder, die Kur- und die Stadtver-
waltung die Sache totschweigen ... In diesem jetzt um eine Wahr-
heit, die aber den Nutzniessern des Kurbetriebs unangenehm ist,
entbrennenden Kampf wird der von der gerechten Sache iiber-
zeugte Arzt zu einem Ankliger der Borniertheit der «kompakten
Majoritit», die nur ihren personlichen Vorteil im Auge hat und die
Gesundheit, ja das Leben der eigenen Mitbiirger und der Kurgiste
aufs Spiel setzt...

Ein solcher Mirtyrer seiner Ueberzeugung war auch der bekann-
te Arzt Carl Ludwig Schleich (1859—1922), der als erster die Lo-
kalanisthesie bei Operationen erfolgreich anwendete, withrend bis-
her die Narkose durch Chloroform oder ein anderes Narkotikum er-
folgte. Welche Demiitigungen, welche Zuriicksetzung und unbe-
griindete medizinische Zurechtweisungen er iiber sich hatte erge-
hen lassen miissen, bis die von ihm entdeckte Heilmethode ihre
Anerkennung gefunden hat, hat dieser grosse Chirurg in seinem
einzigartigen Buche, in seiner Lebensbeichte. die er «Besonnte
Vergangenheit/Lebenserinnerungen (1859—1919)» nannte, ausfiihr-
lich dargestellt. Er wurde als ein Aussenseiter der Chirurgie «zum
Tempel hinausgejagt», obgleich ihn ein einfacher Arzt in Worms.
Dr. Karl Briegleb, in einer flammenden Broschiire als den «Galilii

63



Einfluss der Sprache, die iiberall fiir das seelisch-geistige Ge-
schehen, also fiir einen rein verbalen Vorgang, sofort ein arti-
kuliertes Substantiv (die Seele, der Geist, anima, animus,
Psyche usw.) zur Verfiigung stellt und damit dem Irrtum der
Hypostasierung Vorschub leistet, dass hinter dem Substantiv
als Wort auch ein gegenstindlich-eigenstindiges Einzelwesen
stehe, weil ja auch hinter den anderen Substantiven wie Tisch,
Stuhl, Haus usw. meist ein dinglich-eigenstindiges Einzelwesen
steht. Ebenso eindringlich geht der Autor dem Einfluss der Re-
ligion und des Volksglaubens auf die Fassung des Seelenbe-
griffes nach und beriicksichtigt dabei auch die neuesten Ein-
sichten der Kybernetik.

Als negativen Ertrag der wertvollen Untersuchung halten wir
fest:

1. Das einseitig eingleisig-lokalistische Denken, das die Seele
einfach als die Summe von zerebral streng lokalisierten und
eingleisig festgelegten Auswirkungen ansieht, die Atomisierung
also des Seelenlebens, ldsst sich nicht mehr halten.

2. Die materialistische Lésung, die v6llige Identifikation also
von Seele und Materie, muss zuriickgewiesen werden. Das Seeli-
sche ist nicht selbst Materie, die qualitativen Unterschiede sind
zu gross. Damit aber ist nicht gesagt, dass das Seelische eine
eigenstindige, vom Leib unabhingige Wesenheit wire. Als
Funktion oder als Eigenschaft ist das Seelische unlésbar ge-
bunden an das leibliche Geschehen und kann ohne diese onti-
sche Voraussetzung nicht bestehen.

3. Der Versuch der radikalen Behavioristen (= Verhaltens-
forscher), das Seelische als Tatsiichlichkeit, als tatsiichliches
Geschehen, als Gegebenheit iiberhaupt zu streichen, muss auf-
gegeben werden; er wird den Méglichkeiten des Zentralnerven-
systems nicht gerecht.

Als positiver Ertrag ergibt sich, nach den vorsichtig gefassten
Formulierungen unseres Autors, das Folgende:

«Ist das Seelische nur als Eigenschaft des Leibes zu begrei-
fen, so entfillt die Rede von dem Seelischen, dem Geistigen als
eigener Wirklichkeitssphire (gegeniiber dem Leibe), die nicht
nur eine Quasi-Welt beherbergt, sondern der dann noch oben-
drein ein Zugang zu hoheren Welten/Werten offenstehen sollte
(so im Anschluss an die Psychologie eine Geistphilosophie und
Theologie). Das Wissen geht zuriick vom Konstituieren im Be-
wusstsein auf die Funktion des Abspiegelns, wie der neuere
Materialismus eindeutig feststellte gegeniiber dem Agnostizis-
mus und der Erkenntnistheorie, die Bewusstseinsgebilde kon-
struierte.» (p. 220.)

Sprache, Religion und andere Kulturfaktoren haben einen
Riss, haben gleichzeitig einen werthaften Unterschied, ja einen

Gegensatz zwischen Leib und Geistseele geschaffen, «mit dem
die Philosophie etwa 2000 Jahre im Anschluss an die Theologi
in den Idealismus hinein laborierte. Faktum ist aber nur der
qualitative Unterschied von Materie und Wissen/Bewusstsein,

Dabei entfillt jedes axiologische (= werthafte . O.) Moment:
Erkenntnistheoretische und praktische Wertungen liegen aus
einander. Trotz der Wesensverschiedenheit ergibt sich das Wis
sen aus den vermittelnden Wirkensverhiltnissen zusammenhin-
gender Korper. Es ist mithin Eigenschaft des lebendigen Lei
bes. Dieser ist das Primire . .. Diese Erkenntnis vom Seelischen
wahrt die Einheit des Menschen; sie bewahrt die materielle
Welt vor jedem introjizierten Dualismus, der zumindest zu
einer Metaphysik zweier Substanzen (einer korperlichen und
geistigen) fiihrt. Sie fiihrt zur richtigen Einschitzung des Ver
hiltnisses des Materiellen und Ideellen in der Gesellschaft und
Geschichte. Sie bewahrt die Erkenntnistheorie vor einem Ueber.
gewicht der Seele, des Bewusstseins, des Geistes und fasst das
Wissen als Abspiegeln . .. Fiir die Philosophie erledigt sich mit
der besonderen Seinsgriosse, dem besonderen Wirklichkeitshe
reich Seele, Geist, sowohl die Problematik eines objektiven als
auch gar eines absoluten Geistes. Der Materialismus kann nicht
auf die anthropologische Ebene beschriinkt bleiben. Er gilt
auch fiir die Geschichts- und Gesellschaftswissenschaft. .. Die
se Ergebnisse sind durch die Entwicklung der Physiologie und
Medizin (um nur diese beiden zu nennen) zwingend gewordens

Hinter diesen vorsichtigen und gelehrten Formulierungen
steht aber doch der klare und mutige Entscheid: Seele und
Geist sind, trotz aller qualitativen Unterschiede zur Materie, als
Eigenschaften, als Méglichkeiten und als Funktionen doch s
eng, so unléshar an die Materie, an den lebenden Leib und an
dessen Zentralnervensystem gebunden, dass alles christliche
Gerede von einem Heiligen Geist als der dritten Hypostase der
Trinitit, dass alle christlichen Dogmen von einem Eingiessen
(Infusion!) des Geistes durch Gott in den Embryo und dass be
sonders auch das Gerede von einer Unsterblichkeit der Men
schenseele und von den Abenteuern der Seele im Jiingsten Ge
richt, im Fegfeuer, in der Holle oder im Paradies als vollig un
begriindet und phantastisch haltlos in sich zusammenbricht
Das ist fiir uns das Wesentliche. Omikron

Der Mensch hat dreierlei Wege, klug zu handeln: erstens durch
Nachdenken, das ist der edelste, zweitens durch Nachahmung,
das ist der leichteste, und drittens durch Erfahrung, das ist der
bitterste. Konfuziu

des 19. Jahrhunderts» gefeiert und seine medizinische Entdeckung
als eine Grosstat der drztlichen Wissenschaft verherrlicht hat.

Ein solcher Aussenseiter der Wissenschaft, in diesem Falle der
Theologie, ein freier Denker, der riickhaltlos seiner Ueberzeugung
Ausdruck verlieh, war der am 28. Februar 1872 in St. Kanzian in
Kirnten geborene und am 7. Juli 1965 im Alter von 93 Jahren ver-
storbene Universititsprofessor Dr. Johannes Ude, der, vierfacher
Doktor (der Philosophie, der Naturwissenschaften, der Theologie
und Dr. rer. polit.), von 1907—1934 an der Grazer Universitit
als Privatdozent, im Jahre 1905 den Lehrstuhl fiir spekulative Dog-
matik und seit 1910 als ausserordentlicher Professor den Lehrstuhl
fiir Psychologie und Ethik innehatte und seit seiner Vertreibung
von der Universitdt im Jahre 1934 im Seelsorgerdienst als einfa-
cher Pfarrer der kleinen Gemeinde Grundlsee titig war, also in
nichster Nihe von Goisern, wo vor 100 Jahren ein anderer grosser
Freigeist, Konrad Deubler, «der Philosoph in Lederhosen» als Gast-
wirt lebte und mit Ludwig Feuerbach im Briefwechsel stand.

Udes wissenschaftliche Titigkeit umspannte wichtige und weite
Gebiete des gesellschaftlichen Lebens. So schrieb er iiber «Freie
Liebe und Einehe», «Willst Du gesund sein?», «Die volkswirtschaft-
liche Bedeutung des Vegetarismus», «Eigentum, Kapitalismus und

64

Christentum», «Geld oder Gold». Ferner verfasste er eine «Ethik
«Leitfaden der natiirlich-verniinftigen Sittenlehre», ein Buch iiber
«Charakter und Charakterbildung» sowie zahlreiche Schriften, dit
sich mit dem Kampf gegen den Alkoholismus, mit der Prostitution,
den Geschlechtskrankheiten und ihrer Bekimpfung eingehend be
schiftigten.

Ude war Mitglied der internationalen Kommission zur Bekimp
fung des Alkoholismus und der Fédération abolit. int.

Es ist ein merkwiirdiger Zufall, dass Johannes Ude fast auf des
Tag genau 550 Jahre nach dem Mirtyrertod des Magisters Johanﬂff
Hus starb, der am 6. Juli 1415 in Konstanz am Bodensee wegen st
ner der katholischen Kirche unangenehmen Lehren auf dem Scher
terhaufen verbrannt wurde. Wie damals der grosse Reformaton
der heute von der katholischen Kirche rehabilitiert, ja vielleiC!l‘
sogar heilig gesprochen werden wird, hat 500 Jahre spiiter se/
Namensbruder die kirchlichen Lehren und Riten der heutigen Zei
anpassen wollen. Und wie Hus in seinen Predigten in der noch
heute bestehenden Bethlehemskapelle in Prag gegen die offensicht
lichen, von den Bischéfen tolerierten, Missstinde in der Klefiﬂfl
leidenschaftlich zu Felde zog: «Die Stiille auf den kirchlichen G,“'
tern sind prichtiger gebaut als die Adelsburgen oder auch die Kir



Sage mir, wie du iiber Sterben

und Tod denkst...!

Wir kennen des Philosophen kiithn zupackendes Wort: «Sage
mir, was fiir eine Philosophie du hast, und ich sage dir, was fiir
ein Mensch du bist!» Diesen kithnen Zugriff Fichtes wollen wir
behalten, wollen ihn aber auf ein anderes Gebiet verlagern, auf
die Frage nach Sterben und Tod, und nun den Satz so formulie-
ren: «Sage mir, wie du iiber Sterben und Tod denkst, und ich
sage dir, was fiir eine Philosophie du hast!»

Es hat sich nun eben mal so getroffen, dass in der ersten De-
zemberhiilfte 1964 die Vertreter zweier Weltanschauungen ihre
Auffassungen iiber Sterben und Tod in Vortrigen vor der
Oeffentlichkeit in aller Klarheit herausgestellt haben, ein Ver-
treter des anthroposophischen und ein Vertreter des christ-
lichen, Glaubens. Mit Interesse haben wir beide Vortrige zur
Kenntnis genommen und sehen uns innerlich gendtigt, nun
auch von uns aus, um der sauberen Entscheidung willen, unsere
cigene Auffassung iiber Sterben und Tod mit derselben Ent-
schiedenheit und Prignanz zu formulieren und ans Licht her-
auszustellen.

1. Das anthroposophische Credo vertrat in Basel Dr. Otto
Frinkl-Lundborg; wir entnehmen dem Zeitungsreferat die
folgenden Feststellungen: Die Anthroposophie als Geisteswis-
senschaft will ein festes Wissen und nicht nur einen vagen
Glauben iiber das Schicksal des Menschen nach dem Tod ver-
mitteln. So wie der Schlaf im Tagesablauf des Menschenlebens
einen Unterbruch darstellt, so auch der Tod im Ganzen des
Menschenlebens. Im Schlaf trennen sich Bewusstsein und Seele
und Geist voriibergehend von der Materie, vom Leben des Men-
schen; im Tod bleibt der physische Leib des Menschen in der
Materie zuriick und verwest, aber der iitherische Leib, der
Astralleib, das Ich heben sich empor, und nun beginnt das
eigentliche Leben des Geistes, in das sich das bewusste Ich ein-
leben darf. Diese iiberlebende Ich-Wesenheit entwickelt sich
bis zu einem gewissen Hohepunkt, steigt dann aber wieder
langsam ab, bis sie wieder in einen neuen Astralleib eindringt.
Spiiter reinkarniert sich das geistize Prinzip in einem neuen
irdischen Leib. Es liegt in der Wesenheit des Ich, dass es sich
nicht auflésen kann, es ist und bleibt eine Wesenheit, eine
Existenz. Von dieser Wiederverkorperung aus ist auch das
Schicksal des Menschen zu verstehen. Wir selber haben uns
unser Schicksal in einem fritheren Leben geschaffen; es richtig
fihren und ordnen, das ist der gottliche Anteil am Schicksal.
Der Tod des Menschen vollendet ein Schicksal, mit ihm ist ein

Abschnitt abgeschlossen. Aber dieser Abschluss ist, wie schon
gesagt, nur ein Unterbruch im Schicksalsverlauf der Mensch-
heit, so wie der Schlaf ein kurzer Unterbruch im individuellen
Lebensablauf ist.

2. Das christliche Credo vertrat Pfarrer Theophil Schubert
(Riehen) ; auch iiber seinen Vortrag hat die Presse ziemlich
ausfiihrlich berichtet: Bibel und Glauben sehen den Tod im
innigen Zusammenhang mit Gottes Tun. Der Herr ruft den
Menschen zur Verantwortung. Der Mensch lebt in Gottesferne,
in Siinde, Sonderung und Schuldverhaftung. Das Neue Testa-
men aber verbindet das Ewige Leben mit Christus; er ist unser
Leben, aus dem die Liebe zum andern Menschen erwachsen
muss. Wir sind aus dem Tod ins Leben hiniibergegangen, weil
wir die Briider lieben. Durch die Taufe treten wir in Lebens-
verbindung mit dem Herrn. Die Lebensgemeinschaft mit Chri-
stus befreit vom Tod. Er, Christus, ist fiir uns alle gestorben,
damit die, welche leben, nicht mehr fiir sich selbst leben, son-
dern dem, der fiir sie gestorben und auferweckt worden ist. Die
Vollendung allerdings steht noch aus; aber der Heilige Geist ist
unablissig am Werk. Gott ist ein Gott der Lebendigen; seine
Treue steht fest; er hat uns nicht bestimmt fiir das Zornge-
richt, sondern zur Erwerbung des Heils durch unseren Herrn
Jesus Christus. Die Gemeinschaft mit Christus ist unzerstérbar.
Christus ist gestorben der Siinden wegen, als der Gerechte fiir
Ungerechte, damit er uns Gott zufiihre. Jubelnd darf der Christ
festhalten: Der Tod ist verschlungen in den Sieg, Gott aber
sei Dank, der uns den Sieg gibt durch unseren Herrn Jesus
Christus.

3. Beide Auffassungen, die anthroposophische sowohl wie die
christliche, sind dem miindigen Menschen von heute véllig und
durchaus unannehmbar. Wir rechten und hadern aber heute
nicht mit ihnen, denn Zeit und Raum reichen jetzt zu einer ins
Einzelne gehenden Auseinandersetzung nicht aus. Wir iiberlas-
sen ihnen ihr Credo und begniigen uns damit, ihnen unser
eigenes Credo gegeniiberzustellen. Dieses unser Credo stiitzt
sich ausschliesslich auf die Einsichten in das reale Geschehen,
wie sie die Wissenschaft und die realistische Philosophie in
miihseligen Abkldrungsprozessen herausgearbeitet haben.

Das anthroposophische sowohl wie das christliche Credo hal-
ten unentwegt fest an der eigenen und selbstindigen Wesen-
heit, an der realen Existenz der Seele und des Bewusstseins.
Darum halten sie sich fiir berechtigt, im Sterben und Tod diese
eigenstiindige Seelenkraft vom zerfallenden Kérper abzuldsen
und eine eigene Existenz, auch ohne Bindung an den Kérper,
weiterzufiihren, sei es auf den Heilswegen der Anthroposophie
oder des Christenglaubens. '

chen...», «<Man zahlt fiir die Beichte, fiir die Messe, fiir die Sakra-
mente, fiir den Ablass, fiir den Fiirgang (Einsegnung einer Wach-
nerin in der Kirche), fiir den Segen, fiir das Begribnis, fiir die
Einsegnung der Leiche und fiir die Gebete .. .», hat auch Johannes
Ude in unseren Tagen fiir eine begriindete Reform der Kirche,
ihrer Einrichtungen und Riten in Wort und Schrift gekimpft. Er
hat auch in der ihm eigenen temperamentvollen Sprache zu welt-
anschaulichen und politischen Fragen als aufgeschlossener, seiner
Verantwortung als Seelsorger bewusster Priester Stellung genom-
men und gehorte zu den konsequentesten Verfechtern der allge-
meinen und totalen Abriistung. Ebenso war er unermiidlich fiir den
Friedensgedanken schon wihrend des Ersten Weltkrieges titig und
wurde wegen seines mutigen Eintretens fiir die wegen Kriegsver-
Wweigerung Verfolgten streng bestraft. Aber auch nach dem Zweiten
Weltkricg war es ihm klar, dass trotz der vielen Millionen Opfer
an Menschenleben die Zeit der Bekimpfung von Krieg und Mili-
tarismus keineswegs voriiber ist, dass vielmehr durch eine Wieder-
wfriistung und durch die Produktion nuklearer Waffen die Welt
in eine neue Katastrophe noch furchtbareren Ausmasses geraten
kénne,

In Oesterreich, in der Schweiz und in Deutschland trat Johannes

Ude mit einer leidenschaftlichen Beredsamkeit fiir die Sache des
Friedens ein, ohne Riicksicht darauf, dass ihm diese im Dienste
der Menschlichkeit geiibte Propaganda den Hass und die Verfol-
gung der Verteidiger des Kalten Krieges eintrug.

Kein Geringerer als Albert Schweitzer, der im Januar dieses
Jahres seinen 90. Geburtstag feierte, war es, der ihn 1956 fiir den
Friedensnobelpreis vorschlug.

Dieser Freidenker auf einem theologischen Lehrstuhl und nach
seiner Suspendierung vom akademischen Lehramt auf der Kanzel
einer kleinen Dorfkirche war zeit seines Lebens Verfolgungen
durch weltliche und kirchliche Stellen ausgesetzt, da er durch seine
freimiitige Sprache und sein Eintreten fiir Frieden, fiir Abriistung,
fiir Oesterreichs Neutralitit und gegen die Wiederaufriistung der
Bundesrepublik eine kompakte Majoritiit gegen sich hatte, die ihn,
auf den die Verse des romischen Dichters Horaz so trefflich passen
«Si fractus illabatur orbis, impavidum ferient ruinae» = wenn die
Welt in Triimmer fillt, den Furchtlosen werden die Ruinen treffen,
nicht nur gesellschaftlich und dienstlich durch Vertreibung aus
dem akademischen Lehramt kaltstellte, sondern auch, was ihn noch
hiirter traf, mit Hohn und Spott verfolgte.

Friedrich Tramer

65



	Johannes Ude - Ein Freidenker im Priestergewand

