
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 8

Artikel: Tua res agitur

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411318

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


der modernen Welt. Er ist aber auch aufrichtig genug zu sagen
— und wir danken ihm für diese Aufrichtigkeit — dass bei
ihm der Begriff des Dialogs in einem von der Kirche her sehr
eingeschränkten Geltungsraum eingeschlossen wird — denn der
Orden, so gut wie der Dialog, sind ja nur «Instrumente der
Kirche». Es handelt sich also bei diesem Dialog durchaus nicht um
eine offene und freie Aussprache, wie sie unter freien
Menschen und Philosophen üblich ist. Während des ganzen Dialogs
steht der Ordensmann im Dienste der Kirche, der kirchlichen
Apologetik, der confessio catholica, und er weiss genau, dass er
keinen Finger breit von dieser confessio abweichen darf. Er
kann daher seinem Gesprächspartner in dem, worauf es im
Letzten ankommt, keinen einzigen Schritt entgegenkommen.
Die Wahrheit, um die es im Letzten geht, die bringt der Jesuit
fix und fertig in die Diskussion mit herein — ist er als «Instrument

der Kirche» doch verpflichtet, Wahrheit nirgendwo
anzuerkennen als im katholischen Glauben. Für den katholischen
Gesprächspartner gibt es in einem solchen Dialog nur die eine
und einzige Möglichkeit — den andern von der Wahrheit der
katholischen Sache zu überzeugen und ilm, wenn immer möglich,

in den verlassenen Glaubenspferch wieder zurückzuholen.
Der Dialog wird ganz einfach zum Bekehrungsversuch. Nun,
das gab es ja früher auch schon, wenn auch mit etwas
drastischeren Druckmitteln — imd wir wissen genau, welchen
geistigen Mächten wir die Entschärfung dieser Bekehrungsversuche
zu verdanken haben, der Kirche und dem Jesuitenorden sicher
nicht.

Gewiss, auch ein derart eingeschränkter Dialog hat immer
noch seinen Wert; er gibt den beiden Partnern Gelegenheit,
ihre fundamentalen Positionen vor dem andern aufzubauen, die
eigenen Positionen ans Licht herauszustellen, die Positionen
des Partners im vollen Umfang kennenzulernen. Mehr leistet
ein solcher konfessionell gebundener Dialog nicht, und mehr
darf man von ihm wohl nicht verlangen. Man tut aher gut
daran, sich vorher zu vergewissern, was hier in diesem Spezialfall

unter Dialog verstanden wird, und wessen man sich zu
versehen hat, wenn man in einen solchen Dialog sich einlässt.

Der Ungläubige von heute, um einmal bei dieser katholischen

Terminologie zu bleiben, weiss es also: Er muss nunmehr
damit rechnen, von zwei Seiten her in einen Dialog einbezogen
und auf seinen Glauben hin getestet zu werden, einmal von
Wien, zum andern von Rom her. Er weiss jetzt aber auch, um
was es im Letzten bei diesen neuen Glaubensgesprächen gehen
wird — um einen Bekehrungsversuch. Nun kann er sich darauf
vorbereiten und einstellen. Omikron

Tua res agitur
Tua res agitur — der Anfang einer Mahnung des Horaz, die

übersetzt in ihrem ganzen Umfang lautet «Es geht um Deine
Sache, weim des Naclibarn Haus brennt», ist der Titel einer
ebenso eigenartigen wie bemerkenswerten Ausstellung, die im
Rahmen der Zürcher Festwochen im Zürcher Hebnhaus
stattgefunden hat. Dankenswerterweise hat Stadtpräsident Dr. Landolt

sich stark für das Zustandekommen dieser Ausstellung
eingesetzt und auch die der Stadt gehörenden Räumlichkeiten zur
Verfügung gestellt, obwohl die Idee dieser Ausstellung anfänglich

überall auf Skepsis stiess. Deim da wird nichts anderes
ausgestellt als — die Philosophie — und wir verstehen durchaus, dass

alle, die davon hörten, sich zunächst fragten, ob sich die
Philosophie nun wirklich als Ausstellungsobjekt eigne, ob ihre
Erkenntnisse nicht zu abstrakt seien, um sich dem Auge erfassbar
darstellen zu lassen. Nun, es ist gelungen, es ist sogar erstaunlich

gut gelungen. Die Gestalter dieser Ausstellung, ihr Initiant
Dr. Walter Robert Corti, dessen Name mit dem humanitären

Werk des Kinderdorfes in Trogen aufs engste verknüpft ist, Edi

Lanners als Architekt und Georg Almstädt als Grafiker, haben

es in der Tat zuwege gebracht, diesen so spröd erscheinenden
Stoff visuell zu verlebendigen. Und der Erfolg ist auch nicht

ausgebheben, acht Tage vor Schluss der AussteUung wurden

insgesamt über 11 000 Besucher registriert und etwa 70 Prozent

davon waren junge Menschen!

Die Ausstellung zeigt in grossen, geschickt montierten und mit

eindringlichen und zur Besinnung anregenden Texten zunächst

das Werden von Welt, Erde und Menschheit, zeigt, wie die
Anfänge des menschlichen Denkens und Schöpfens sich in
bewundernswerten künstlerischen und anderen Werken niederschlugen,

um dann uns einen «Philosophenfries» vorzuführen, in

zeitgenössischen oder späteren Abbildungen die Köpfe von 200

grossen Denkern der Menschheit, angefangen bei den Vorsokra-

tikern und bis in die Gegenwart führend. Bildreproduktionen
zeigen die Zeit, in die sie eingebettet waren und aus der heraus

wir das verstehen müssen, was heute unter unserer Erkenntnis-
stufe liegt. Doch erschüttern einzelne der aufgeführten
Aussprüche aus uralter Zeit durch ihre Aktualität. Bei den Vorso-

kratikern schon finden sich erste Keime emes Denkens, denen

die moderne dialektische Philosophie und die jüngsten Zweige

der Naturwissenschaften eine für Gegenwart und Zukunft der

Menschheit massgebliche Weiterführung gegeben liaben.
Sind in dieser langen Reihe Marx und jene Philosophen des

19. Jahrhunderts, denen die Philosophie nicht dazu diente, die

Welt zu erklären, sondern als Kraft, um sie zu verändern, nicht

allzu sehr ausgebreitet, so zeigt der zweite Teil der Ausstellung,
dass gerade dies doch auch das vornehmste Anliegen Dr. Cortis

und der von ihm angestrebten Akademie ist. Diese Aufgabe der

Philosoplüe wird nicht nur in Inschriften wörtlich proklamiert,
sondern ihre Dringlichkeit wird durch eine Schau deutlich
gemacht, die alle Wirrnis, alle Grösse, alles Leid und alle Gefahren

miserer Zeit erschütternd vorführt. Für seinen Plan einer

Akademie des freien Denkens, der wissenschaftlichen Forschung

und der Koordination des Forschens, für die in Uetikon bereits

ein Terrain gefunden ist, wirbt Dr. Corti in einem letzten Teil

dieser Ausstellung, und auch dazu können wir nur ja sagen.

Demi in einer Begleitschrift, welche in die Ausstellung
einführt, heisst es: «Die Akademie anerkennt als. Leitmaxime nur

die Wahrheit der Erkenntnis und als Methode nur das
rationale Argument. Sie hält sich der ständigen Ueberholbarkeit
ihrer Resultate offen.» Diese in einer grundsätzlichen Erkenntnis

niedergelegten Richtlinien, in denen auch von jedem
weltanschaulichen und politischen Programm Distanz genommen

wird, sind die Voraussetzungen jeglichen freien Denkens, das

sich nicht in religiöser oder anderer Dogmatik verkrampfen
und darin erstarren will. Weim diese geplante Akademie
gleichzeitig eine philosophische sein soll und nicht nur der Seins-,

sondern auch der Sinn- und Wertforschung dienen soll, grenzt

sie sich auch von jenem engen Spezialistentum ab, das ohne

eigentlich ethisches Ziel sich und (he Ergebnisse seiner
Forschungen von den Mächten der Welt zur Herstellung von
Wasserstoffbomben und anderen Vernichtungsmitteln missbrauchen

lässt. Die Akademie übernimmt vielmehr die Verpflichtung, ihre

Arbeit auch in den Dienst des Lebens und der Gegenwart zu

stellen und die Bewältigung zivilisatorischer, pädagogischer, fr
zialer und politischer Aufgaben zu fördern.

Wir liaben im Zusammenhang nüt der hochinteressanten
Zürcher Ausstellung von Dr. Cortis Akademie-Plänen Kenntnis
gegeben, weil sie auf einer geistigen Haltung beruhen, die der

unseren recht nahe kommt, wenn sie nicht sogar mit ihr
identifiziert werden kann. Und wenn in der Schweiz mutige uno'

weitschauende Menschen daran gehen, auf dem Boden strengster

Wissenschaftlichkeit ein solches Werk zu unternehmen,

dann geht das auch uns an. Nostra res agitur!
Walter GyssHng

62


	Tua res agitur

