Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 48 (1965)

Heft: 8

Artikel: Tua res agitur

Autor: Gyssling, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411318

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411318
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

der modernen Welt. Er ist aber auch aufrichtig genug zu sagen
— und wir danken ihm fiir diese Aufrichtigkeit —, dass bei
ihm der Begriff des Dialogs in einem von der Kirche her sehr
eingeschrinkten Geltungsraum eingeschlossen wird — denn der
Orden, so gut wie der Dialog, sind ja nur «Instrumente der Kir-
che». Es handelt sich also bei diesem Dialog durchaus nicht um
eine offene und freie Aussprache, wie sie unter freien Men-
schen und Philosophen iiblich ist. Wihrend des ganzen Dialogs

" steht der Ordensmann im Dienste der Kirche, der kirchlichen
Apologetik, der confessio catholica, und er weiss genau, dass er
keinen Finger breit von dieser confessio abweichen darf. Er
kann daher seinem Gesprichspartner in dem, worauf es im
Letzten ankommt, keinen einzigen Schritt entgegenkommen.
Die Wahrheit, um die es im Letzten geht, die bringt der Jesuit
fix und fertig in die Diskussion mit herein — ist er als «Instru-
ment der Kirche» doch verpflichtet, Wahrheit nirgendwo anzu-
erkennen als im katholischen Glauben. Fiir den katholischen
Gesprichspartner gibt es in einem solchen Dialog nur die eine
und einzige Moglichkeit — den andern von der Wahrheit der
katholischen Sache zu iiberzeugen und ihn, wenn immer mog-
lich, in den verlassenen Glaubenspferch wieder zuriickzuholen.
Der Dialog wird ganz einfach zum Bekehrungsversuch. Nun,
das gab es ja frither auch schon, wenn auch mit etwas drasti-
scheren Druckmitteln — und wir wissen genau, welchen gei-
stigen Méchten wir die Entschirfung dieser Bekehrungsversuche
zu verdanken haben, der Kirche und dem Jesuitenorden sicher
nicht.

Gewiss, auch ein derart eingeschrinkter Dialog hat immer
noch seinen Wert; er gibt den beiden Partnern Gelegenheit,
ihre fundamentalen Positionen vor dem andern aufzubauen, die
eigenen Positionen ans Licht herauszustellen, die Positionen
des Partners im vollen Umfang kennenzulernen. Mehr leistet
ein solcher konfessionell gebundener Dialog nicht, und mehr
darf man von ihm wohl nicht verlangen. Man tut aber gut
daran, sich vorher zu vergewissern, was hier in diesem Spezial-
fall unter Dialog verstanden wird, und wessen man sich zu
versehen hat, wenn man in einen solchen Dialog sich einlisst.

Der Ungliubige von heute, um einmal bei dieser katholi-
schen Terminologie zu bieiben, weiss es also: Er muss nunmehr
damit rechnen, von zwei Seiten her in einen Dialog einbezogen
und auf seinen Glauben hin getestet zu werden, einmal von
Wien, zum andern von Rom her. Er weiss jetzt aber auch, um
was es im Letzten bei diesen neuen Glaubensgesprichen gehen
wird — um einen Bekehrungsversuch. Nun kann er sich darauf
vorbereiten und einstellen. Omikron

Tua res agitur

Tua res agitur —, der Anfang einer Mahnung des Horaz, die
iibersetzt in ihrem ganzen Umfang lautet «Es geht um Deine
Sache, wenn des Nachbarn Haus brennty, ist der Titel einer
ebenso eigenartigen wie bemerkenswerten Ausstellung, die im
Rahmen der Ziircher Festwochen im Ziircher Helmhaus statt-
gefunden hat. Dankenswerterweise hat Stadtprisident Dr. Lan-
dolt sich stark fiir das Zustandekommen dieser Ausstellung ein-
gesetzt und auch die der Stadt gehdrenden Riumlichkeiten zur
Verfiigung gestellt, obwohl die Idee dieser Ausstellung anfing-
lich iiberall auf Skepsis stiess. Denn da wird nichts anderes aus-
gestellt als — die Philosophie — und wir verstehen durchaus, dass
alle, die davon horten, sich zunichst fragten, ob sich die Philo-
sophie nun wirklich al!s Ausstellungsobjekt eigne, ob ihre Er-
kenntnisse nicht zu abstrakt seien, um sich dem Auge erfassbar
darstellen zu lassen. Nun, es ist gelungen, es ist sogar erstaun-
lich gut gelungen. Die Gestalter dieser Ausstellung, ihr Initiant
Dr. Walter Robert Corti, dessen Name mit dem humanitiren

62

Werk des Kinderdorfes in Trogen aufs engste verkniipft ist, Edi
Lanners als Architekt und Georg Almstiidt als Grafiker, habey
es in der Tat zuwege gebracht, diesen so sprid erscheinenden
Stoff visuell zu verlebendigen. Und der Erfolg ist auch nicht
ausgeblieben, acht Tage vor Schluss der Ausstellung wurden
insgesamt iiber 11 000 Besucher registriert und etwa 70 Prozen
davon waren junge Menschen!

Die Ausstellung zeigt in grossen, geschickt montierten und mit
eindringlichen und zur Besinnung anregenden Texten zuniichs
das Werden von Welt, Erde und Menschheit, zeigt, wie die An
fange des menschlichen Denkens und Schépfens sich in bewun.
dernswerten kiinstlerischen und anderen Werken niederschlu-
gen, um dann uns einen «Philosophenfries» vorzufiihren, in
zeitgenossischen oder spiteren Abbildungen die Kopfe von 200
grossen Denkern der Menschheit, angefangen bei den Vorsokra
tikern und bis in die Gegenwart fithrend. Bildreproduktionen
zeigen die Zeit, in die sie eingebettet waren und aus der herau
wir das verstehen miissen, was heute unter unserer Erkenntnis
stufe liegt. Doch erschiittern einzelne der aufgefiihrten Aus
spriiche aus uralter Zeit durch ihre Aktualitiit. Bei den Vors:
kratikern schon finden sich erste Keime eines Denkens, denen
die moderne dialektische Philosophie und die jiingsten Zweig
der Naturwissenschaften eine fiir Gegenwart und Zukunft der
Menschheit massgebliche Weiterfithrung gegeben haben.

Sind in dieser langen Reihe Marx und jene Philosophen de
19. Jahrhunderts, denen die Philosophie nicht dazu diente, dic
Welt zu erkliiren, sondern als Kraft, um sie zu veriindern, nicht
allzu sehr ausgebreitet, so zeigt der zweite Teil der Ausstellung
dass gerade dies doch auch das vornehmste Anliegen Dr. Cortis
und der von ihm angestrebten Akademie ist. Diese Aufgabe der
Philosophie wird nicht nur in Inschriften wortlich proklamiert,
sondern ihre Dringlichkeit wird durch eine Schau deutlich ge
macht, die alle Wirrnis, alle Grisse, alles Leid und alle Gefah-
ren unserer Zeit erschiitternd vorfiihrt. Fiir seinen Plan einer
Akademie des freien Denkens, der wissenschaftlichen Forschung
und der Koordination des Forschens, fiir die in Uetikon bereits
ein Terrain gefunden ist, wirbt Dr. Corti in einem letzten Teil
dieser Ausstellung, und auch dazu konnen wir nur ja sagen
Denn in einer Begleitschrift, welche in die Ausstellung ein
fiihrt, heisst es: «Die Akademie anerkennt als Leitmaxime nur
die Wahrheit der Erkenntnis und als Methode nur das ratio
nale Argument. Sie hilt sich der stindigen Ueberholbarkei
ihrer Resultate offen.» Diese in einer grundsiitzlichen Erkennt
nis niedergelegten Richtlinien, in denen auch von jedem welt
anschaulichen und politischen Programm Distanz genommen
wird, sind die Voraussetzungen jeglichen freien Denkens, da
sich nicht in religioser oder anderer Dogmatik verkrampfen
und darin erstarren will. Wenn diese geplante Akademie gleicl
zeitig eine philosophische sein soll und nicht nur der Seins
sondern auch der Sinn- und Wertforschung dienen soll, gren!
sie sich auch von jenem engen Spezialistentum ab, das ohn¢
eigentlich ethisches Ziel sich und die Ergebnisse seiner For
schungen von den Michten der Welt zur Herstellung von Waz
serstoffbomben und anderen Vernichtungsmitteln misshrauches
lisst. Die Akademie itbernimmt vielmehr die Verpflichtung, ire
Arbeit auch in den Dienst des Lebens und der Gegenwart 2!
stellen und die Bewiltigung zivilisatorischer, pidagogischer, s
zialer und politischer Aufgaben zu fordern.

Wir haben im Zusammenhang mit der hochinteressanten Ziir
cher Ausstellung von Dr. Cortis Akademie-Plinen Kenntnis g
geben, weil sie auf einer geistigen Haltung beruhen, die der
unseren recht nahe kommt, wenn sie nicht sogar mit ihr ider
tifiziert werden kann. Und wenn in der Schweiz mutige un
weitschauende Menschen daran gehen, auf dem Boden streng
ster Wissenschaftlichkeit ein solches Werk zu unternehme®
dann geht das auch uns an. Nostra res agitur!

Walter Gyssling



	Tua res agitur

