
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 7

Artikel: Satz für Satz müsste man wiederlegen!

Autor: Omikron

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411315

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Darin wird festgestellt, dass heute auch im Jesuitenorden wie
in der ganzen katholischen Kirche überhaupt leidenschaftliche
Diskussionen zwischen Reformanhängern und Traditionalisten
stattfinden. Die Reformanhänger finden sich vornehmlich in
den Ordensprovinzen von Deutschland, Frankreich, Belgien
und in den USA, die Vorkämpfer des Althergebrachten in
Spanien und Italien. Papst Paul VI. hat schon zu Beginn der
Generalkongregation zu verstellen gegeben, dass seine Sympathien
in diesem Fall den Traditionalisten gehören. Insofern ist die
Wahl eines Spaniers als neuer General doch wohl recht
symptomatisch. Hocke kommt zur Feststellung, dass der Papst, der

vor dem Konzil gewissen Reformideen zuneigt, den Jesuitenorden

«in seiner militanten, unproblematischen, geradezu
militärischen Geschlossenheit» erhalten will. «Eines wird für den
Orden jedenfalls massgebend bleiben, das absolute Gehorsams-

prinzip». Wir zweifeln nicht daran und notieren im Vorbeigehen

auch die aufsehenerregende Feststellung Hockes, dass

der Jesuitenorden in den letzten 95 Jahren von 8000 auf 36 000

Mitglieder angewachsen ist, die Zahl seiner offiziell geführten
Anhänger also in dieser Zeitspanne verviereinlialbfacht hat.
Aber wir fragen uns, ob nicht gerade der Erfolg der
traditionalistischen Richtung im Jesuiten-Orden mit seiner absoluten
Gehorsamsverpfhchtung gegenüber einem auswärtigen
Staatsoberhaupt (das ist der Papst als Staatschef von Vatikanstadt)
ein Grund mehr ist, dass wir in der Schweiz auch bei unseren
traditionellen, gegenüber den Jesuiten von viel Weisheit und
Vorsicht zeugenden Verfassmigsbestimmungen bleiben und den
Schahneientönen von dem ganz anders gewordenen Orden
misstrauen. Walter Gyssling

Satz für Satz müsste man widerlegen
Am 9. April 1965 brachte das Literaturblatt der «Basler

Nachrichten» eine in der Substanz klare, eingehende und zuverlässige
Darstellung des Buches «Naturwissenschaft und Katholizismus.
Einheit und Widerspruch von Geist und Materie» aus dem
bekannten katholischen Walter-Verlag in Ölten. Dem uns
unbekannten Verfasser Paul Chauchard wissen und sagen wir Dank ;

er führt, von der katholischen Seite her, die Diskussion genau
an diejenigen Frontabschnitte, an denen sich die Gegensätzlichkeit

zu unseren eigenen weltanschaulichen Positionen in voller
Schärfe und Klarheit darbietet. Hier müssen wir dem Verfasser,

von unserer Seite her, mit Entschiedenheit entgegentreten
und aufzeigen, wo im einzelnen die Gegensätze liegen. Dem
Verfasser, der uns von der Einheit von Naturwissenschaft und
katholischer Dogmatik überzeugen will, müssen wir hier so
klar wie möglich imser «Nein», unser «Non possunms»
entgegenhalten und auch begründen. Salz um Satz müsste man sich
vornehmen, durchdenken und widerlegen; das ist natürlich
unmöglich, es gäbe just wieder ein neues Buch. Darum beschränken

wir uns hier auf die Diskussion der leitenden Grundgedanken;
auch diese führen uns schon ordentlich tief in die

Philosophie und besonders in die Seinslehre der heutigen Philosophie

hinein; ohne guten Willen und ohne etwas Anstrengung
von seiten unseres Lesers wird es da wohl nicht abgehen. Da
ist zunächst die Frage der Voraussetzungen:

Als überzeugter Katholik setzt Chauchard Ch.) die reale
Existenz und damit auch die reale Schöpfertätigkeit eines
christlich verstandenen Schöpfergottes voraus; er setzt voraus
die Schaffung der Welt durch diesen Gott; und er setzt voraus
die ewig gültige und unwandelbare Wahrheit der katholischen
Glaubensdogmatik; er meint: Dogmen drücken doch
unveränderlich, geoffenbarte Wahrheiten aus und formulieren diese
Wahrheiten in einem allgemein gültigen Glaubenssatz. Aber
offenbar wird es dem Verfasser bei eben dieser Unveränderhch-
keit der Dogmenwahrheit doch recht unbehaglich ¦— die Ge¬

gensätze zur gegenwärtigen Naturwissenschaft sind zu stossend,

zu beunruhigend. Darum versucht er doch wenigstens in der

Kosmologie und in der Entwicklungslehre eine Anpassung an

die Naturwissenschaft — und gerät damit natürlich sofort in

die schwersten Widersprüche zu seinen eigenen christlichen
Grundvoraussetzungen. Um die Widersprüche zur Naturwissenschaft

etwas abzuschwächen, muss er sich mit dem grossen

Hauptwiderspruch zu seinen eigenen Grundvoraussetzungen
abfinden — falls er diesen Hauptwiderspruch überhaupt merkt!

Auch der mündig gewordene Diesseitsmensch hat natürlich
seine Voraussetzungen. Von der philosophischen Seinslehre her

gesehen gibt es keine voraussetzungslose Wissenschaft. Und

welches ist denn nun diese Voraussetzung? Sie heisst: Es gibt
tatsächlich eine reale, in sich selbst und auf sich selbst
beruhende Welt. Sie ist weder von einem Gott noch von einem

philosophischen Subjekt geschaffen, im Gegenteil — aus sicli

selbst heraus hat diese Realität alles geschaffen, auch die
Lebewesen, auch den Menschen, auch Denken und Geist des

Menschen, auch die vielen Religionen mit ihren vielen Gottesbildern,

auch die Vorstellungen des Menschen von einer göttlich-
himmlischen Jenseitswelt und schliesslich auch die Wissenschaft.

Durch den Menschen hindurch hat sich die Realität
auch die Wissenscliaft geschaffen, und diese Wissenschaft gibt

uns die relativ zuverlässigste Kunde von der Eigenart und von

den Funktionen der Reahtät. Was wir in Wissenschaft und

Philosophie von dieser realen Welt und von ihrer natürlichen
Schöpferkraft wissen, das ist gewiss nicht alles; aber es ist
bereits so viel, dass wir von diesem eingeschränkten Wissen aus

die Wahrheitsansprüche der christlichen Dogmen heute schon

mit Sicherheit als unhaltbare Irrtümer erkennen. An diesem

bescheidenen Stand von Wissen halten wir fest trotz aller
idealistisch oder christlich gefärbten Erkenntnistheorie — denn

schliesslich sind auch alle Erkenntnistheorien Schöpfungen der

Realität und des Menschen und setzen den Bestand einer

schöpferisch-tätigen realen Welt bereits voraus. Trotz aller

unserer eigenen Vorbehalte — unser Entscheid zu unserem
Wissen um diese Realität stellt an Tiefe, an Kraft und Würde

keineswegs hinter dem Entscheid des Christen zu seiner Gotteswelt

zurück.
Diesen unseren weit hinaustragenden und grundlegenden

Entscheid in der philosophischen Seinsfrage- stellen wir dem

katholischen Dogma gegenüber und nicht nur die Naturwissenschaft;

der Katholik Ch. geht aus von seinem Glauben an Gott

und Jenseits und Dogma, wir dagegen gehen aus von der
kosmischen Realiät selbst und von unserem Wissen um diese
Realität — diesen Unterschied und Gegensatz in den grundlegenden

Voraussetzungen hat Ch. ganz übersehen, wir aber müssen

diesen Gegensatz klar herausstellen und uns zu ihm bekennen.

Trotz seinem Glauben an die Unwandelbarkeit der katholischen

Dogmen will Ch. diese Dogmen der naturwissenschaftlich
fundierten Kosmologie und Evolution anpassen — er muss also

die UnwandeUbarkeit preisgeben, muss die Dogmen abändern

und so dem Stand des heutigen Wissens anpassen. Wie aber will

er diese Anpassung, diese Synthese mit der modernen
Naturwissenschaft bewerkstelligen? Er sagt: Schliesslich ist es doch

die gleiche Welt, vor der und in der der Christ wie auch der

Naturwissenschafter stellt; darum ist ein Widerspruch im Letzten

eigentlich unmöglich ; darum ist eine Synthese, der Glaube

an eine innere Einheit der beiden Geistesgebiete ein Gebot der

heutigen Stunde. Ch. verspricht sich von dieser Synthese her

eine Festigung im katholischen Glauben. In unseren Augen

aber ist diese Synthese im Gegenteil ein Zeichen der inneren

Unsicherheit und Schwäche; es liegt ihr zugrunde die Einsicht

in die Ueberlegenheit der Naturwissenschaft, wenn auch diese

Ueberlegenheit in Worten nicht ausgesprochen wird; es lieg1

ihr zugrunde der Wunsch, den christlichen Glauben gegen die

Naturwissenschaft hin abzuschirmen und zu rechtfertigen.

56



Hier scheint uns der Basler Theologe Karl Barth grösser und
konsequenter; er meint: Wenn man denn schon in den
Grundvoraussetzungen von der Absolutheit der christlichen Wahrheit
spricht, so haben sich die Naturwissenschaft, die Wissenschaft
und die menschliche ratio überhaupt vor dem christlichen
Glauben zu rechtfertigen, niemals aber der Glaube vor der
Naturwissenschaft.

Doch abgesehen von diesen mehr taktischen Ueberlegungen
— die Grundthese unseres katholischen Autors lässt sich nicht
halten, weil Ch. Bedeutung und Auswirkung der beiderseitigen
Voraussetzungen gänzlich übersieht. Von beiden Seiten her
wirken sich diese Voraussetzungen in allen Bereichen der uns
vorliegenden Problematik aus, darum auch schon in den onto-
logisch gefassten Partien unserer Frage:

Ganz abgesehen davon, dass Ch. eigentlich über Gleichheit
hinausgehen will und Identität meint, also abgesehen davon,
dass er streng genommen seine These so formulieren müsste:
Es ist für die Dogmatik wie für Naturwissenschaft nicht nur die
gleiche, sondern die eine und dieselbe Welt, darum sind Widersprüche

und Gegensätze innerlich unmöglich — ist die reale
Welt, wie sie die Dogmatik lehrt, wirklich identisch mit oder
auch nur gleich derjenigen Welt, welche die Naturwissenschaft
meint? Niemals! Solange der katholische Autor an seiner
Voraussetzung festhält, dass Gott von aussen her, aus seiner Gotteswelt

her, die reale Diesseitswelt geschaffen hat, solange muss er,
wiederum von seiner dogmatischen Voraussetzung her, auch zwei
von Grund aus verschiedene reale Welten vorausseizen — eine
ontologische Voraussetzung, die ihm von der modernen
Naturwissenschaft unmöglich abgenommen werden kann. Genau so
treten auch die Unterschiede im Weltbild, in der lehrhaften
Entfaltung also des Weltbestandes, klar zutage; solange die
katholische Dogmatik hinter jeder realen Funktion noch die
Möglichkeit eines göttlichen Eingriffs, eines Wunders also,
annimmt, die Naturwissenschaft dagegen nur die Verursachung
durch eine kosmisch-immanente causa oder Motivation —
solange kann von Gleichheit oder gar von Identität der beiden
Welten unmöglich gesprochen werden.

Die Welt der Naturwissenschaft, der Wissenschaft und der
realistischen Philosophie ist von keinem Schöpfergott geschaffen

worden; im Gegensatz zur christlichen Schöpfungslehre
ruht sie in ihrem eigenen Bestand und Sein; alles hat sie aus
?ieh selbst herausgeschaffen; diese so verstandene Welt ist mit
der christlich verstandenen Welt weder identisch noch auch
nur gleich ; darum ist auch die Wissenscliaft und speziell die
Naturwissenschaft mit der Welt der katholischen Dogmatik
niemals weder in eine Gleichheit noch auch in eine Identität
hineinzubringen. Gewiss hat die katholische Kirche seit Thomas

eine Fülle von Wasser in den Wein ihrer Dogmatik
geschüttet, um die störenden Gegensätze zur Naturwissenschaft
so gut wie möglich zu überbrücken, besser: zu übertünchen!
Die katholisch-ontologische Grundkonzeption von Welt und
^ein ist und bleibt eine andere als die Grundkonzeption der
Naturwissenschaft, als die realistische Grundkonzeption der
Wissenschaft überhaupt und als die Grundkonzeption der
realistischen Philosophie.

Ch. versucht, sich selbst zu täuschen, sich selbst zu beruhigen,
und lehrt: Es war nie die Aufgabe der Naturwissenschaft, der
Theologie und der Dogmatik dreinzureden; dieser Irrtum sei
heute überwunden, und die Naturwissenschaft beschränke sich
wieder auf den Bereich der naturwissenschaftlichen und also
Hebt mehr theologischen Aussagen. Hier muss dem katholischen

Autor entgegengehalten werden : Auch da, wo die
Naturwissenschaft der Dogmatik gar nicht drein reden will — mit'Ii..."Ifen objektiv richtigen Aussagen über den Weltraum, über
die Entwicklung und über die Seele setzt sie die katholische
kehre über diese Dinge schlicht und sachlich ins Unrecht und
Jwingt sie zur Korrektur. Das wird ja auch von Ch., wenn auch

nicht verbis expressis, so doch implicit zugegeben, wenn er die

Dogmatik auffordert, sich der Naturwissenschaft anzupassen.
Aber die Dogmatik steht ja auch nicht nur und ausschliesslich
der Naturwissenschaft gegenüber, sondern der Wissenschaft als

einem Ganzen und der in der Wissenscliaft wirksamen realistischen

Philosophie.
Es ist das Ganze der von den Menschen geschaffenen Men-

schenwahrheit, das der katholischen Dogmatik gegenüber- und
entgegensteht — und dieses Ganze der Menschenwahrheit ist
nicht nur berechtigt, es ist verpflichtet, sich mit dem Ganzen der
katholischen Kirchenlehre auseinanderzusetzen und in der
Wahrheitsfrage ihr bestimmt und offen entgegenzutreten.

Der Versuch des katholischen Autors, katholische Dogmatik
und moderne Naturwissenschaft unter einen einzigen Hut und
in eine Einheit zu bringen,, ist vor unseren Augen in sich
zusammengebrochen. Er ist gescheitert sowohl im Ganzen als

auch in allen Einzelheiten der Kosmologie, der Entwicklungs-
und der Seelenlehre.

Trotz allem sind wir dem Verfasser dankbar; einmal dafür,
dass er uns mit seiner Arbeit in die Verpflichtung gestellt hat,
die beiderseitigen Voraussetzungen gründlich wieder einmal
durchzudenken; zum andern dafür, dass wir beim Durchdenken

dieser Voraussetzungen in der Zuversicht in die Richtigkeit

unserer eigenen Voraussetzungen und in den Wahrheitsgehalt

unserer fundamentalen Ueberzeugungen nachhaltig
bestärkt worden sind. Omikron

Zum Gedenken an Prof. Dr. Arnold Heim

Arnold Heim ist kürzlich im patriarchalischen Alter von
weit über 80 Jahren gestorben. Die Presse rühmte bei dieser
Gelegenheit mit Recht die wissenschaftlichen und besonders

geologischen Verdienste des Verstorbenen; sie berichtete, wie
oft er den Erdball uinwanderte, wie unermüdlich er die
entlegensten Winkel unseres Planeten aufgesucht und durchforscht
hat. Sie rief uns in Erinnerung, was für unglaubliche
Reisestrapazen bis ins hohe Alter hinein Heim sehiem durch eine
vernünftige Diät und Enthaltsamkeit gestählten Körper
zumuten und abtrotzen durfte.

Gerne haben wir uns an all das von der Presse wieder erinnern

lassen. Wir unverbesserlichen Weltkinder aber stehen
gegenüber dem grossen Gelehrten Arnold Heim noch in einer
ganz besonderen Dankesschuld:

1942 erschien im Verlag Hans Huber in Bern die erste Auflage

des stattlichen Werkes (346 Seiten) : «Weltbild eines
Naturforschers. Mein Bekenntnis». Schon der Einblick in die
Kapitelüberschriften, datui aber besonders die aufmerksame Lektüre

liessen den Leser keinen Augenblick im unklaren über
die hier vorliegenden letzten weltanschaulichen Grundlagen
und Entscheidungen. Heim stand, schon als dankbarer Sohn
seiner durch und durch diesseitig eingestellten Eltern Albert
Heim und Marie Heim-Voegtlin, fest und sicher auf dem
Boden der diesseitigen Realität; auf diesem unumstösshchen
Fundament baute er sein Weltbild auf.

In seinem Bekemitnisbuch gab er zuerst einen instruktiven
Ueberblick über die ganze Entwicklung aus dem Anorganischen

bis in das Organische und bis in den Menschen hinein.
Mit Entschiedenheit lehnte er die Dogmen des Christenglaubens

ab, griff mutig Kirche und Kirchenglaubeii an imd übte
besonnene Kritik auch an den christlichen Missionen, die er
ja auf seinen Reisen in ihren guten und schlechten Formen
kennenzulernen Gelegenheit genug hatte. Mutig vertrat Heim
auch die Forderungen nach einer «Neuen Reformation», einer
Reihe von sozialen und ethischen Postulaten, die alle getragen
waren von reiner und vornehmer Menschlichkeit.

Die Kritik aus dem konfessionellen Lager hat es Heim zum

57


	Satz für Satz müsste man wiederlegen!

