Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 48 (1965)

Heft: 7

Artikel: Satz fir Satz musste man wiederlegen!
Autor: Omikron

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411315

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411315
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Darin wird festgestellt, dass heute auch im Jesuitenorden wie
in der ganzen katholischen Kirche iiberhaupt leidenschaftliche
Diskussionen zwischen Reformanhingern und Traditionalisten
stattfinden. Die Reformanhinger finden sich vornehmlich in
den Ordensprovinzen von Deutschland, Frankreich, Belgien
und in den USA, die Vorkdmpfer des .Althergebrachten in Spa-
nien und Italien. Papst Paul VL. hat schon zu Beginn der Ge-
neralkongregation zu verstehen gegeben, dass seine Sympathien
in diesem Fall den Traditionalisten gehoren. Insofern ist die
Wahl eines Spaniers als neuer General doch wohl recht sym-
ptomatisch. Hocke kommt zur Feststellung, dass der Papst, der
vor dem Konzil gewissen Reformideen zuneigt, den Jesuiten-
orden «in seiner militanten, unproblematischen, geradezu mili-
tirischen Geschlossenheit» erhalten will. «Eines wird fiir den
Orden jedenfalls massgebend bleiben, das absolute Gehorsams-
prinzip». Wir zweifeln nicht daran und notieren im Vorbei-
gehen auch die aufsehenerregende Feststellung Hockes, dass
der Jesuitenorden in den letzten 95 Jahren von 8000 auf 36 000
Mitglieder angewachsen ist, die Zahl seiner offiziell gefiihrten
Anhidnger also in dieser Zeitspanne verviereinhalbfacht hat.
Aber wir fragen uns, ob nicht gerade der Erfolg der traditio-
nalistischen Richtung im Jesuiten-Orden mit seiner absoluten
Gehorsamsverpflichtung gegeniiber einem auswirtigen Staats-
oberhaupt (das ist der Papst als Staatschef von Vatikanstadt)
ein Grund mehr ist, dass wir in der Schweiz auch bei unseren
traditionellen, gegeniiber den Jesuiten von viel Weisheit und
Vorsicht zeugenden Verfassungshestimmungen bleiben und den
Schalmeienténen von dem ganz anders gewordenen Orden miss-
trauen. Walter Gyssling

Satz fiir Satz miisste man widerlegen!

Am 9. April 1965 brachte das Literaturblatt der «Basler Nach-
richten» eine in der Substanz klare, eingehende und zuverlissige
Darstellung des Buches «Naturwissenschaft und Katholizismus.
Einheit und Widerspruch von Geist und Materie» aus dem be-
kannten katholischen Walter-Verlag in Olten. Dem uns unbe-
kannten Verfasser Paul Chauchard wissen und sagen wir Dank;
er fiihrt, von der katholischen Seite her, die Diskussion genau
an diejenigen Frontabschnitte, an denen sich die Gegensiitzlich-
keit zu unseren eigenen weltanschaulichen Positionen in voller
Schirfe und Klarheit darbietet. Hier miissen wir dem Verfas-
ser, von unserer Seite her, mit Entschiedenheit entgegentreten
und aufzeigen, wo im einzelnen die Gegensiitze liegen. Dem
Verfasser, der uns von der Einheit von Naturwissenschaft und
katholischer Dogmatik iiberzeugen will, miissen wir hier so
klar wie moglich unser «Nein», unser «Non possumus» entge-
genhalten und auch begriinden. Satz um Satz miisste man sich
vornehmen, durchdenken und widerlegen; das ist natiirlich un-
mdglich, es giibe just wieder ein neues Buch. Darum beschriin-
ken wir uns hier auf die Diskussion der leitenden Grundgedan-
ken; auch diese fithren uns schon ordentlich tief in die Philo-
sophie und besonders in die Seinslehre der heutigen Philoso-
phie hinein; ohne guten Willen und ohne etwas Anstrengung
von seiten unseres Lesers wird es da wohl nicht abgehen. Da
ist zunidchst die Frage der Voraussetzungen:

Als iiberzeugter Katholik setzt Chauchard (= Ch.) die reale
Existenz und damit auch die reale Schopfertitigkeit eines
christlich verstandenen Schépfergottes voraus; er setzt voraus
die Schaffung der Welt durch diesen Gott; und er setzt voraus
die ewig giiltige und unwandelbare Wahrheit der katholischen
Glaubensdogmatik; er meint: Dogmen driicken doch unver-
inderlich, geoffenbarte Wahrheiten aus und formulieren diese
Wahrheiten in einem allgemein giiltigen Glaubenssatz. Aber
offenbar wird es dem Verfasser bei eben dieser Unverinderlich-
keit der Dogmenwahrheit doch recht unbehaglich — die Ge-

56

gensiitze zur gegenwiirtigen Naturwissenschaft sind zu stossend,
zu beunruhigend. Darum versucht er doch wenigstens in der
Kosmologie und in der Entwicklungslehre eine Anpassung an
die Naturwissenschaft — und gerdt damit natiirlich sofort in
die schwersten Widerspriiche zu seinen eigenen christlichen
Grundvoraussetzungen. Um die Widerspriiche zur Naturwissen-
schaft etwas abzuschwichen, muss er sich mit dem grossen
Hauptwiderspruch zu seinen eigenen Grundvoraussetzungen
abfinden — falls er diesen Hauptwiderspruch iiberhaupt merkt!

Auch der miindig gewordene Diesseitsmensch hat natiirlich
seine Voraussetzungen. Von der philosophischen Seinslehre Ler
gesehen gibt es keine voraussetzungslose Wissenschaft. Und
welches ist denn nun diese Voraussetzung? Sie heisst: Es gibt
tatsichlich eine reale, in sich selbst und auf sich selbst beru-
hende Welt. Sie ist weder ven einem Gott noch von einem
philosophischen Subjekt geschaffen, im Gegenteil — aus sich
selbst heraus hat diese Realitiit alles geschaffen, auch die Lebe-
wesen, auch den Menschen, auch Denken und Geist des Men-
schen, auch die vielen Religionen mit ihren vielen Gottesbil-
dern, auch die Vorstellungen des Menschen von einer gottlich-
himmlischen Jenseitswelt und schliesslich auch die Wissen-
schaft. Durch den Menschen hindurch hat sich die Realitit
auch die Wissenschaft geschaffen, und diese Wissenschaft gibt
uns die relativ zuverlissigste Kunde von der Eigenart und von
den Funktionen der Realitit. Was wir in Wissenschaft und
Philosophie von dieser realen Welt und von ihrer natiirlichen
Schépferkraft wissen, das ist gewiss nicht alles; aber es ist be:
reits so viel, dass wir von diesem eingeschrinkten Wissen aus
die Wahrheitsanspriiche der christlichen Dogmen heute schon
mit Sicherheit als unhaltbare Irrtiimer erkennen. An diesem
bescheidenen Stand von Wissen halten wir fest trotz aller idea-
listisch oder christlich gefirbten Erkenntnistheorie — denn
schliesslich sind auch alle Erkenntnistheorien Schopfungen der
Realitit und des Menschen und setzen den Bestand einer
schopferisch-tidtigen realen Welt bereits voraus. Trotz aller
unserer eigenen Vorbehalte — unser Entscheid zu unserem
Wissen um diese Realitiit steht an Tiefe, an Kraft und Wiirde
keineswegs hinter dem Entscheid des Christen zu seiner Gottes-
welt zuriick.

Diesen unseren weit hinaustragenden und grundlegenden Ent-
scheid in der philosophischen Seinsfrage- stellen wir dem
katholischen Dogma gegeniiber und nicht nur die Naturwissen-
schaft; der Katholik Ch. geht aus von seinem Glauben an Gott
und Jenseits und Dogma, wir dagegen gehen aus von der kos
mischen Realiiit selbst und von unserem Wissen um diese Rea-
litiit — diesen Unterschied und Gegensatz in den grundlegen-
den Voraussetzungen hat Ch. ganz iibersehen, wir aber miissen
diesen Gegensatz klar herausstellen und uns zu ihm bekennen.

Trotz seinem Glauben an die Unwandelbarkeit der katholi-
schen Dogmen will Ch. diese Dogmen der naturwissenschaftlich
fundierten Kosmologie und Evolution anpassen — er muss also
die Unwandelbarkeit preisgeben, muss die Dogmen abiindemn
und so dem Stand des heutigen Wissens anpassen. Wie aber will
er diese Anpassung, diese Synthese mit der modernen Natur-
wissenschaft bewerkstelligen? Er sagt: Schliesslich ist es doch
die gleiche Welt, vor der und in der der Christ wie auch der
Naturwissenschafter steht; darum ist ein Widerspruch im Letz
ten eigentlich unmdglich; darum ist eine Synthese, der Glaube
an eine innere Einheit der beiden Geistesgebiete ein Gebot der
heutigen Stunde. Ch. verspricht sich von dieser Synthese her
eine Festigung im katholischen Glauben. In unseren Augen
aber ist diese Synthese im Gegenteil ein Zeichen der inneren
Unsicherheit und Schwiiche; es liegt ihr zugrunde die Einsicht
in die Ueberlegenheit der Naturwissenschaft, wenn auch diese
Ueberlegenheit in Worten nicht ausgesprochen wird; es liegt
ihr zugrunde der Wunsch, den christlichen Glauben gegen die
Naturwissenschaft hin abzuschirmen und zu rechtfertigen.



Hier scheint uns der Basler Theologe Karl Barth grisser und
konsequenter; er meint: Wenn man denn schon in den Grund-
voraussetzungen von der Absolutheit der christlichen Wahrheit
spricht, so haben sich die Naturwissenschaft, die Wissenschaft
und die menschliche ratio itherhaupt vor dem christlichen
Glauben zu rechtfertigen, niemals aber der Glaube vor der Na-
wrwisserachaft.

Doch abgesehen von diesen mehr taktischen Ueberlegungen
— die Grundthese unseres katholischen Autors lisst sich nicht
halten, weil Ch. Bedeutung und Auswirkung der beiderseitigen
Voraussetzungen giinzlich iibersieht. Von beiden Seiten her
virken sich diese Voraussetzungen in allen Bereichen der uns
vorliegenden Problematik aus, darum auch schon in den onto-
logisch gefassten Partien unserer Frage:

Ganz abgesehen davon, dass Ch. eigentlich iiber Gleichheit
hinausgehen will und Identitit meint, also abgesehen davon,
lass er streng genommen seine These so formulieren miisste:
Esist fiir die Dogmatik wie fiir Naturwissenschaft nicht nur die
gleiche, sondern die eine und dieselbe Welt, darum sind Wider-
spriiche und Gegensiitze innerlich unméglich — ist die reale
Velt, wie sie die Dogmatik lehrt, wirklich identisch mit oder
auch nur gleich derjenigen Welt, welche die Naturwissenschaft
meint? Niemals! Solange der katholische Autor an seiner Vor-
aussetzung festhiilt, dass Gott von aussen her, aus seiner Gottes-
welt her, die reale Diesseitswelt geschaffen hat, solange muss er,
wiederum von seiner dogmatischen Voraussetzung her, auch zwei
von Grund aus verschiedene reale Welten vorausseizen — eine
ontologische Voraussetzung, die ihm von der modernen Natur-
wissenschaft unméglich abgenommen werden kann. Genau so
treten auch die Unterschiede im Weltbild, in der lehrhaften
Entfaltung also des Weltbestandes, klar zutage; solange die
katholische Dogmatik hinter jeder realen Funktion noch die
Méglichkeit eines gottlichen Eingriffs, eines Wunders also, an-
nimmt, die Naturwissenschaft dagegen nur die Verursachung
lurch eine kosmisch-immanente causa oder Motivation — so-
lnge kann von Gleichheit oder gar von Identitit der beiden
Welten unmdglich gesprochen werden.

Die Welt der Naturwissenschaft, der Wissenschaft und der
realistischen Philosophie ist von keinem Schipfergott geschaf-
fen worden; im Gegensatz zur christlichen Schépfungslehre
ruht sie in ihrem eigenen Bestand und Sein; alles hat sie aus
sich selbst herausgeschaffen; diese so verstandene Welt ist mit
ler christlich verstandenen Welt weder identisch noch auch
r gleich; darum ist auch die Wissenschaft und speziell die
Naturwissenschaft mit der Welt der katholischen Dogmatik
tiemals weder in eine Gleichheit noch auch in eine Identitit
hineinzubringen. Gewiss hat die katholische Kirche seit Tho-
mas eine Fiille von Wasser in den Wein ihrer Dogmatik ge-
«chiittet, um die stérenden Gegensiitze zur Naturwissenschaft
0 gut wie moglich zu iiberbriicken, besser: zu iibertiinchen!
Die katholisch-ontologische Grundkonzeption von Welt und
Sein ist und bleibt eine andere als die Grundkonzeption der
Vaturwissenschaft, als die realistische Grundkonzeption der
Wissenschaft iiberhaupt und als die Grundkonzeption der rea-
listischen Philosophie.

Ch. versucht, sich selbst zu tiiuschen, sich selbst zu beruhigen,
und lehrt: Es war nie die Aufgabe der Naturwissenschaft, der
Theologie und der Dogmatik dreinzureden; dieser Irrtum sei
heute iiberwunden, und die Naturwissenschaft beschrinke sich
Wieder auf den Bereich der naturwissenschaftlichen und also
nicht mehr theologischen Aussagen. Hier muss dem katholi-
shen Autor entgegengehalten werden: Auch da, wo die Natur-
_‘"i:w‘ensclmft. der Dogmatik gar nicht drein reden will — mit
ihren objektiv richtigen Aussagen iiber den Weltraum, iiber
i Entwicklung und iiber die Seele setzt sie die katholische
Lehre iiber diese Dinge schlicht und sachlich ins Unrecht und
Wingt sie zur Korrektur. Das wird ja auch von Ch., wenn auch

nicht verbis expressis, so doch implicit zugegeben, wenn er die
Dogmatik auffordert, sich der Naturwissenschaft anzupassen.
Aber die Dogmatik steht ja auch nicht nur und ausschliesslich
der Naturwissenschaft gegeniiber, sondern der Wissenschaft als
einem Ganzen und der in der Wissenschaft wirksamen realisti-
schen Philosophie.

Es ist das Ganze der von den Menschen geschaffenen Men-
schenwahrheit, das der katholischen Dogmatik gegeniiber- und
entgegensteht — und dieses Ganze der Menschenwahrheit ist
nicht nur berechtigt, es ist verpflichtet, sich mit dem Ganzen der
katholischen Kirchenlehre auseinanderzusetzen und in der
Wahrheitsfrage ihr bestimmt und offen entgegenzutreten.

Der Versuch des katholischen Autors, katholische Dogmatik
und moderne Naturwissenschaft unter einen einzigen Hut und
in eine Einheit zu bringen, ist vor unseren Augen in sich zu-
sammengebrochen. Er ist gescheitert sowohl im Ganzen als
auch in allen Einzelheiten der Kosmologie, der Entwicklungs-
und der Seelenlehre.

Trotz allem sind wir dem Verfasser dankbar; einmal dafiir,
dass er uns mit seiner Arbeit in die Verpflichtung gestellt hat,
die beiderseitigen Voraussetzungen griindlich wieder einmal
durchzudenken; zum andern dafiir, dass wir beim Durchden-
ken dieser Voraussetzungen in der Zuversicht in die Richtig-
keit unserer eigenen Voraussetzungen und in den Wahrheitsge-
halt unserer fundamentalen Ueberzeugungen nachhaltig be-
stirkt worden sind. Omikron

Zum Gedenken an Prof. Dr. Arnold Heim

Arnold Heim ist kiirzlich im patriarchalischen Alter von
weit iiber 80 Jahren gestorben. Die Presse rithmte bei dieser
Gelegenheit mit Recht die wissenschaftlichen und besonders
geologischen Verdienste des Verstorbenen; sie berichtete, wie
oft er den Erdball umwanderte, wie unermiidlich er die ent-
legensten Winkel unseres Planeten aufgesucht und durchforscht
hat. Sie rief uns in Erinnerung, was fiir unglaubliche Reise-
strapazen bis ins hohe Alter hinein Heim seinem durch eine
verniinftige Didt und Enthaltsamkeit gestidhlten Korper zu-
muten und abtrotzen durfte.

Gerne haben wir uns an all das von der Presse wieder erin-
nern lassen. Wir unverbesserlichen Weltkinder aber stehen ge-
geniiber dem grossen Gelehrten Arnold Heim noch in einer
ganz besonderen Dankesschuld:

1942 erschien im Verlag Hans Huber in Bern die erste Auf-
lage des stattlichen Werkes (346 Seiten): «Welthild eines Na-
turforschers. Mein Bekenntnis». Schon der Einblick in die Ka-
piteliiberschriften, dann aber besonders die aufmerksame Lek-
tiire liessen den Leser keinen Augenblick im unklaren iiber
die hier vorliegenden letzten weltanschaulichen Grundlagen
und Entscheidungen. Heim stand, schon als dankbarer Sohn
seiner durch und durch diesseitig eingestellten Eltern Albert
Heim und Marie Heim-Voegtlin, fest und sicher auf dem Bo-
den der diesseitigen Realitiit; auf diesem unumstésslichen Fun-
dament baute er sein Weltbild auf.

In seinem Bekenntnishuch gab er zuerst einen instruktiven
Ueberblick iiber die ganze Entwicklung aus dem Anorgani-
schen bis in das Organische und bis in den Menschen hinein.
Mit Entschiedenheit lehnte er die Dogmen des Christenglau-
bens ab, griff mutig Kirche und Kirchenglauben an und iibte
besonnene Kritik auch an den christlichen Missionen, die cr
ja auf seinen Reisen in ihren guten und schlechter Formen
kennenzulernen Gelegenheit genug hatte. Mutig vertrat Heim
auch die Forderungen nach einer «Neuen Reformationy, einer
Reihe von sozialen und ethischen Postulaten, die alle getragen
waren von reiner und vornehmer Menschlichkeit.

Die Kritik aus dem konfessionellen Lager hat es Heim zum

57



	Satz für Satz müsste man wiederlegen!

