Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 7

Artikel: Die Unvollendeten

Autor: Cho, Antonio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-411313

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-411313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Unvollendeten

Analyse eines Artikels des Vorsitzenden des vatikanischen Se-
kretariates fiir die Ungldubigen®

Nun hat der Vatikan nach den nichtkatholischen Christen
und den Nichtchristen auch uns sogenannte «Non-credenti» mit
einem eigenen Sekretariat beehrt. «Wenn die Kirche sich mit
der Welt der Gegenwart auseinandersetzen will, dann muss sie
mit dieser Welt ins Gesprich kommen», umschreibt der Vor-
sitzende, Kardinal Kénig, die fundamentale Aufgabe seines Se-
kretariates. '

Gesprich — ein schénes Wort und grosse Mode scheinbar
heute. Interessant zu vernehmen wire, was sich Herr Konig
unter einem solchen Gesprich wirklich vorstellt. «Jedes Ge-
spriich, soll es ehrlich gemeint sein, muss in Demut gefiihrt
werden», meint der Kardinal, um sich gleich zu prizisieren:
«Das Gespriich muss aber auch insofern ernst sein, dass ich
nicht nur den Gespriichspartner, sondern auch mich selbst ernst
nehme. Wenn ich mich selbst relativiere und dies auch von
meinem Partner erwarte, dann bleibt als Bodensatz eines sol-
chen Gespriiches nur ein Wertrelativismus, ein miider Skepti-
zismus iibrig.»

Schon hier stellt sich dem kritischen Beobachter die erste
Frage: Kann man iiberhaupt sinnvoll von Gespriich reden, wo
der eine einen personalen, Gehorsam fordernden Gott behaup-
tet und der andere, dem diametral entgegengesetzt, einen sol-
chen leugnet, wenn keiner der Gespriichspartner bereit sein
soll, seinen Standpunkt zu relativieren? Man spricht von De-
mut und Gesprich, meint aber den vorgeblich géttlichen Auf-
trag: «Gehet hin und lehret alle Vélker.» Was ist hier die so-
genannte Demut mehr als Taktik, die Bereitschaft zum «Ge-
sprichy mehr als der unnachgiebige Wille, den andern zu be-
kehren?

Kénig sieht den Sinn eines Gespriches schon darin, dass
«die Gespriichspartner erkennen, dass ein ungliubiger Mensch
nicht ein moralisch verkommenes Subjekt oder ein Handlanger
des Bosen sein muss und dass umgekehrt ein gliubiger Mensch
nicht ein Finsterling, nicht ein Schwachsinniger oder ein Agent
der Reaktion ists. Doch gesteht er zu, dass «ein solches Ge-
sprich nur Standpunkte abkliren» konne.

Nun meint der Kardinal aber, das eigentliche Problem seien
gar nicht die militanten Atheisten, sondern die grosse Masse
jener «Menschen, die weder das eine noch das andere glauben,
die den religivsen Glauben belicheln, ebenso wie einen sich
wissenschaftlich gebiirdenden eifernden Atheimus». Hier be-
gine die eigentliche Dekadenz der Menschheit: «Dieser gei-
stige Nihilismus ist eine weitaus grossere Gefahr, nicht nur fiir
die Kirche, sondern iiberhaupt fiir jede geistige Weiterentwick-
lung.»

Der Kardinal schloss daraus, dass — weil das Gespriich mit
den Philosophen des Unglaubens nur gegenseitige Abgrenzung
sein kdnne und mit dem «Weder-noch-Gliubigen» gar nicht
méglich sei — «das einzige Mittel des Gespriichs, das zu iiber-
Zeugen vermag, nur jenes Wort sein kann, von dem es heisst,
dass es am Anfang war, jener Logos, der sich verkérpert in
einer Tat der Milde und der Giite, der Menschenfreundschaft,
der Barmherzigkeit, in einem Wort und in einer Tat der christ-
lichen und selbstlosen Liebe.»

Das sind beruhigende Worte. Aber lassen wir uns davon
nicht blenden. Sie sind bei niherem Hinsehen nicht mehr als
Klingende Schellen und ténendes Erz. Was man dem Unglidubi-
gen zugesteht, ist allenfalls eine moralische Gleichwertigkeit —
jedoch «fiir einen gliubigen Menschen ist ein nichtgliubiger
Mensch ein unvollendeter Mensch, einer, dem ein wesentliches

—_—

* . . . . . - .
«Gespriich mit jenen, die nicht glauben» — Kardinal Dr. Franz
onig in der «Weltwoche» vom 4. Juni 1965.

Attribut zur Volldimension Mensch fehlt». Die mehr bewusste
Ueberheblichkeit der Christen scheint hier lediglich einer viel-
leicht mehr unbewussten gewichen zu sein.

Hat man mit Gewalt nichts erreicht, postuliert man nun
«Liebe», weil das in den Massen wohl eher ankommt. Doch ge-
meint ist «Liebe» als politisches Kampfmittel: «Die Menschen
aber, und gerade jene, im Westen und im Osten, denen eine so
wesentliche Kategorie des Menschseins, nimlich die des Glau-
benkonnens, erstorben zu sein scheint, konnen nicht allein
durch Worte, sondern nur durch Taten iiberzeugt werden, dass
es einen Gott gibt, der ein Gott der Liebe ist.»

Der Kardinal scheint zu iibersehen, dass solche «Liebe» ein
Selbstbetrug, wenn nicht eine blosse Liige ist; denn ihr fehlt
das Wesentlichste, die Bereitschaft zur Identifikation, das Ver-
mdgen, auch den eigenen Standpunkt zu relativieren, herabzu-
steigen vom patriarchalen Thron der alleinseligmachenden
Wahrheit. Nicht jene gefdhrden die geistige Weiterentwick-
lung, die dem religiosen oder atheistischen Dogma gleichgiiltig
gegeniiberstehen, nicht jene, die weder an Gott noch an ir-
gendwelche Ersatzgotter einer Ideologie glauben, sondern jene,
die glauben, dass nur noch das unverriickbare Dogma, das Dik-
tat einer vermeintlich erkannten ewigen Wahrheit den Lauf
der Welt bestimmen miisste.

Liebe, die zu missionieren sucht, fiihrt sich selbst ad absur-
dum. Glauben heisst nicht wissen, sondern wiinschen; es ist im
gliubigen Christen der Wunsch nach Geborgenheit, nach
Macht vielleicht auch, die stellvertretend fiir das menschliche
Unvermogen ein allmichtiger Vater ausiibt — der Relativist,
der Skeptiker aber erscheint ihm als destruktive Macht, als
Dekadenz zumindest, weil er das bergende, in sich geschlossene
und heile Weltbild leugnet und unterhohlt.

So meint der Gliaubige, nur in seinem Glauben ein vollgiilti-
ger Mensch zu sein, und iibersieht die tiefe Dimension, die ge-
rade das Weltbhild des Relativisten aufweist, der vielleicht we-
niger von Demut redet, als sie vielmehr iibt, indem er das Zeit-
liche, das Veriinderliche und Unsichere seiner Erkenntnisse
akzeptiert, die Vielfalt der geistigen Moglichkeiten, die tau-
send Wahrheiten des Denkens als ein neues, grosses Mysterium
erlebt.

Der Glaube an eine gottliche Autoritit und Fithrung wird
vielleicht nie iiberwunden werden — nur sollte er nicht von
der Einbildung beseelt sein, der geistigen Weiterentwicklung
das Banner voranzutragen; das tat er ndmlich noch nie und
iiberlidsst es auch in Zukunft besser den vielgeschmiihten und
ihm oft so ldstigen Relativisten, jenen unvollendeten Men-
schen, die keine geistigen Skrupeln haben, die Wahrheit von
gestern zu vergessen auf der Suche nach der Wahrheit von
heute, im Bewusstsein, dass auch diese einst von der Wahrheit
von morgen abgelost werden konnte. Antonio Cho

Ein neuer Jesuiten-General

ist in der Person des 57jihrigen, aus dem Baskenland stam-
menden spanischen Jesuitenpaters Pedro Arrupe als Nach-
folger des im vergangenen Herbst verstorbenen Belgiers Jans-
sens gewihlt worden. Arrupe hat nach Angaben der amerikani-
schen «Associated Press» sieben Jahre lang die japanische Pro-
vinz der Jesuiten geleitet und ist nebenher vollausgebildeter
Mediziner. Zur Wahl hatten sich 218 Delegierte der verschie-
denen Ordensprovinzen zu einer Generalkongregation im Vati-
kan eingefunden. Diese Generalkongregation, die 31. seit Be-
stehen des Ordens, wird von dem rdémischen Korrespondenten
der Zeitung «Die Tat», Gustav René Hocke, dem niemand anti-
katholische Tendenzen nachsagen kann, zum Anlass einer recht
aufschlussreichen Betrachtung iiber die Entwicklung des Je-
suitenordens genommen («Die Tat», Nr. 117 vom 19. Mai 1965).

55



	Die Unvollendeten

