
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 48 (1965)

Heft: 7

Artikel: Die Unvollendeten

Autor: Cho, Antonio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-411313

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-411313
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Unvollendeten
Analyse eines Artikels des Vorsitzenden des vatikanischen
Sekretariates für die Ungläubigen*

Nun hat der Vatikan nach den nichtkatholischen Christen
und den Nichtchristen auch uns sogenannte «Non-credenti» mit
einem eigenen Sekretariat beehrt. «Wenn die Kirche sich mit
der Welt der Gegenwart auseinandersetzen will, dann muss sie

mit dieser Welt ins Gespräch kommen», umschreibt der
Vorsitzende, Kardinal König, die fundamentale Aufgabe seines
Sekretariates.

Gespräch — ein schönes Wort und grosse Mode scheinbar
heute. Interessant zu vernehmen wäre, was sich Herr König
unter einem solchen Gespräch wirklich vorstellt. «Jedes
Gespräch, soll es ehrlich gemeint sein, muss in Demut geführt
werden», meint der Kardinal, um sich gleich zu präzisieren:
«Das Gespräch muss aber auch insofern ernst sein, dass ich
nicht nur den Gesprächspartner, sondern auch mich selbst ernst
nelune. Wenn ich mich selbst relativiere und dies auch von
meinem Partner erwarte, dann bleibt als Bodensatz eines
solchen Gespräches nur ein Wertrelativismus, ein müder Skeptizismus

übrig.»
Schon hier stellt sich dem kritischen Beobachter die erste

Frage: Kann man überhaupt sinnvoll von Gespräch reden, wo
der eine einen personalen, Gehorsam fordernden Gott behauptet

und der andere, dem diametral entgegengesetzt, einen
solchen leugnet, wenn keiner der Gesprächspartner bereit sein
soll, seinen Standpunkt zu relativieren? Man spricht von Demut

und Gespräch, meint aber den vorgeblich göttlichen Auftrag:

«Gehet hin und lehret alle Völker.» Was ist hier die
sogenannte Demut mehr als Taktik, die Bereitschaft zum
«Gespräch» mehr als der unnachgiebige WiUe, den andern zu
bekehren?

König sieht den Sinn eines Gespräches schon darin, dass
«die Gesprächspartner erkennen, dass ein ungläubiger Mensch
nicht ein moralisch verkommenes Subjekt oder ein Handlanger
des Bösen sein muss und dass umgekehrt ein gläubiger Mensch
nicht ein Finsterling, nicht ein Schwachsinniger oder ein Agent
der Reaktion ist». Doch gesteht er zu, dass «ein solches
Gespräch nur Standpunkte abklären» köime.

Nun meint der Kardinal aber, das eigentliche Problem seien
gar nicht die militanten Atheisten, sondern die grosse Masse

jener «Menschen, die weder das eine noch das andere glauben,
die den religiösen Glauben belächeln, ebenso wie einen sich
wissenschaftlich gebärdenden eifernden Atheimus». Hier
beginne die eigentliche Dekadenz der Menschheit: «Dieser
geistige Nihilismus ist eine weitaus grössere Gefahr, nicht nur für
die Kirche, sondern überhaupt für jede geistige Weiterentwicklung.»

Der Kardinal schloss daraus, dass — weil das Gespräch mit
den Philosophen des Unglaubens nur gegenseitige Abgrenzung
sein könne und mit dem «Weder-noch-Gläubigen» gar nicht
möglich sei — «das einzige Mittel des Gesprächs, das zu
überzeugen vermag, nur jenes Wort seilt kann, von dem es heisst,
dass es am Anfang war, jener Logos, der sich verkörpert in
einer Tat der Milde und der Güte, der Menschenfreundschaft,
der Barmherzigkeit, in einem Wort und in einer Tat der christlichen

und selbstlosen Liebe.»
Das sind beruhigende Worte. Aber lassen wir uns davon

Hebt blenden. Sie sind bei näherem Hinsehen niclit mehr als
klingende Schellen und tönendes Erz. Was man dem Ungläubigen

zugesteht, ist allenfalls eine moralische Gleichwertigkeit —
jedoch «für einen gläubigen Menschen ist ein nichtgläubiger
Mensch ein imvolleudeter Mensch, einer, dem ein wesentliches

* «Gespräch mit jenen, die nicht glauben» — Kardinal Dr. Franz
König in der «Weltwoche» vom 4. Juni 1965.

Attribut zur Volldimension Mensch fehlt». Die mehr bewusste

Ueberheblichkeit der Christen scheint hier lediglich einer
vielleicht mehr unbewussten gewichen zu sein.

Hat man mit Gewalt nichts erreicht, postuliert man nun
«Liebe», weil das in den Massen wohl eher ankommt. Doch
gemeint ist «Liebe» als politisches Kampfmittel: «Die Menschen

aber, und gerade jene, im Westen und im Osten, denen eine so

wesentliche Kategorie des Menschseins, nämlich die des

Glaubenkönnens, erstorben zu sein scheint, können nicht allein
durch Worte, sondern nur durch Taten überzeugt werden, dass

es einen Gott gibt, der ein Gott der Liebe ist.»
Der Kardinal scheint zu übersehen, dass solche «Liebe» ein

Selbstbetrug, wenn nicht eine blosse Lüge ist; denn ihr fehlt
das Wesentlichste, die Bereitschaft zur Identifikation, das

Vermögen, auch den eigenen Standpunkt zu relativieren, herabzusteigen

vom patriarchalen Thron der alleinseh gmachenden
Wahrheit. Nicht jene gefährden die geistige Weiterentwicklung,

die dem rehgiösen oder atheistischen Dogma gleichgültig
gegenüberstehen, nicht jene, die weder an Gott noch an
irgendwelche Ersatzgötter einer Ideologie glauben, sondern jene,
die glauben, dass nur noch das unverrückbare Dogma, das Diktat

einer vermeintlich erkannten ewigen Wahrheit den Lauf
der Welt bestimmen müsste.

Liebe, die zu missionieren sucht, führt sich selbst ad absurdum.

Glauben heisst nicht wissen, sondern wünschen ; es ist im
gläubigen Christen der Wunsch nach Geborgenheit, nach
Macht vieUeicht auch, die stellvertretend für das menschliche
Unvermögen ein allmächtiger Vater ausübt — der Relativist,
der Skeptiker aber erscheint ihm als destruktive Macht, als
Dekadenz zumindest, weil er das bergende, in sich geschlossene
und heile Weltbild leugnet und unterhöhlt.

So meint der Gläubige, nur in seinem Glauben ein vollgültiger
Mensch zu sein, und übersieht die tiefe Dimension, die

gerade das Weltbild des Relativisten aufweist, der vielleicht
weniger von Demut redet, als sie vielmehr übt, indem er das

Zeitliche, das Veränderliche und Unsichere seiner Erkenntnisse
akzeptiert, die Vielfalt der geistigen Möglichkeiten, die
tausend Wahrheiten des Denkens als ein neues, grosses Mysterium
erlebt.

Der Glaube an eine göttliclie Autorität und Führung wird
vielleicht nie überwunden werden — nur sollte er nicht von
der Einbildung beseelt sein, der geistigen Weiterentwicklung
das Banner voranzutragen ; das tat er nämlich noch nie und
überlässt es auch in Zukunft besser den vielgeschmähten und
ilun oft so lästigen Relativisten, jenen unvollendeten
Menschen, die keine geistigen Skrupeln liaben, die Wahrheit von
gestern zu vergessen auf der Suche nach der Wahrheit von
heute, im Bewusstsein, dass auch diese einst von der Wahrheit
von morgen abgelöst werden könnte. Antonio Cho

Ein neuer Jesuiten-General

ist in der Person des 57jährigen, aus dem Baskenland
stammenden spanischen Jesuitenpaters Pedro Arrupe als
Nachfolger des im vergangenen Herbst verstorbenen Belgiers Jans-
sens gewählt worden. Arrupe hat nach Angaben der amerikanischen

«Associated Press» sieben Jahre lang die japanische Provinz

der Jesuiten geleitet und ist nebenher vollausgebildeter
Mediziner. Zur Wahl hatten sich 218 Delegierte der verschiedenen

Ordensprovinzen zu einer Generalkongregation im Vatikan

eingefunden. Diese Generalkongregation, die 31. seit
Bestehen des Ordens, wird von dem römischen Korrespondenten
der Zeitung «Die Tat», Gustav Rene Hocke, dem niemand anti-
katholische Tendenzen nachsagen kami, zum Anlass einer recht
aufschlussreichen Betrachtung über die Entwicklung des
Jesuitenordens genommen («Die Tat», Nr. 117 vom 19. Mai 1965).

55


	Die Unvollendeten

